

# הקדמת המלקט המעתיק והמחבר. על לב מבין ואזן שומעת ידבר.

אני הקטן יהודה המכונה יודל המתיגע ומשתדל דיטב אדות אמרים הנעימים והיקרים מפו ומפנינים העמוקים מני ים ונובעים מפיות תנאים ואמוראים קדושי עולם רזין דאורייתא אשר בספר הזוהר הקדוש להעתיקם מלשון הארמית ללשון הקודש. וברוך השם יתברך שכבר הוצאתי לאור עולם חמשה ספרים חמשה חלקים מן ספר הזוה״ק אשר סדרתים בסדר טוב ונכון על חמשה חומשי התורה. ומאמרי הזוה"ק שעל ספר התהלים קבצתי כעמיר גורנה לעשותם לספר בלבד. חלק ששי מן ספר הזוה״ק. כדי להקל על הקורא למען יוכל למצוא בנקל מאמרי הזוה״ק מסודר על כל קפיטל תהלים. והנה כמו מלאכתי מלאכת הקודש בספר "זהר תורה" שעל חמשה חומשי התורה כן גם מלאכתי בהעתקת מאמרי הזוה"ק שעל ספר תהלים. שהצגתי ההעתקה אצל לשון הזוה״ק שורה לעומת שורה עם הפירוש "זיו

הזהר".

אמנם שמלאכת ליקוט המאמרים שעל פסוקי 1.7 התהלים אינני ראשון בזה. כי כבר קדמוני בזה שלשה מחברים. הראשון היה הרב רי ישראל ז"ל שהרפים בשנת שנ״ב מאמרי הזוה״ק על תהלים. וקוא לספרו בשם "תמים יחדו". והסכימו על ספרו הרבה גאונים. אח״כ נדפס ספר תהלים עם מאמרי הזוה״ק פעם שנית ע״י הרב ר׳ גרשון מרגליות ז״ל באיזו שינוים. וזה זמן לא כביר שנדפס פעם שלישית ספר תהלים עם מאמרי הזוה"ק ע"י הרב רי משה גילערנטר שליט״א אבד״ק מארד. וכל אחד מהם כתב שהשביח מלאכתו. אחר גרע מעט ואחר הוסיף מעט. וכשאני לעצמי אין דרכי למצוא מגרעות על מלאכת הקודש של מחברי ספרים טובים. ובפרט על אותן המחברים. תבא עליהם ברכה שעשו דבר טוב. אעפ״כ לא הייתי שבע רצון בשלימות מן אותן הילקוטים. והייתי מוכרח פעמים לגרוע ופעמים להוסיף. ובפרט להציג ג״כ שמות בעלי המאמרים לומר דבר בשם אומרו. ואינני יודע מפני מה חסרו זאת מחברים הראשונים. ובענין ילקוט המאמרים בחרתי רק אותן המאמרים שיש בהם ביאורים במקראות התהלים. ולפעמים גם מאמרים אשר אף כי אין בהם ביאורים במקראות. אבל הענינים שלהם יש להם שייכות והתקשרות למקראות התהלים. ויוצא מהם מוסר השכל ודרכי חסידות או מנהג טוב. לכן הצגתי אותם בזה להיותם תואמים יחדו עם שאר מאמרי הזוה"ק שיש בהם ביאורים במקראות התהלים.

ערד אדבר מינט אדות מלאכתי מלאכת ההעתקה

ואדות הפירוש "זיו הזהר". הז כבר מלתי אמורה לבל יתמכו לומדי הזוה"ק על מה שמובא באיזה ס״ק שלימוד הזוה״ק אף בלי הבנה טוב הוא לטהרת הנשמה. ובכן יחשבו שאין נחוץ כל כך יגיעות המוח להבין כונת המאמר כיון שאף בלי הבנת המכוון טוב הוא. אמנם כל מבין יבין שזה טעות גדול. כי שם באותן ס״ק מובא שהלומר הזוה״ק בספר הלימור אשר שורות לאיזו באמצע ומגיע ואיז ביכולתו בחכמת הקבלה העמוקה יסודם. להבינם. אל ידלגם אלא יאמר אותם אף בלי הבנה. אם כן הרי מובן ששם נדבר רק על דבר שבאמצע הלימור יש מקום קשי הבנה. אבל אין לרייק משם טעות של שטות כזה לחשוב שהכל שוה בלימוד הזוה״ק. אינו מבין כמבין. אף אם מפטפט בלהג הרבה כאויל אשר אך שפתים ילבט בשגיאות וטעותים בקריאת התיבות. אשר כל השומע ומבין תצילנה אזניו מעם הארצות כזאת לעשות מן דברי הזוה״ק אחוכי וטלולי.

ועד זאת היה תמיד לבי דוי. בראותי שספר הזוה"ק הוא תסקופא מלא מכל דברי מוסר שכליותים רעיונות נשגבים. מלי החסידותא וחקירות עמוקות על דרך טהרת הקודש. מלבד מה שכל יסודי חכמת הקבלה נובעים ממנו. ואחר כל אלה הוא כספר החתום. מפני שהוא מחובר בלשון הארמית שהיתה אז שפה המדוברת ועתה היא שפה מתה. ומה בצע בספר קדוש כזה אם אך אחד מעיר ושנים ממשפחה ילמדו בו בהבנה. האם באופן זה יתפשט לימוד הזוה"ק בספר קודם ביאת הגואל כנביאת אליהו הנביא. ילמדו בו בהבנה. האם באופן זה יתפשט לימוד הזוה"ק נישראל קודם ביאת הגואל כנביאת אליהו הנביא. לכן שנסתי כגבר מתני והתחזקתי בכח הפסוק "ישלח עזרך מקודש". וזה לי עשרים שנה אשר עבדתי עזרך מקודש". וזה לי עשרים שנה אשר עבדתי שער יהיי נקל לכל קורא בו למצוא מבוקשו על כל אשר יהיי נקל לכל קורא בו למצוא מבוקשו על כל מסוק ופסוק. וגם שיוכל להבין דברי פיו ולא יהיי

עוד בכלל אויל שפתים ילבט.

לכום ראיתי שההעתקה בלבדה אינה די להקל אכום בהרבה מקומות לכז הייתי מוכרח לבאר

ביח ביח בקיצור מופלג בהפירוש אשר קראתי לו הדברים בקיצור מופלג בהפירוש אשר קראתי לו השם "זיו הזהר". כי הוא מעביר העבים המחשיכים באיזה מקומות נגה דברי הזוה"ק. וגם דקדקתי היטב להציג נקודות המפסיקות כראוי. כי גם הנקודות מעכבים או מקילים ההבנה . ובכמה מקומות הוצג בזוה"ק נקודות שלא במקום הראוי להן. ובשביל זה בזוה"ק נקודות שלא במקום הראוי להן. ובשביל זה נעשה המקום קשה ההבנה. ובמחילת כבודם של איזה מפורשי הז וה"ק נדחקו בפירושם באותן המקומות. ואני בעזהש"י הקדמה

בעזהש"י תקנתי הענין בנקל במה שהעברתי נקודה אחת ממקומה והצגתיה לפני התיבה או לאחר התיבה. בקיצור הן אין מגמתי בדברי להתפאר במלאכתי. כי כל מבין מאמרי הזוה"ק אם הוא מבין בדקדוק שפת הארמית ובדקדוק לשון הקודש ינסה נא לקחת ספר הזהר הישן עם ספר "זהר תורה" שהוצאתי לאור ספר הזהר הישן עם ספר "זהר תורה" שהוצאתי לאור ספר הזהר הישן עם ספר אזהר תורה" שהוצאתי לאור מפגין בזה ובזה. אז הוא ממילא יראה ויבין מעצמו מלאכתי המפוארה. ואין נצרך לי להתפאר לפני איש מבין כזה. ולפני מי שאינו בר הכי אין לי להתפאר לפניו. כמו שאין למנגן טוב להתפאר במנגינתו בפני אנשים שאין להם חוש השמע .

4

רְהַנֶּהְ מעתה לא אבוש מלהגיד האמת. כי דאגתי האחת היא. "לפני מי אני עמל !" כי אם לא יהיו קונים על ספרי הזוה"ק ירא אנכי אם אוכל

להפיק רצוני להוציא לאור חלק ששי מן זוה״ק שעל

ספר תהלים. וגם מה שהכנתי להוציא לאור עוד חל שביעי על שיר השירים משלי וקהלת. אכן בטהוני חזק בהשם יתברך שיעמוד לי זכות דוד המלך ע״ה וזכות רבי שמעון בר יוחאי עם שאר החברייא קרישא. וכאשר זכיתי להוציא לאור חמשה חלקי הזוה״ק על חמשה חומשי התורה כן אזכה להוציא לאור עוז׳ שני חמשה חומשי התורה כן אזכה להוציא לאור עוז׳ שני חלקי הזוה״ק. חלק ששי שעל ספר תהלים וחלק שביעי חלקי הזוה״ק. חלק ששי שעל ספר תהלים וחלק שביעי על שיר השירים משלי וקהלת. אז יראו עיני כל כי חלקי הזוה״ק. חלק ששי שעל ספר תהלים וחלק שביעי ספר הזוה״ק ועמקי חצבה עמודיה שבעה. אלו שבעה חלקי ספר הזוה״ק על שיר השירים משלי וקהלת. אשר האיר עינינו להבין עמקי סודות תוה״ק ועמקי סודות ספר התהלים ושיר השירים משלי וקהלת. ישראל שבעתים. ע״י לימודי עץ החיים. ונזכה ישראל שבעתים. ע״י לימודי עז החיים. ונזכה לראות בנחמת ציון וירושלים. במהרה בימינו



תפלה זו תיקנה איש האלהים הרמיק זציל לאומרה קודם לימוד הזוהר הקרוש

יון שב המרומים ומשגיח התחתונים. אלוה ל.5 הנאצלים יחיד מיוחד. אדון דחיל נאמן ידין. מאציל כל נאצל. בורא כל נברא. יוצר כל נוצר. עושה כל נעשה. מי יגיע להשיג אחד מאלפי אלפים ורבי רבבות גודל מעלות נפלאות מעשיך. כל שכן גודל יצירותיך. ומי יחשוב לדעת אחד מאלפי אלפים ורבי רבבות סתרי סודות הצפונים בבריאתך. כל שכן וקל וחומר שאין ביכולתו להשיג קצת מן הקצת והלק מן החלק של אלף אלפי אלפים ורבי רבבות מן אצילותך. שאדון אחד יחיד ומיוחד מתייחד עמהם יחוד גמור. לכן אב הרחמן סלח אלפים ורבי רבבות מן אצילותך. שאדון אחד יחיד ומיוחד מתייחד עמהם יחוד גמור. לכן אב הרחמן סלח ימחל והעבר על כל חטאתי ועונותי ופשעי שחטאתי ושעויתי ושפשעתי לפניך מיום היותי על האדמה עד ימחל והעבר על כל חטאתי ועונותי ופשעי שחטאתי ושעויתי ושפשעתי לפניך מיום היותי על האדמה עד הקרום הזה. שכל רמ״ח אברי ושס״ה גידי ונפשי ורוחי ונשמתי כצאן בלי רועה תעינו ופגמנו את אשר לא נוכל הקום הזה. שכל רמ״ח אברי ושס״ה גידי ונפשי ורוחי ונשמתי כצאן בלי רועה תעינו ופגמנו את אשר לא נוכל הקום הזה. שכל על כל מטאתי ועונותי ופשעי שחטאתי והעויתי שנותי לפניך מיום מיותי על האדמה עד החום הזה. שכל רמ״ח אברי ושס״ה גידי ונשמי הרחי ונשמתי כאון לעורר מיין תתאין על ידי לימוד ספר הזוהר הקרוש. גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך ויכוון. גב״ת לי״מ עט״ת יה״ו ננ״ר יפ״ת ול״ך אש״וו וזכני לאור באור תורתך. ואבינה נועם רזי סודותיה ללמוד וללמד לשמור ולעשות ולקיים. ויהי נעם אדני אלהינו באור תורתך. ואבינה נועם רזי סודותיה ללמוד וללמד לשמור ולעשות ולקיים. ויהי נעם אדני אלהינו באור תורתך. ואבינה כוננה עלינו ומעשה ידינו כוננהו. יהיו לרצון אמרי פי והגיון לבי לפניך י״י

לשוו הוהר



אשרי. האיש אשר לא הלך בעלת רשעים וגו׳. האיש. איהו אהי״ה אשר אהי״ה. רישא לכל רישיו (ז) ועלה אתמר (שיר י) ראשך עליך ככרמל. ודא תפילין דרישה. ודלת רחשך כחרגמן. דה תפילין דיד. וביה משבחין לבת בהאי אשרי וועל דא בראשי״ת תמן אשרי תמן בתן הדא הוא דכתיב (כראשית ל) באשרי כי אשרוני בנות. מאן זכי לאעלא תמן (ב) אשר לא הלך בעלת רשעים. דאיהי עלה בישא מסטרא דעד הדעת טוב ורע. ומאן רשעים. דא סמא״ל ונחשו ובדרך חטאים לא עמד. מאן דרך חטאים. ההיא דאתמר בה (מגלי ל) כן דרך אשה מנאפת אכלה ומחתה פיה וגו׳. ובמושב ללים לא ישב. מאן פיה וגו׳. מושב ללים. דא לילי״ת אימן דערב רב. דאיהי משמאה כנדה במושבה. וכן ערב רב משמאין במושבם ללדיקיא דיתבין בינייהו כנדה. ומאן דאתדבק בהאי אשר״י. דאיהו כתרא ורישא דאורייתא. אתמר ביה והי׳ כעץ שתול על פלגי מים. ודא עץ חיים דאתמר ביה והי׳ כעץ שתול על פלגי מים. ודא עץ חיים דאתמר ביה

בי אם בתורת הי חפלו וגו׳. היה כעץ שתול על פלגי מים וגו׳. אמר רבי פנחם זכאה חולקיה מאו דאשתדל באורייתא תדיר. ומאן דאשתדל בה מאי כתיב ביה. כי אם בתורת ה׳ חפלו ובתורתו יהגה יומם ולילה. והיה כעץ שתול על פלגי מים. אמאי דא סמיך לדא. אלא מאן דאשתדל באורייתא יומם ולילה לא לדא. אלא מאן דאשתדל באורייתא יומם ולילה לא לדא. אלא מאן דאשתדל באורייתא יומם ולילה לא ליסוי כאעא יבישא (ג) אלא כעץ שתול על פלני מים. מים אילן אית ביה שרשין. ואית ביה קליפין. ואית ביה מוחא. ואית ביה שרשין. ואית ביה קליפין. ואית ביה מוחא. ואית ביה שרשין. ואית ביה פרחין. ואית ביה איבא. שבעת זיכין אלין סלקין לשבעה ואית ביה היבא. שכעת זיכין אלין סלקין עשר מחא. ואלין. פסול וכשר עמא ונהור אסור והיתר (ה מכאן



האיש אשר לא הלך בעצת רשעים וגו׳. אשרי האיש. הוא אהי״ה אשר אהי״ה. ראש לכל הראשים (١) ועליה נאמר (שיר ז) ראשך עליך ככרמל. וזה תפילין של ראש. ודלת ראשך כארגמן. זו תפילין של יד. ובו משבחים לבת בזה האשרי ןועל כן בראשי״ת שם אשרי שם בתן זה הוא שכתוב (בראשית ?) באשרי כי אשרוני בנות. מי זוכה ליכנס שמה (ג) אשר לא הלך בעצת רשעים. שהיא עצה רעה מצד של עץ הדעת טוב ורע. [מי הרשעים. זה סמא״ל ונחש] ובדרך הטאים לא עמד. איזה דרך הטאים. זו שנאמר בה (משלי ל) כן דרך אשה מנאפת אכלה ומחתה פיה וגו׳. ובמושב לצים לא ישב. איזה מושב לצים זו לילי״ת אמם של ערב רב. שהיא מטמאה כנדה במושבה. וכן ערב רב מטמאים במושבם לצדיקים שיושבים ביניהם כנדה. ומי שמתדבק באותו אשר״י. שהוא הכתר והראש של התורה. נאמר בו והיה כעץ שתול על פלגי מים. וזה עץ החיים שנאמר בו ועלהו לא יבול: (ת״ז י״ג)

כי אם בתורת ה' חפצו וגר'. והיה כעץ שתול על פלגי מים וגר'. אמר רבי פנחס אשרי חלקו מי פלגי מים וגר'. אמר רבי פנחס אשרי חלקו מי שעמלו בתורה תמיד. ומי שמתיגע בה מה כתוב בו. כי אם בתורת ה' חפצו ובתורתו יהגה יומם ולילה. והיה כעץ שתול על פלגי מים. למה נסמך יהיה כעץ יבש (ב) אלא כעץ שתול על פלגי מים. מה עץ יש בו שרשים. ויש בו קליפות. ויש בו מוח. ויש בו פנפים. ויש בו עלים. ויש בו פרחים. מוח. ויש בו פנרות. שבעה מינים אלה עולים לשבעה ויש בו פירות. שבעה מינים אלה עולים לשבעה ויש בו פירות. שבעה מינים אלה עולים לשבעה גימטריאות. סודות נעלמים. סודות נסתרים אלה על אלה. פסול וכשר טמא וטהור אסור ומותר (ה) מכאן

זיו הוהר

(6) מאמר זה עמוק מאד, וכדי להבין מעט י"ל דהנה ידוע שספר תהלים שהוא במרת המלכות. שעליה נאמר למען יוסרך כבוד ולא ידום. נאמר בעשרה לשונות של זמר. ולקמן קפיטל ל"ב מביא הזהר אלו עשרה לשונות. בנצות יוסרך כבוד ולא ידום. נאמר בעשרה לשונות של זמר. ולקמן קפיטל ל"ב מביא הזהר אלו עשרה לשונות. בנצות בניגון במשביל בסכתם במזמור בשיר באשרי בתפלה בהודאה בהללויה. ובמישלי כאן מובא עפ"י המדרש נוסת אחר של יוסרך לשונות ומובן שהמספר עשרה מכוון כנגד העשר מתפלה בהודאה בהללויה. ובמישלי כאן מובא עפ"י המדרש נוסת אחר של יוסרך לשונות. ומובן שהמספר עשרה מכוון כנגד העשר ספירות. להורות שתשבהות כנסת ישראל מגיעות עד ראש הסמיות עשרה לשונות. ומובן שהמספר עשרה מכוון כנגד העשר ספירות. להורות שתשבהות כנסת ישראל מגיעות עד ראש הסמיות עשרה לפניות ובוגן שהמספר עשרה מכוון כנגד העשר ספירות. להורות שתשבהות כנסת ישראל מגיעות עד ראש הסמיות אחרית ומאחרית לראשים שהוא הכתר. ורדאיה הכריחות שתשבהות כנסת ישראל הגינו מגיד הראשים של יד מל המצמע מובר לא מת מיד מאל מגיעות עד ראש הסמיות שראליה. כתר עליון איהו כתר מלכות. והיינו מגיד הראשית שרייה אחרית ומאחרית לרמאפין של יו של ראש. וזהו שאומר וביה משבחין לבת בהאי אשריי. אחרית ומאחרית להאפורה להורות שתפלה של עום במסירות שלה עד אשריה אותו תרשים ביה להורות שתפלה של עום ופיליון של ראש. וזהו אחריה לבת מרא מידיה אשריי. אותיות רשימי שהוא הבתר: וזאת נרכז בתיב מראביי שואריה. צירוף אשריי ני מהאים בית מות המסגת בזמירות שלה שריי. אחריה. צירוף אשריי ני מות הבתר ני מרי שנות בזמירות שלה שביו שליים האפריי בית ששמוני בנות: (ג) מומב על הארפ שרוציג העותו המשריני נכן נה בתפסות באורי צי אמריי. אותיות השריי גיוות הנתיו בית באורי בי אמריי. בנות שלות האותיה המתוב להוריות מכות גיון המסגת באורי בי אורי בותיונו בנות: נגות בזמירות שלה אנות המתיה באמר גיון המסגת באשרי גיואת בנות גיון בעל גו אותיו בית שפונות בנות בגיון להומיו בנות להותיות. גיון המסגת בגות בנות להות גיון מגיון גיון להגיון באותי בית שפונו בלות עיי אמיות באורי בית להותיי לשורי גיות בנות להומים בבות בל זה האיש אלא המשריני בית להותיות בנות להומיות בנות להומים בעותיו בית להומיות בגיון מגיון באותי כית להומיות בנות להומיות בגיון מותיה בגות מגיון במור בגיון מגיון במסגת גיון מגיון מגיון מגי

5 ]

לשון קורש תהפים א

310

והיה

דלדי״ק

87

לשון הוהר

מכאן ולהלאה מתכששאן ענשין לכל השר. והיה

כעץ ודאי. ואי לאו. לאו איהו הכם בהכמתא. מא

קב״ה. דאפילו בזמנה דדינה תליה בעלמה והתיהיב

רשו למחבלא להבלא. קב״ה פקיד ליה עלייהו על אינון דקא משתדלי באורייתא דלא ישלש עלייהו להבלא. כמה

דכתיב (דנרים כ) כי תלור אל עיר ימים רבים וגו׳.

בגין הוביהון סגיאין דהטאן להמאי. לא תשהית את

עלה. מאן עלה. דא ת״ח. דאיהו אילנא דחיי, אילנא

דיהיב איבין. והא אוקמוהו חבריא (ג-רכ.)

בי אם בתורת ה׳ חפלו. הא אוקמוה רבנן דלית

שלבו הפז בסתרי אורייתא בעובדא דבראשית

ובמעשה מרכבה. ואית דלא בעי אלת בפשמי

דאורייתא. פבטין אינון מסערא דעבד (י) ורזיין מסערא דעבד (י) ורזיין מסערא דמלכא.. זכאה איהו עץ דאיהו בתול על

פלני מים דאורייתא. ויתיר מאן דאיהו מסשרא דאילנא דחיי. דאתמר ביה אשר פריו יתן בעתו.

דא שכינתא. ולא נפיק מעת דילה .. ועלהו לח

יבול. כגון שמלתך לא בלתה מעליך (ח) וכל אשר

יעשה ילליח. אלין פקודיו דעשה. דאתמר עלייהו וכל

אשר הוא עושה ה׳ מלליח בידו : (ו"ח)

ערב שבת. דאתקריאו (על שם זה) פנים חדשות: (ת"ו ו)

אלא קליפה מלגאו ומלבר. ועליה אתמר לא כן

הרשעים כי אם כמוץ אשר תדפנו רוח. ואיהי אשרה

דנטעין אומין דעלמא קדם דמות עבודה זרה.

דאיבא דיליה מוץ אשר 'תדפנו רוח: (ת"ו ת"ו)

רבי אלטור ורבי אבא ורבי יוסי כד אולו למיחמא

להו ההוא יניקא. אתון חברייא דלא שמשתון לרבי

במעיה הסידא אמרין דבחמשת זיני דגן לא אית

חולקא לסטר אהרא. ולאו הכי. דהא כל מאי דאתבלי

בארעא אית ביה חולקא לסטר אחרא. ומאן חולקא אית

ליה. מוץ דתדפנו רוח. דכתיב לא כן הרשעים

כי אם כמוץ אשר תדפנו רות. ודא הוא רוחא דקדושא.

וכתיב (תנים קג) כי רוח עברה בו ואיננו וגו׳. בגין

דרוח קדישא מפזר ליה בכל סטרין דעלמא: (ג-קפ׳טי)

כי יודע ה׳ דרך לדיקים ודרך רשעים תאבד. אמר

רבי אלטור מהו כי יודע ה׳. אלא קב״ה יודע

כן הרשעים כי אם כמוץ אשר תדפנו רוח.

אית אילנא לתתא דעבודה זרה. דלית ליה מוחא

לההוא יניקא בריה דרב המנונא סבא. אמר

מניה פרחין

כעד שתול על פלני מים אשר פריו יתן בעתו. דא עתו דלדו״ק. דאוהי ליל שבת

נשמתין חדתין בישראל

ואקנת

לאתעסקא בר נש באורייתא אלא במה שלבו חפן (י) אית

כמה חביבין אינון דמשתדלי באורייתא קמי

מכאן ולהלאה מתפשטים ענפים לכל צד. והיה כעץ ודאי. ואם לא. אין הוא חכם בחכמה. בוא וראה כמה חביבים אותן העמלים בתורה לפני הקב״ה. שאפילו בזמן שהרין תולה בעולם וניתנה רשות למשחית להשחית. הקב״ה פוקר להמשחית על אותן העמלים בתורה שלא ישלט עליהם להשחית. כמו שכתוב (דברים כ) כי תצור אל ציר ימים רבים וגו׳. בשביל עונותיהם הרבים שחוטאים לפני. לא תשחית את עצה. איזה עצה. זה ת״ח. שהוא עץ החיים. עץ שנותן פירות. וזה ביארו החברים: (ג-רב.)

בי אם בתורת ה׳ חפצו. הרי ביארו החכמים שאיז לאדם לעסוק בתורה אלא במה שלבו חפץ (י) יש מי שלבו הפץ בסתרי תורה במצשה בראשית ובמעשה מרכבה. ויש מי שאינו רוצה אלא בפשטות התורה. הפשטים הם מצד של עבר (ו) והסודות הם מצד של מלך .. זכאי הוא העץ שהוא שתול על פלגי מים של התורה. ועוד יותר מי שהוא מצד של עץ החיים. שנאמר בו אשר פריו יתן בעתו. זו השכינה. ואינו יוצא מז העת שלה.. ועלהו לא יבול. כמו שמלתך לא בלתה מעליך (ה) וכל אשר יעשה יצליח. אלו מצות עשה. שנאמר עליהם וכל

אשר הוא צושה ה׳ מצליח בידו: (י״ח) כעץ שתול על פלגי מים אשר פריו יתן והיה בעתו. זו עתו של צרי״ק. שהיא ליל שבת. שמדת הצדי״ק ממנו פורחות נשמות הדשות בישראל צרב שבת. שנקראות (בשביל זה) פנים הדשות: (ת״ז ו׳)

רשעים כי אם כמוץ אשר תדפנו רוח. 🛪 🛪 יש עץ למטה של עבודה זרה. שאין לו מוח אלא קליפה מבפנים ומבחוץ. ועליו נאמר לא כן הרשעים כי אם כמוץ אשר תדפנו רות והיא אשרה שנוטעים אומות העולם לפני דמות עבודה זרה. שהפירות שלו הם מוץ אשר תדפנו רוח: (ת״ז ת״ו)

רבי אלעזר ורבי אבא ורבי יוסי כאשר הלכו לראות אותו העלם בנו של רב המנונא סבא. אמר להם עלם ההוא. אתם החברים שלא שמשתם לרבי שמעיה החסיד תאמרו שבחמשת מיני דגן לא נמצא חלק לצד הטומאה. ולא כן. שהרי כל מה שנבלה בארץ יש בו חלק לצר הטומאה. ואיזה חלק יש לו. מוץ אשר תדפנו הרוח. שכתוב לא כן הרשעים כי אם כמוץ אשר תדפנו רוח. וזה הוא רוח הקודש. וכתוב (חלים קג) כי רוח עברה בו ואיננו וגו׳. לפי שרוה הקודש מפזר אותו בכל צדדי העולם: (ג-קפט .)

רשעים תאבד. אמר מיודע ה׳ דרך צדיקים ודרך רשעים באבד. רבי אלעזר מהו כי יודע ה׳. אלא הקב״ה יודע ומשגיח

דיו הוהר

(ו) זה סימן שנשמתו צריכה להתתקן בלימוד הזה שמשתוקק אליו: (ו) עבד זה המלאך הגדול ממיש שר הפנים: (ח) פא שגם החיצוניות שלו שהיא כמו שמלה ומלכוש להתכמה כעין העלים שמכסים על הפירות. ג׳ב יהיה לח עליה אל הקרושה כאשר ילמור גם הכמת הקבלה שהיא עץ החיים. ועדי זה יצלית בקיום מצות עשה. כיון שידע ויבין מעם המצוה על פי סוד ויכוון מה שנצרך לכוון: 1 6

ואשגה בארחא דלדיהייא לאופבא להו ולאגנא עלייהו. והוא אויל קמייהו ללפרא להו. ובגין כך מאן דנפיק לארחא בעי דלהוי ההיא ארחא דקב"ה וישתתף ליה בהדיה. ובגין כך כתיב כי יודע ה׳ דרך לדיקים. ודרך רשעים תאבד. היא מגרמה. בגין דקב״ה לא אשתמודע ליה לההוא ארחא דלהון. ולא אויל בהרייקו: (ג-מו:)

יתיצבו מלכי ארץ ורוזנים כוסדו יחד על ה׳ ועל משיחו. אמר רבי ילחק תאנא ומינין איכון שבעין קסטורין מכל עיבר (ממיו) לאתכנשא בההוא זמנא באוכלסין דכל עלמא. ולמעבד קרבא על ירושלם קרתא קדישא. ולאחדא עיטין עליה דקב״ה. ומאי אמרי. נוקים על פטרונא בקדמיתא. ולבתר על עמיה ועל היכליה. כדין זמין קב״ה לחייכא עלייהו. דכתיב יושב בשמים ישחק ה׳ ילעג למו. בההוא זמנא ילבש קב״ה גאוותא עלייהו וישיליכון מן עלמא. כמה דכתיב (יכריה יד) וואת תהיה המגפה אשר יגף ה׳ את כל העמים אשר לבאו על ירושלים. המק בשרו והוא עומד על רגליו. רבי אבא אמר משמיה דרב ייסא סבא. והכי אמר רבי שמעון. זמין קב״ה לאחיא לישראל ולירושלים. 555 דאעקו מלכיו איכון ולסנחריב ולכל לכבוכדנלר ללופיכום להנדריתנום שאר ביתיה. ולשלטאה דתחריבו מלכי עמיו לון כהדמיתה. ויתכנשון עמהון שאר עמין. וומין קב״ה לאתפרעא מנייהו באתגליא סחרני ירושלם. הה"ד וזאת תהיה המגפה אשר יגף ה׳ את כל העמים אשר לבאו על ירושלם. אשר ילבאו לא כתיב אלא אשר לבאו. ודא לומכא דאתי משיחא כתיב: (כ-נת י)

בשמים ישחק וגו׳. אמר רבי יהודה יושב יושב בשמים ישחק. דא ילחק דאתי מסערא דחמרא (א) נהיר בקדמיתא וחייך. ולבתר זעים ותריך. הה"ד יושב בשמים. ולא כתיב יושב שמים. ישחק. וחייך. ועל דא דיכא כהיר וחייך להו נהיר לרשיעית. ולבתר מתי כתיב. תו ידבר תלימו בתפו ובחרונו יבהלמו. וכך ארחי דחייביא. קב״ה נהיר להו בהאי עלמא ונהיר לון אנפין. כחמרא דנהיר בקדמיתה ולבתר זעים וקטיל. וקב״ה משיך לון ותי לקבליה יתות. יהדרון າກ לחייביא. לא. שלי לון מההוא עלמא דאתי. ולית לון ביה חולקא מסייעין לון. מכלא. אתיין לאתדכאה ויפתלון וקב״ה מדכי לון וקריב לון לגביה וקארי עלייהו שלום. הה״ד (יבעי׳ יו) שלום שלום לרחוק ולקרוב 

תהכים א–ב לשון קורש ומשגיה בדרך הצדיקים להטיב להם ולהגז עליהם.

והוא הולך לפניהם לשמור אותם. ולפיכך מי שיוצא לדרך צריך להיות אותו הדרך של הקב"ה וישתתף לו עמו. ובשביל זה כתוב כי יודע ה׳ ררך צדיקים. וררך רשעים תאבר. היא מעצמה. לפי שאין הקב״ה נודע לו לאותו הדרך שלהם. ואינו הולך עמהם: (ג--פו:)

ירויצרין מלכי ארץ ורוזנים נוסדו יחד על ה׳ ועל משיחו. אמר רבי יצחק למרנו שעתירים אותן שבעים שרים מכל הצדרים (העמים) להתאסף בזמן ההיא עם המונים מכל העולם. ולעשות מלחמה על ירושלים עיר הקרושה. ולטכס עצות על הקב״ה. ומה יאמרו. נתיצב על אדונם לראשונה. ואחר כך על עמו ועל היכלו. אז עתיר הקב״ה ללעוג להם. שכתוב יושב בשמים ישחק ה׳ ילעג למו. בזמן ההוא ילבש הקב״ה גאותו עליהם ויכריתם מן העולם. כמו שכתוב (זכריה יד) וזאת תהיה המגפה אשר יגף ה׳ את כל העמים אשר צבאו על ירושלים. המק בשרו והוא עומד על רגליו. רבי אבא אמר משמו של רב ייסא הזקן. וכך אמר רבי שמעון. עתיר הקב״ה להחיות לכל אותן המלכים שהעיקו לישראל ולירושלים. לאגדריאנוס ללופינוס לנבוכרנצר ולסנחריב ולכל שאר מלכי האומות שהחריבו את ביתו. ולהשליטם כבתחלה. ויתאספו עמהם שאר האומות. ועתיר הקב״ה להפרע מהם בפרסום סביב ירושלים. זש״כ וזאת תהיה המגפה אשר יגף ה׳ את כל העמים אשר צבאו על ירושלים. אשר יצבאו לא כתוב אלא אשר צבאו. וזה הפסוק לזמן ביאת המשיח כתוב: (ב-נח:)

בשמים ישתק וגו׳. אמר רבי יהודה יושב יושב בשמים ישחק. זה יצחק שבא מצר בחינת

היין (ה) מאיר בתחלה ומשמח. ואחר כך מרגיז ומגרש. זש"כ יושב בשמים. ולא כתיב יושב שמים. ישחק. יאיר וישמח. ובאופן זה הרין מאיר ומשמח להם להרשעים. ואחר כך מה כתוב. אז ידבר אלימו באפו ובחרונו יבהלמו. וכך הדרך להרשעים. הקב״ה מאיר להם בעולם הזה ומאיר פנים להם. כמו היין שמאיר בתחלה ואח״כ זועם והורג. והקב״ה מאריך להם להרשעים. אם יחזרו בתשובה לפניו הרי טוב. ואם לא. יכריתם מעולם הבא. שלא יהיה להם חלק בו ויוכרתו מהכל. ואם באים להטהר עוזרים להם. והקב״ה מטהר אותם ומקרבם אליו וקורא להם שלום. זש״כ (ישעי׳ גי) שלום שלום לרחוק ולקרוב

אספרה

#### זיו הזהר

אספרה

בינה שנקראת יין, ולכך בתוב ישחק. ביון שבתחלה מאיר (ה) פירוש יצחק היינו מרת הגבורה שנשתלשלת מן הבינה שנקראת יין להם ומשמחם שליו תהיה להם מניעה לחזור בתשובה, ואם אין חוזרים בתשובה או יצחק להם בצחוק בי יענשו :

7

לורים אראנו

עלאין (ה) ומכה יפוק

כדין כתיב ה׳ אמר

ליה ו

רהא

ומנכעות

אספרה אל חק הי אמר אלי בני אתה וגו׳. אמר

ו׳ אשלים לתרין סשרין (כ) חד. דהא ההיא גבעה לא אתפרשא מן ברה לעלמין ולא שבקית ליה. וע״ד

אתכליל ו׳ בהדה לעלם (י) וחד. דהא גבעה דלתתא ברא דאתכליל בה (ד) אלטריך לומנא דאתי כד ייתי

מלכא משיחא לנסלא ליה לגבעה עלאה ולאעלא ליה גו גדפהא. בגין לאתקפא ליה ולאוקאא ליה בחיין

דדוד. ורוא דא אספרה אל מק הי אמר אלי בני

אתה אני היום ילדתיך. זמין אנא לומר להסוא אתר דאתרי חק ולבשרא ליה זהי אמר אלי בני אתם אני היום ילדתירן (ו) בהסוא יומא ממש יפיק ליה

ההוא חק מתחות גדפהא בכמה חיין. בכמה עסרין

בכמה ברכאן כדקא יאוה (י) והאי חק לא ישתאר

בלחודוי (ח) יתכליל ביה משיחת החרה בריה דיוסף. ותמן

יתתקף ולא באתר אחרא. ובנין דהאי גבעה תתאה

לית בה חיין (ט) ימות משיח דה ויתקטיל. ויהה מית

עד דתלקוע חיין גבעה דא מההיא גבעה עלאה

ויקוס: (ג-רגו) אמד ההוא סבא כתיב הי אמר אלי בני אתה. הא

אקרי בן לכנסת ישראל (י) וכל מאן דאיהו מבן

עשרין שנין ולעילה ווכי בהו הקרי בן לקב״ה

משי דוד לתלישר שנין וזכה בההוא יומא דעאל לארבישר.

היום ילדתיך. מאי טעמא. דהא מקדמת דנא לא היז

בשני ערלה הוה. ובגין כך אני

ילדתיך. היום ודאי ילדתיך. אני ולא סטרא אחרא כמה דהוה עד השתח. אני בלחודאי. בר עשריון שנין מאי

כתיב בשלמה (משלי ד) כי בן הייתי לאבי (יג) לאבי

ממש ודאי: (כ-נח.) עבדר את ה׳ ביראה וגילו ברעדה. אמר רבי ילחק

עבדו את ס׳ בשמחה באו לפניו ברננה. הני קראי

- 36

ברא. ולא שראת עליה נשמתא עלאה.

כתיב עבדו את ה׳ ביראה. וכתיב (תהלים ק)

ודאי (יא) כמ״ד בנים אתם לה׳ אלהיכה.

חזי כל ההוא דוכי לתליסר שנין ולהלאה

ייס

רבי אלעזר כתיב (נמדגר כג) כי מראש

בההוא

חשורכו. מגבעות

ົດກາ

263

משיחא

72

126

סיוס

a da

אמה

קשיין

אם מרדה אל חק ה׳ אמר אלי בני אתה וגו׳. אמר רבי אלעזר כתיב (במדגר כג) כי מראש צורים אראנו ומגבעות אשורנו. מגבעות מלא באות ו' משלים לשני צרדים (כ) אחר. שהרי גבעה ההיא אינה נפרדת מן בנה לעולם ואין עוזבת אותו. ולכך נכלל ו' עמה לעולם (ג) ואחר. שזאת הגבעה שלמטה הבן שנכלל בה (ז) נצרך לעתיד לבוא כאשר יבוא מלך המשיח לנשאות לו לגבעה העליונה ולהכניסו בתוך כנפיה. בשביל להגביר אותו ולהקימו בחיים העליונים (ה) וממנה יצא ביום ההוא משיח בן דוד. וזהו הסוד אספרה אל חק ה׳ אמר אלי בני אתה אני היום ילדתיך. עתיד אני לומר למקום ההוא שנקרא חק ולבשר לו (ה׳ אמר אלי בני אתה אני היום ילרתיך] (ו) ביום ההוא ממש יוציא אותו חק ההוא מתחת כנפיה בחיים רבים. בהרבה עטרות ובהרבה ברכות כראוי (ו) וחק הזה לא ישאר בלבדו (ה) כי יתכלל בו משיח אחר בן יוסף. ושם יתגבר ולא במקום אחר. ולפי שזאת הגבעה התחתונה אין בה חיים (ט) ימות משיח זה ויהרג. ויהיה מת ער שתלקט חיים גבעה הזאת מן גבעה העליונה ההיא ויקום: (ג-רג:)

אמר זקן ההוא כתוב ה׳ אמר אלי בני אתה. בוא וראה כל מי שזוכה להגיע לי"ג שנים ולהלאה נקרא בן לכנסת ישראל (י) וכל מי שהוא מבן עשרים שנים ולמעלה וזוכה בהן נקרא בן להקב״ה בודאי (א) כמש״כ בנים אתם לה׳ אלהיכם. כאשר הגיע דוד לי"ג שנים וזכה ביום ההוא שנכנס לארבע עשרה שנה. בכן כתוב ה׳ אמר אלי בני אתה אני היום ילדתיך. מה הטעם. לפי שמקודם לזה לא היה לו מדרגת בן. ולא שרתה עליו נשמה העליונה. שהרי בשנות הערלה היה. ולפיכך נאמר אני היום ילדתיך. היום וראי ילדתיך. אני ולא צד אחר כמו שהיה עד עכשיו. אני בלבדי. בן עשרים שנה מה כתוב בשלמה (משלי ד) כי בן הייתי לאבי (ינ) לאבי ממש בודאי: (ב-צח.)

עבדין את ה׳ ביראה וגילו ברעדה. אמר רבי יצחק כתוב עבדו אתי ה' ביראה. וכתוב (תחלים ק) עבדו את ה׳ בשמחה באו לפניו ברננה. אלו המקראות סותרים

זיו הוהר

(כ) פי' כי נבעה רמז או על גבעה העליונה שהיא הכינה. או על גבעה התחתונה שהיא הסיכות. ואות וא"ו הוא התפארת שהוא בן להבינה. ומפורש שני האופנים כיצד: (ג) התפארת עם הכינה: (7) ברא דאתבליל בה. היינו שהתפארת נכלל ביחוד והתקשרות עם המלכות: (ה) פי׳ כאשר יניע זמן כיאת המשיח ששורש נשמתו הוא בתפארת או הגבעה שלממה שהיא הסלכות תנשא את המשיח לנכעה העליונה שהיא הבינה לקבל משם תנבורת חיים העליונים. ומן הבינה יופיע המשיח לעולם הזה: (ו) לפי זה כך יפורש הכתוב שוה דברי המשיח. שאו יססר אל התק שהיא המלכות. בי ה' אמר אלי. פי' שהכינה תאמר אלי בני אתה אני היום ילדתיך, בי ביום ההוא יופיע מן הבינה ונראה כאלו יולדתו היום: (ו) בתולה הגירסא ההוא חק. ואח"כ האי חק. ההוא חק וו הבינה. האי חק וו הסלבות. על שתיהן יתכן השם חק שהוא סלשון מקיקה והגכלה. כי בל הבריאה נחקקה ונגבלה בעולס שהוא בכחינת נקבה. תחלה בבינה ואח"ב בסלבות. ובשביל וה נקרא למסטים גם היכור בשם חק כשהוא נכלל במלכות: (ח) והאי חק היינו הסלכות בעת שמשית בן דור יעלה אל הבינה לא תשאר המלבות לכרה בלי התיחדות אלא שמקומו יקה נשמת משית בן יוסף. ההוא אין בבחו לקבל חיים ישר מן הכינה אלא עדי הסלבות: (ע) דלית לה מגרמה בלום. ועלית נאמר רגליה יורדת מות: (י) פירוש למרת המלבות אמא תתאה: (ה) פי׳ אם התנהג בדרך הישר נקרא בן למדת התפארת: (יג) זה התפארת עלמא דרכורא:

8

(יג) זו הסלכות שהוא השער והראשית מלמשה למעלה: (יד) תפלה של יד מרמז על מדת המזכות שנקראת וא"ת: (טו) כאן 🕻 רין האריך מעט. בי הממיתים לקחו להם משענת קנה רצוין זה הפסוק עם זה המאמר של הזוה״ק ונחרץ להראות מעותם. דן אמת שהינוקא דורש נשקו במשמעות נשיקה. ובר כמו בארמית בן כעין הכתוב (מכלי ל) מה ברי ומה בר במני. אבל הוא בארצ דוא דמלה איך שייך באלהות ענין ביידוי. די די האו בענין הכתוב מה שמו ומה שם בנו כי תדע. וידוע הההוא שם הינו כפירת ההכמה שנקרא אבא. והיינו על דרך הכתוב (יבעי' מו) נואלנו ה' צבאות שמו קרוש ישראל. וכן כעין זה (יבעי' ו) כי את המלך ה' צבאות ראו עיני. והגם שברוב מקומות ה' צבאות רמז על נצח והוד. אבל כמקום שנפמך עוד תואר כמו המלך ה׳ צכאות או קדוש ישראל אין זה מוסב על נצח והוד אלא על ספירת התכמה שנקרא אכא והוא שם הוי״ה של כל הצכאות כי כל הספירות נשתלשלות ממנו. גם ידוע החילוק כין קרוש לקודש. בי קודש אינו שם התואר כמו קדוש אלא שענינו הוא מקור הקרושה זמוימו על ספירת התכמה. וכן קרוש ישראל פירושו שההכמה הוא מקור הקרושה של ישרא"ל. רמו על התפארת שנקרא ישראל וגם נקרא בן של החבמה. ולפיכך נואלנו ה׳ צבאות שמו קדוש ישראל היינו הכמה אבא. ועפריו דורש מה שמו. פי שמו של התכמה שנקרא אכא ה' צבאות שמו, ומה שם כנו. פי' כנו של התכמה שחוא התפארת ישראל שמו. וכן גם בררך זה דורש נשקו בר. שמוסב על ספירת התפארת שנקרא ישראל. וברוב מקומות סתם הוייה הייגו התפארת שהוא הסרכו של כל הספירות וכד הספירות משפיעין בו וממנו ליסוד ומלכות, ולפיבך התפארת משתבח ואומר. ה' הייגו החכמה אמר אלי בני אתה. וזה הענין שאכא ואמא דהייגו הכמה וכיגה אומרים ומפקדים לכל. נשקו ידיו להאי כר דשמיה ישראל. והייגו מדת התפארת. וכירוע שעיקר גילוי שם הוייה הוא דוקא בתפארת. ואבא ואמא מגלים בו פעולתם ונותנים לו שלימה על הכל שכלם יתפללו אליו. פירדש החשם הוי״ה המתג"ה כופזרת שנקרא כן. ולא יקשה מן הדרוש של הכתוב כה׳ **אלהינו בכל קראנו אליו.** וררשו אליו a 1

#### זיו הזהר

מפתחן

נשכן בר פן יאנף. פתח עלם ההוא ואמר. סוד הרבר נכתב בסור עליוז (משלי ל) מה שמו ומה שם בנו כי תרע. שם ההוא ירוע. ה׳ צבאות שמו. שם בנו. ישראל שמו. שנאמר (שמות ד) בני בכורי ישראל (טו) וזה הבן אשר שמו ישראל כל מפתחות

רבונו. בתחלה נצרך יראה לירא ממנו. ובשביל יראת רבונו יבא לזה אחר כך שיעשה בשמחה מצות התורה. וע״כ כתוב (דברים י) מה ה״א שואל מעמך כי אם ליראה. וגילו ברערה. שאסור לאדם לשמוח הרבה בעולם הזה. וזהו בעניני העולם. אבל ברברי תורה ובמצות התורה נצרך לשמוח. ואחר היראה יגיע הארם לעשות בשמחה מצות התורה. שכתוב צברו את ה׳ בשמחה. רבי אבא אמר צברו את ה׳ ביראה. סוד הדבר הוא עבדו את ה' ביראה. איזו יראת כאן. אלא כמו שביארנו שכתוב (משלי א) יראת ה׳ ראשית דעת. וכתוב (תהלים קיא) ראשית חכמה יראת ה׳. יראת ה׳ הקב״ה (יג) כך נקרא. רבי אלעזר אמר עברו את ה׳ ביראה. מי שרוצה לעשות עבורת רבונו מאיזה מקום יתחיל. ובאיזה מקום יכוון העבודה לייחר שם רבונו. חזר ואמר ביראה. ביראה היא ההתחלה מלמטה למצלה. (ג-נו.) כשור הזה שנותנים עליו עול תחלה. בשביל להוציא ממנו טוב לעולם. ואם לא יקבל עליו עול ההוא אינו עושה כלום. כמו כן נצרך לו לאדם לקבל עליו עול היראה תחלה. ואחר כך יעבוד עמו בכל מה שנצרך. ואם לא יקבל עליו עול הזה תחלה לא יוכל לעבור. זש״כ עברו את ה׳ ביראה. מהו ביראה. כמש״כ ראשית הכמה יראת ה׳. וזו מלכות שמים. ולפיכך נקרא עול מלכות שמים. וע״כ זאת היא ראשית הכל. מי מוכיח כי כן. תפלה של יד שהיא לראשונה (זי) לפי שבה נכנס לשאר הקרושה. ואם זאת לא נמצא אצלו אין שורה בו הקרושה שלמעלה. ולפיכך כתוב (ויקרא מז) בזא״ת יבא אהרז אל הקרש: (ג-קח.)

נשכו בר פן יאנף. פתח ההוא ינוקא ואמר. רוא דמלה כתיב ברות זלעילה (משלי ל) מה שמו ומה שם בכו כי תדע. ההוא שם ידיעא. ה׳ לבאות שמו. שם בכו. ישראל שמו. דכתיב (שמות ד) בני בכורי ישראל (טי) והאי בר דשמיה ישראל כל

ביראה. דכל פולחנא דבעי ב״כ למפלה המי מאריה. בקדמיתא בעי יראה לדחלא מניה. ובגין דחלא דמאריה ישתכה לבתר דיעביד בחדוותא פקודי אורייתא. וע״ד כתיב (זכרים י) מה ה״א שואל מעמך כי אם ליראה. וגילו ברעדה. דאסור לב״כ למחדי יתיר בעלמא דין. האי במלי דעלמא. אבל במלי דאורייתא ובפהודי דאורייתא בעי למחדי. ולבתר ישתכח ב״כ דיעביד בחדוותה פקודי הורייתה דכתיב עבדו את ה׳ בשמחה. רבי אבא אמר עבדו את ה׳ ביראה. רוא דמלה הוא עבדו את ה׳ ביראה. מאי יראה הכא. אלא כמה דאוקימנא דכתיב (משלי א) יראת ה׳ ראשית דעת. וכתיב (תהלים קיא) ראשית חכווה יראת ה׳. יראת ה׳ קב״ה (יג) הכי אקרי. רבי אלעזר אמר עבדו את ה׳ ביראה. מאן דבעי למעבד פולחנא דמאריה מאן אתר ישרי. ובאן אתר יכוון פולחכא ליחדא שמא דמאריה. ואמר ביראה. 575 ביראה היא שירותא מתתא לעילא. (ג-טו.) כהאי תורא דיהבי עליה עול בקדמיתא. בגין לאפקא מניה פב לטלמא. ואי לא קביל טליה ההוא טול לא עליה מידי. הכי כמי אלטריך ליה לב״כ לקבלא עליה עול בקדמיתה. ולבתר דיפלח ביה בכל מהי דהלטריך. ואי לא קביל עליה האי בקדמיתא לא ייכול למשלח. הה"ר עבדו את ה׳ ביראה. מהו ביראה. כד״א ראשית חכמה יראת ה׳. ודא מלכות שמים. ובג״כ שמים. וע״ד האי הוא בקדמיתא מלכות עול תפלה בקדמיתא של יד (יד) אוכה . דכלת . מתו עייל לשאר קדושה. ואי האי לא בגין דבהאי אשתכח לגביה לא שריא ביה קדושה לעילא. ובג״כ (ייקרא טו) בוא״ת יבא אהרן אל הקדם כתיב: (ג-קת)

9 1

סותרים זה את זה. אלא כך למדנו. עברו את ה׳

ביראה. שכל העבודה שצריך האדם לעבוד לפני

תהפים ב לשון קודש

לשון הוהר

תאכא. עבדו את הי

אהדדי. אלא הכי

השייו

מפתחות האמונה בו תלוים. וכל הברכות שלמצלה ושלמטה לאותו הבן ששמו ישראל עולות ומתעטרות. והוא מתפאר ואומר. ה׳ אמר אלי בני אתה. וכך הוא בודאי. שהרי החכמה והבינה הכתירו אותו וברכו אותו בכמה ברכות. ואמרו ופקדו לכל. נשקו בר. נשקו ידים לזה הבן ששמו ישראל. כביכול נתן לו ממשלה על כלם. שכלם יתפילו להשם הוי״ה ב״ה. פן יאנף. לפי שהכתירו אותו בדין וברחמים. מי שזוכה לדין נידון. מי שזוכה לרחמים ירוחם: (ג-קצא:)

משתחן דמהימנותא בים תליין. וכל ברכאן דלעילא ותתא להאי בר דשמיה ישראל סלקין ומתעשרין. משתבה ואמר. ה׳ אמר אלי בני אתה. והכי ואיהו הוא ודאי. דהא אבא ואמא אעשרו ליה ובריכו ליה בכמה ברכאן. ואמרו ופקידו לכלא. כשקו בר. כשקו ידא להאי בר דשמיה ישראל. שלשנו יהב ליה על כלא. כביכול דכלא יפלחון ליה. פן יאכף. בנין דאעטרו ליה בדיכא ורחמי. מאן דוכי לדינא לדינא. מאן דוכי לרחמי (ג-קלא:) לרחמי: (ג-קלא:)

٦

מזמור לדוד בברחו מפני אבשלום בנו. אמר רבי יהודה מקרא זה העירו בו החברים. אבל מזמור לדוד. למה אמר שירה. אם לפי שבנו הוא שעמד עליו. יותר היה לו לומר קינה. שהרי רעה קטנה של קרובו יותר תרע ותקניט לאדם מרעה גדולה של איש זר. אלא מזמור לרוד. ודאי היה לו לומר שירה כי כך חפץ דוד. שראג שהקב״ה יענישו על חטאו בעולם העליון. כיון שראה שכאן בזה העולם רוצה להענישו שמח : ועוד לפי שראה שגדולים ממנו היו בעולם שכרחו וכלם היו בלבדם. יעקב ברח. שנאמר (הושע יב) ויברח יעקב שדה ארם. וברח בלבדו. משה ברח. שנאמר (שמות ב) ויברח משה מפני פרעה. וברח בלבדו. ודוד שברח כל אותן מושלי הארץ וכל גבורי הארץ וראשי ישראל כלם ברחו עמו. וסבבו אותו מימינו ומשמאלו לשמרו מכל הצדדים. כיון שראה טובה הזאת אמר שירה: (א-קנא:)

וארוה ה׳ מגן בעדי כבודי ומרים ראשי. פתח רבי יוסי ואמר. ואתה ה׳ מגן בעדי. אמר דוד אע״פ שכל בני העולם יבאו להתגר עמי מלחמה. ואתה ה׳ מגן בעדי. בוא וראה כתוב מגן בעדי. אמר דוד להקב״ה. רבונו של עולם מכני מה אין עושים בי חתימה של ברכה. כמו שחותמים ברכה באברהם. שנאמר (בראשית טו) אנכי מגן לך. ואומרים מגן אברהם. אמר לו הקב״ה לדוד. אברהם כבר בחנתיו וצרפתיו. ועמד לפני בקיום של שלימות. אמר לו דוד. אם כן (תהלים כו) בחנני ה׳ ונסני צרפה כליותי ולבי. כיון שעשה

10

1

1

מומור לדוד בברתו מפני אבשלום בנו. אמר רבי יהודה האי קרא אתערו ביה חבריא. אבל מזמור לדוד. אמאי קאמר שירה. אי בגין דבריה איהו דקם עליה. קינה יתיר מבעי ליה. דהא אבאיש עלוי זעיר 52 737 נוהריבוי מדאחרא סגי. אלא מומור לדוד. אמר שירה וקכי דקב״ה סליק ליה בעי דוד. דחשיב עלמא. כיון דחמא דהכא חובוי לההוא 1603 עלמא בעי למגבי מכיה חדי: תו דחמא דעלאי מניה הוו בעלמא דקא ברחו וכלהו בלחודייהו. יעקב ערק. דכתיב (הובע ינ) ויברח יעקב שדה ארס. וערק בלחודוי. משה ערק. דכתיב (שמות נ) ויברח משה מפני פרעה. ווערק בלחודוי. ודוד ברח כל אינוו שולטני ארעא וכל גיברי ארעא ורישיהון דישראל כלהן ערקין עמיה. וסחרין ליה מימיניה ומשמאליה לנסרא ליה מכל ספרין. כיון דחמא שבחא 67 למכ שירתא: (א-קיאי)

ואתה ה׳ מגן בעדי כבודי ומרים ראשי. פתח רבי יוסי ואמר. ואתה ה׳ מגן בעדי. אמר דוד אע״ג דכל בני עלמא ייתון לאגחא בי קרבא. ואתה ה׳ מגן בעדי. תא חזי כתיב מגן בעדי. אמר דוד לקב״ה. רבוכו של עולם מפני מה לא עבדי בי חתימה דברכה כמה דחתמי ברכה באברי ס. דכתיב (נראבית טו) אככי מגן לך. ואמרי מגן אברהם. אמר ליה קב״ה לדוד. אברהם כבר בחנתיו ולרפתיו. והאים המאי בהיומא שלים. אמר ליה דוד. אי הכי (אהלים כו) בחנני ה׳ ונסני לרפה כליותי ולבי. כיון 7307

#### זיו הוהר

ולא למדותיו. אב? אין זה מוסב על השם הוויזה שבתפאות. יען כי התפארת הוא הקשר והמרכז של כל הספירות. וכל שם הויזה הוא בולל כל העשר ספירות מן כתר עד מלכות. וגם כל שם הוייה הוא כולל כל הר׳ עולמות אצילות בריאה יצירה עשיה, כמבואר בספרי קבלה, ולגודל קרושה בן כות נה כלבות ונים כל שם הירו היה ביול ביו ענינו אהבה ודבקות בכחותיו. ולא לפנות לבה אחר פרשי אף שהוא בקרושה, ומה שאמר דאעמרו ליה ברינא ורחמי. כי התפארת הוא מדת הרחמים הכולל חסר וגבורה. וממנו תוצאות חסרים וגבורות בהרכבה. ובוה יובן לכל מבין המבקש ורורש להכין האמת עמקות דברי הינוקא שהם עמוקים מאד. ואל יפול ה"יו במעות הטועים ומתעים הדורשים אל המתים כאשר שכורא כל העולמים דלית מתשכה תפיסא כיה כלל הוא תוליך בן של בשר ורם בעולם הוה מן אשה ושוה הפסוק מצוה לנשק אותו. ואין כאן הטקום לדבר הרבה אדות רעיון הבל כוה להגשים רוחניות הבורא בהגשמה נמוכה כואת. עוד יכא יום וילמדו תועים בינת:

לשון הזהר

דעבד ההיא מלה דבת שבע אדכר דוד קמיה על מה דאמר. ואמר (תהלים יו) בהנת לבי פהדת לילה לרפתני בל תמלא זמותי בל יעבר פי. אמר אנא אמינא בחנני ה׳ ונסני. ואנת בחנת לבי. אנא אמינא לרפה כליותי. ואת לרפתני בל תמלא. לא אשכחת לי כדהא יאות. זמותי בל יעבר פי. מאו יתו והאי מלה דחשבית דלא יעבר לי פומאי. ועם כל דא חתמין ביה ברכה. דקאמריכן מגן דוד. ובג״כ אמר דוד. ואתה ס׳ מנו בעדי כבודי ומרים ראשי (ה) ודאי דרגא דא יהרא דילי דאנא מתעטרנא ביה: (א-סכ.)

שני רשעים שברת. אמר רבי יוסי הא תכן אל תקרי שברת אלא שרבבת. דהא אשגיאו שינוי דעשו על דחשיב לנשכא ליה ליעקב. וע״ד כתיב ויפול על לוארו וישקהו ויבכו. דא בכי ודא בכי ואוקמוה הבריה: (א-קעא:)

דיי הישועה על עמך ברכתך סלה. פתח רבי שמעון ואמר לה׳ הישועה. הכי תנינן. וכאין אי ו ישראל דבכל אתר דאתגלו שכינתא אתגליא בהדייהו. וכד יפקון ישראל מן גלותא פורקנא למאן. לישראל או לקב״ה. אלא הא אוקמוה בכמה קראי והכא. לה׳ הישועה ודאי. אימתי. על עמך ברכתך סלה. בשעתא דקב"ה ישגה בברכאן עלייהו דישראל. לאפקא לון מן גלותא ולאוסבא להו. כדין לה׳ הישועה ודאי. ועל דא תנינן דקב״ה ייתוב עמהון דישראל מן גלותא. כה"ר (דנרים ל) ושב ה׳ אלהיך את שבותך ורחמך: (ג-ט)

רגון ואל תחמאו אמרו בלבבכם על משכבכם ודמו סלה. אמר רבי יוסי רגזו ואל תחמאו. האי הרא

אוקמוה דבעי בר כש לארגוא ילר טוב על ילר

הרע. ושפיר. אבל בשעתא דרמש ליליא ובר נש שכיב

על ערסיה כמה גרדיני נמוסין מתעברין בעלמא.

קב״ה ולדחלה מניה. בגין דלה ישהכה נפשיה

בגווייהו וישתויב מנייהו. ויבעי ליה לב״כ דלא יפיק

בפומיה מלה מנייהו. בגין דלא יתער להו לגביה

ולה ישתכחון בהדיה (ה) הה״ך המרו בלבבכם על

מכייסו: (ג-קיגי)

ואולין ושאמין. ובני נשא בעאן לאתרגוא

משכבכם ודמו סלה. דלא יפיק

שעשה מעשה ההיא של בת שבע הזכיר דוד לפניו מה שהיה מבקש. ואמר (תהלים יז) בחנת לבי פקדת לילה צרפתני בל תמצא זמותי בל יעבר פי. אמר אני אמרתי בהנני ה׳ ונסני. ואתה בחנת לבי. אני אמרתי צרפה כליותי. ואתה צרפתני בל תמצא. לא מצאת אותי כראוי. זמותי בל יעבר פי. מי יתן שאותו דבר שחשבתי לא היה עובר על פי. ועם כל זה חותמים בו ברכה. שאומרים מגז דוד. ולפיכר אמר דוד. ואתה ה׳ מגז בעדי כבודי ומרים ראשי (ה) ודאי מדרגה הואת היא כבודי שאני מתעטר בו: (א-פנ.)

שני רשעים שברת. אמר רבי יוסי הרי למדגו אל תקרא שברת אלא שרבבת. שהרי נתרברבו שיניו

של עשו על שחשב לנשכו ליעקב. וע״כ כתוב ויפול על צוארו וישקהו ויבכו. זה בכה וזה בכה כמו שביארו ההברים: (א-קעא:)

רבי שמעון הישועה על עמך ברכתך סלה. פתח רבי שמעון ואמר לה׳ הישועה. כך למדנו. זכאים הם

ישראל שבכל מקום שגלו השכינה הגלתה עמהם. וכאשר יצאו ישראל מן הגלות הגאולה למי. לישראל או להקב״ה. אלא זה נתבאר בכמה מקראות וכאן. לה׳ הישועה ודאי. מתי. על עמך ברכתך סלה. בזמן שהקב״ה ישגיה בברכות על ישראל. להוציאם מן הגלות ולהטיב להם. אז לה׳ הישועה בודאי. ועל זה למדנו שהקב״ה ישוב עם ישראל מן הגלות. זש״כ (דברים ל) ושב ה׳ אלהיך את שבותך (ג-צי) ורחמך: (ג-צי)

רנזן ואל תחטאו אמרו בלבבכם על משכבכם ודמו סלה. אמר רבי יוסי רגזו ואל תחטאו. מקרא זה נתבאר שצריך האדם להרגיז יצר הטוב על יצר הרע. ונכון. אבל בשעה שנחשך הלילה והאיש שוכב על מטתו כמה שרי הדינים נתעוררים בעולם. והולכים ומשוטטים. והאנשים צריכים לחרד מלפני הקב״ה ולפחד ממנו. בשביל שלא תהיה נפשו נמצאת ביניהם וינצל מהם. וצריך האדם להזהר שלא יוציא מפיו איזה שם מהם. למען לא יעורר אותם אליו ולא יהיו נמצאים אצלו (4) זש״כ אמרו בלבבכם על משכבכם ודמו סלה. שלא יוציא מפיו איזה שם מהם: (ג-קיגי)

ה' בקר

#### ס׳ בקר

בפומיה מלה

#### זיו הזהר

מקמיה

(ה) אתה ה׳. זה התפארת, וכאשר המדכות שורש דוד מתעמרת עם התפארת הוא מגן עליה שתשמר השפע שמקבלת מאתו מן החיצונים :

(h) יש אנשים שגולדו במול כזה שיש להם כה בעיניהם להויק במבטם לאנשים וגם לכל דבר. ואף גם לשלוט על אחרים לא לשלול כהם ודעתם וזה נקרא היפגאטוום" וכן יש אנשים שגולדו במול כזה שיש להם כה כפה לקלל ולברך. וכאשר לשלול כהם ודעתם וזה נקרא היפגאטוום" וכן יש אנשים שגולדו במול כזה שיש להם כה כפה לקלל ולברך. סלחשים לחש פועלים בפיהם, ואם מזכירים שם המלאך מורידים כת המלאך לפניהם, וכן אם מזכירים שם אלהים אחרים קליפות ושרים ממשיכים אצלם כחות של טומאה, ויש אנשים שנמצא אצלם כחות כאלה לא בשכיל מזל תולדתו אלא בשכיל גוד? מדרגתו. לכן בלילה שאז הקליפות יניגמות רעים משומטים ביותר יוהר כל איש בהפסוק ושם אלהים אחרים לא תזנירו א ישמע על פיבם : א

11

Π.

יי בקר תשמע קולי בקר אערך לך ואלפה. שתח רבי אלעור ואמר. ה׳ בהר השמע הולי. בקר. אלא דה בקר דהברהם 1010 דחתער בעלמא. דכתיב (כראשית כג) וישכם אברהם בבקר. דהא כד אתי לפרא ההוא בקר אתער בעלמא. והוא עידן רעוא לכלא. ולמעבד סיבו לכל עלמא וכדין עידן ללותא הוא למללי לוכאין ולחייבין. קמי מלכא קדישא. וע״ד בשעתא דאתי לפרא כל איכון אסירי מלכא אשכחו נייחא (א) עידו ללותא איהו עלייהו . וכל שכן אינון דתייבין בתיובתא ובעאו בעותהון לקמי מלכה קדישה. בגין דבההי שעתה הד ממנה נפיק לסמר דרום ורכאל שמיה. וכל ומספר דרום נפיק חד רוחא זיכי הסוותה בידוי. לגבי ממכא דממכא על אסוותא. הסות ומסי ללותא לקמי קב״ה פקיד לבי דינא וכד ממי דיליה דלא יפתחון בדילא. בגין דחיים בידא דקב״ה 651 עידו רעוא בעא בידיהון ומגו דאיהו קב״ה זכותה דההוה ב״נ. הי ישתכה בללותה (ג) או דאיהו מארי דתיובתא. הם עליה. בההיא שעתא קל לפרין דמקנכן אשתמעו (ג) דכתיב (תהלים קד) אשר שם לפרים יקננו. אודאו לפרין ואיכון לקב״ה. ומשבחן וההיא אתער השתר חילת בעלמא (ד) ואמר (שם לא) מה רב מובך אשר לפנת ליראיך וגו׳. כדין ההוא ממכא כפיק ועביד כל מאי דאתפקד. ואי תימא דויני אסוותא כמה כידוי דאמרן. לאו הכי. דהא אסוותא לא הוי 656 קב״ה דמלכה קדישה. הכל בשעתה דפקיד בידוי -להסוא בר נש איסו נפיק. אסוותא – וכל איכון מקטלגין דממכן על מרעין בישין דחלין . מניה כדין ההוא רוחא דהא נסע מספרא דדרום אושים ליה לההוא ב"כ [אסוותא] והא אסוותא אשתכה. וכלא בידוי דקב"ה. וע"ד כתיב ה׳ בקר תשמע קולי (ס) ולא כתיב ה׳ תשמע הולי (נגקר) צנדי 636 נקר דאברהם האמר:

אערך לך ואלפה. תרי בקר אמאי. אלא חר בקר דחברהם. בהר (י) דיוסף בקר ומד דכתיב (כרחשית מד) הבקר תור. ומתרגמינן לפרח נהיר. נהיר ודאי. אערך לך ואלפה. אערך לך מהו. אלא אסדר לך בוליכא דילך לאדלהא (י) כד"א (חפלים קלג) . ערכתי כר למשיחי. ולגבי בקר דיוסף קאמר דסהוא הוא. ואלפה. סדורה דבולינה דיליה 100 .DD561 הא כל בני. עלמא מלפאן ומחכאן למיבו דקב"ה. ואפילו בעירי דחקלא. ומאי שבחא דדור

יתיכ

ויו הוהר

דן (ה) אסירי סלכא היינו החולים שבכקר הוטב להם טעצ. ואו עת רצון להתפלל עליהט אן שהם בעצמם יהסללו על רפואה: (כ) היינו תפלת החולה עצמו או תפלת אתרים עליו: (ב) אלו הנשמות שבנן ערן: (ז) וו השכינה הק': (ס) פירושו של היידה בקר הוא שב הוידה בנקוד מכיל מדת החסד שנקרא בקר שרשו של אברהם אבינו: (ו) בקר דאברתם זו ספירת הסד. יבקר של יוסף זו ספירת היסוד: (ו) פי' בך אמר דור לעומת כמירת היסוד שעל ידי תהלות ותשבהות שלו יפיני מרך ובקר של המנורה שהיא מדת המלכות שתהי' ראני ומוכות כמירת היסוד לאואירה בהארא שמע העליינתים. נתקון של המנורה שהיא מדת המלכות שתהי' ראני ומוכות שיתייני עמה מפירת תיסוד להאירה בהארא שמע העליינתים

Π

בקר תשמע קולי בקר אערך לך ואצפה. פתח רבי אלעזר ואמר. ה׳ בקר תשמע קולי. מהו בקר. אלא זה הבקר של אברהם שנתעורר בעולם. שנאמר (בראשית כב) וישכם אברהם בבקר. שהרי כשהעיר השחר בקר ההוא נתעודר בעולם. והוא עת רצון לכל. לעשות טובות לכל העולם לצדיקים ולרשעים. ואז עת תפלה היא להתפלל לפני המלך הקדוש. וע״כ בשעה שהאיר השחר כל אותן אסירי המלך מוצאים מנוחה (+) זמן תפלה הוא כליהם. וכל שכן אותן החוזרים בתשובה ומתפללים תפלתם לפני המלך הקדוש. לפי שבאותה שעה ממונה אחד יוצא לצד דרום ורפאל שמו. וכל מיני רפואות בידו. ומן צד הדרום יוצא רוח אחד ומגיע אצל ממונה ההוא שנתמנה על הרפואות. וכאשר תגיע התפלה לפני הקב״ה פוקר לבית דין שלו שלא יפתחו בדין. לפי שהחיים בידי הקב״ה הוא ולא בידיהם. ומתוך שאז הוא עת רצון מבקש הקב״ה זכותו של איש ההוא. ואם נמצא בתפלה (ג) או שהוא בעל תשובה. מרחם עליו. בשעה ההיא קולות צפרים המקננות נשמעים (ג) שכתוב (תהלים קד) אשר שם צפרים יקננו. ואותן הצפרים מהללות ומשבחות להקב״ה. ואילת השחר ההיא נתעוררת בעולם (ז) ואומרת (שם לא) מה רב טובך אשר צפנת ליראיך וגו׳. ואז ממונה ההוא יוצא ועושה כל מה שנצטוה. ואפשר תאמר שמיני הרפואות בידו כפי שאמרנו. לא כן. שהרי הרפואה לא נעשית אלא בידי המלך הקדוש. אבל בשעה שפוקד הקב״ה רפואה לאיש ההוא ממונה ההוא יוצא. וכל אותן המקטרגים שממונים על חליים רעים מפחדים ממנו. ואז רוח ההוא שנוסע מן צד הדרום ממציא לו לאיש ההוא (רפואה) ואז הרפואה נמצאת. והכל בידי הקב״ה. וע״כ כתוב ה׳ בקר תשמע קולי (ה) ולא כתוב ה׳ תשמע קולי (כנקר) אלא לעומת בקר של אברהם נאמר:

בקר אערך לך ואצפה. שני בקר למה. אלא אחד בקר של אברהם. ואחד בקר של יוסף (ו) בקר של אברהם. ואחד בקר של יוסף (ו שנאמו: (בראשית מד) הבקר אור. ותרגומו צפרא נהיר. האיר בודאי. אערך לך ואצפה. אערך לך מה. אלא אסדר לך מנורה שלך להדליק (ו) ככתוב (החלים קלב) אלא אסדר לך מנורה שלך להדליק (ו) ככתוב (החלים קלב) אלא אסדר לך מנורה שלו הוא. ואצפה. מהו ערכתי נר למשיחי. ולעומת הבקר של יוסף נאמר. שאותו סדור, של המנורה שלו הוא. ואצפה. מהו שאותו סדור, של המנורה שלו הוא. ואצפה מהו הקב״ה. ואפילו בהמות השדה. ומהו שבחו של דוד יותר 13 1

יתיר מכל בני עלמא. אלא מלה דא שאילנא והכי אמרי לי. ואיהו מלה השוע דאתי מרחיק. נהורא קדמאה דברא הב״ה הוה להיר עד דלא הוו יכלין עלמין למסבליה. מאי עביד קב״ה. עביד נהורא לנהורים לאגלבשא דא בדא (ח) וכן כל שאר . נהורין עד דעלמין כלהו אתקיימו בקיומייהו ויכלין למסבל. . נהוריו ומלכעו דרגין אתפשמו 151 251 ואיכון אקרון ככפים עלאין. עד דמעו להאי בקר דיוסף. ואיהו נסיל כל נהורין עלטין (ט) ומגו דכל נהורין עלאין ביה תליין זיויה סליק מסייפי דעלמיו עלמה דלעילה. ועד סייפי עלמא עד דלתתא לא יכלין למסבל (י) אתא דוד ואתקין האי להאי בקר דיוסף. לאתחפאה חופאה בוליכת ביה ולקיימה עלמין דלתתה בסדורה דבולינה דה. וע"ד כתיב בקר אערך לך ואלפה. כד"א (במות לו) וילפהן זהב מהור. (וכנין דהתי בולינת דדוד כיה תלית תיקונת) תליא (יא) ובגין דהאי בוליכא דדוד איהי ובה אמר דאיהו ליהוי חופאה להאי בקר: (נ-ריד.)

⊂י לא אל חפץ רשע אתה לא יגרך רע. פתח רצי יהודה ואמר. תא חזי מאן דאתדבק צילר הרע ואתשיך אבתריה ישתאב הוא וישאבון ליה. כמה דכתיב (נראבית ו) וירא ה׳ כי רבה רעת האדם צארץ וכל ילר מחשבות לצו רק רע כל היום. כי רבה רעת האדם. כל צישין סוו עצדי ולא אשתלים חוצייהו של דהוו אושדין דמין למגלא על אישתלים חוצייהו מחצלין ארחייהו על ארעא. הס״ד רק רע כל היום. כתיב מחצלין ארחייהו על ארעא. סה״ד רק רע כל היום. כתיב מחצלין ארחייהו על ארעא. סה״ד רק רע כל היום. כתיב מחצלין ארחייהו על ארעא. והייער בכור יסודם סלא רק רע. וכתיב התם (נראבית לח) ויהי ער בכור יסודם סלא רק רע. וכתיב ארעא. ויסיב חילא ותוקפא לרחים מסאבל דאקרי רע. אליסו לא אעל בפלטרין ולא חמא לפי שכיכתא בגין דבאלי חפץ רשע אתה לא יגרך רע: (א-ניו)

רבי שמעון אמר. תא חזי כל מאן דאפיק זרע ואהרי לבפלה לא זכי למחמי אפי שכינתא רע. דכתיב כי לא אל חפץ רשע אתה לא יגרך רע. האי מאן דאפיק ליה בידיה או באנתו אחרא דלא דיליה כשרא. ואי תימא דאפיק בתכתו ליה 657 :00 הכי מתעברה 1b דמתעברה לא. אלא כמה דאמרן. וע״ד יבעי ב״כ מקב״ה דיומין ליה מאכא דכשרא דלא אפגים זרעיה. ומאן דאפיק זרעה במהנה דלה כשרה פגים ליה לזרעיה. ווי למהן דפנס זרעיה: (ג-.5)

תו א"ר שמינון תא חזי כל השאוי דבר כש כלסו הבלותא דיליה תליין בתשובה. וחשאה דמהבלא

יותר מכל בני עולם. אמנם רבר זה שאלתי וכך אמרו לי. והוא דבר אמת שבא מרחוק. אור הראשון שברא הקב"ה היה מאיר עד שלא יכלו העולמות לסבלו. מה עשה הקב"ה. עשה אור אחר לאורו להתלבש זה בזה (ח) וכן כל שאר האורות. עד שכל העולמות נתקיימו בקיומם ויכלו למבול. ובשביל זה נתפשטו המררגות ונתלבשו האורות. והם נקראים כנפים עליונות. עד שהגיעו לזה הבקר של יוסף. והוא מקבל כל אורות העליונים (ט) ומתוך שכל אורות העליונים בו תלוים זיו שלו עולה מסוף העולם ער סוף העולם שלמעלה. ועור העולמות שלמטה לא יכלו לסבול (י) בא רור והתקין זאת המנורה שתהיה צפוי לזה הבקר של יוסף. שיתכסה בה ולקיים העולמות שלמטה בסדור זאת המנורה. וע״כ כתוב בקר אערך לך ואצפה. כמש״כ (שמות לז) ויצפהו זהב טהור, (ולפי שואת המנורה של דוד בה תולה התקון) ולפי שזאת המנורה של דוד היא ובה הוא תולה (ה) אמר שהוא יהיה צפוי לזה הבקר: (ג-רי.)

לשון קורש

כי לא אל חפץ רשע אתה לא יגרך רע. פתח רבי יהודה ואמר. בוא וראה מי שמתדבק ביצר הרע ונמשך אחריו טמא הוא ומטמאים אותו. כמו שנאמר (:ראשית ו) וירא ה׳ כי רבה רעת האדם בארץ וכל יצר מחשבות לבו רק רע כל היום. כי רבה רעת האדם. כל רעות היו עושים ולא נשתלמו חטאותם עד שהיו שופכי דמים לחנם על הארץ. שהם היו משחיתים דרכם על הארץ. זש״כ רק יע כל היום. כתוב כאן רע. וכתוב שם (בראשית לח) ויהי ער בכור יהודה רע בעיני ה׳.. שאין נקרא רע אלא מי שמשחית דרכו. מטמא עצמו ומטמא את הארץ. ונותן כח ותוקף העליון ואינו רואה פני השכינה. לפי שבחטא הזה העליון ואינו רואה פני השכינה. לפי שבחטא הזה מסתלקת השכינה מן העולם. וע״כ כתוב כי לא אל חפץ רשע אתה לא יגרך רע : (א׳-נו׳)

רבי שמעון אמר. בוא וראה כל מי שמוציא זרע לבטלה אינו זוכה לראות פני השכינה ונקרא רע. שכתוב כי לא אל חפץ רשע אתה לא יגרך רע. וזהו מי שמוציא זרע בידו או באשה אחרת שאינה כשרה. ואפשר תאמר שאם מוציא זרע באשתו כשהיא מעוברת או כאשר אין יכולה להתעבר גם כן אסור. מעוברת או כאשר אין יכולה להתעבר גם כן אסור. שנובת לו כלי כשר שלא יפגום זרעו, ומי שמוציא זרע בכלי שאינו כשר פוגם לו לזרעו, אוי לו למי שפוגם זרעו: (ג-צ.)

עוד אמר רבי שמעון בוא וראה כל חטאי האיש כלם הפגם של החטא נתתקן בתשובה. והחטא של

זיו הוהר

(ת) פיי שכל ספירה התחתונה היא ככחי לבוש לספירה העליונה אשר עליה: (ט) כי שפע כל הספירות תתקבץ תחלח לכקר של יוסף שהיא ספירת היסור ומשם למלכות ולפיכך ויהי יוסף יפה תאר ויפה מראה: (י) פי' שהעולמות של עולם העשיה לא יוכלו עוד לסכול: אותה הארה הגרולה וע"י הצמצום של השכינה הקדושה נתתקן הכל: (ה) כי שרשו של דור היא מדת המלכות והשכינה הקדושה:

של משחית דרכו ושופך זרע על הארץ משחית עצמו ומשחית לארץ. עליו נאמר (ירמיה ב) נכתם עונך לפני. וכתוב בו כי לא אל חפץ רשע אתה לא יגרך רע. מלבד בתשובה גדולה: (א-סב.)

רבי חייא אמר בוא וראה בכל אותן החטאים שנטמא בהם האדם בעולם הזה. החטא שנטמא בו האדם ביותר בעוה"ז ובעוה"ב הוא מי ששופך זרעו על הנם. ומוציא הזרע בידו או ברגלו ונטמא בו. כמו שכתוב כי לא אל חפץ רשע אתה לא יגרך רע. ובשביל זה אינו נכנס מעבר לפרכת. ואינו רואה אור פניו של קרמון הימים. ועל זה כתוב (ישעיה א) ידיכם דמים מלאו: (א-קפה.)

וכתוב (ישעי' ג) אוי לרשע רע כי גמול ידיו יעשה לו. מהו גמול ידיו. א״ר יצחק הרי למדנו כל מי שמוציא זרעו על חנם נקרא רע ואינו רואה פני השכינה. שכתוב כי לא אל חפץ רשע אתה לא יגרך רע. וכתוב ויהי ער בכור יהודה רע בעיני ה׳. אף כך אוי לרשע רע. אוי לזה הרשע שהוא רע. שעושה עצמו רע. כי גמול ידיו יעשה לו. להכליל מי שמזנה בידיו להוציא ולהשחית זרעו לחנם. ולזה יענשו בעולם ההוא יותר מכלם. כלם עולים והוא אינו עולה. ואם תשאל למה יגרע משאר רשעים שהרגו נפשות. אבל הם הרגו אנשים אחרים. וזה הרג בניו ממש ושפך דמים הרבה. בוא וראה בשאר רשעי עולם לא כתוב וירע בעיני ה׳. ובזה כתוב (בראשית לח) וירע בעיני ה׳ אשר עשה. מה הטעם. לפי ושחת ארצה. למדנו שא״ר יהודה אין לך חטא בעולם שאין לו תשובה מלבר זה החטא (ינ) ואין 77

דמחבלא ארחיה ואושיד זרעא על ארעא מחביל ליה ומחביל ארעא. עליה כתיב (ירמים כ) נכתם עורך לפני. וכתיב ביה כי לא אל חפן רשע אתה לא יגרך רע. בר בתשובה סגי: (א--פנ.)

רבי חייא אמר תא חזי בכל אינון חובין דאסתאב בהו בר נש בהאי עלמא. חובא דאסתאב ביה ב״כ יתיר בהאי עלמא ובעלמא ראתי דא איהו מאן דאושיד ורעיה בריקניא. ואפיק זרעא למגנא בידיה או ברגלא ואסתאב ביה. כד"א כי לא אל חפז רשע אתה לא יגרך רע. וכנין דא לא אעל לפרגודא. מפי ולה המי סבר כתיב (ישעי׳ ה) ידיכם דעתיק יומין. ובגין כך דמים מלאו: (א--קפת.)

וכתיב (ישמי׳ ג) אוי לרשע רע כי גמול ידיו יעשה לו. ידיו א״ר ילחק הא תנינן כל במול 100 מאן דאפיק זרעיה בריקניא אקרי רע ולא חמי אפי שכינתה. דכתיב כי לה הל חפן רשע אתה לה יגורך רע. וכתיב ויהי ער בכור יהודה רע בעיני ה׳. אוף הכי אוי לרשע רע. ווי להאי חייבא דאיהו רע. דעביד גרמיה רע. כי גמול ידיו יעשה לו. לאכללא מאו דוני בידוי לאפקא ולחבלא ורעיא בריקניא. ונהאי סרדין בההוא עלמא יתיר מכלא. כלהו סלקין והאי - 63 סליק. מייביו שאר תימה – 101 דקמלו בני נשא. אבל אינון קמילו בני נשא אחרא והאי קטיל בכוי ממש ואושיד דמין סגיאין. תא חזי בשאר חייבי עלמה לה כתיב וירע בעיני ה׳. וברה כתיב (כראשית לח) וירע בעיני ה׳ אשר עשה. מאי טעמא. בגין ושחת ארלה. תנן א״ר יהודה לית לך חובא בעלמת דלה הית ליה תשובה בר מההי (יב) ולית

#### זיו הוהר

(ינ) הן ראיתי נתיצות להאריך כאן מעם בדברי רבי יהודת שלתשא זה אין מועיל תשובה. יען כי ראיתי איזה ספרי מוסר שהכיאו דברים אלת כפשוטן. ואני ראיתי וידעתי אנשים שנכשלו בזה והם יצאו מדעתם ונשתנעו מתפת הצער והיאוש כי סברו שלעולם לא יעלו מן הגיהנם. ועוד ראיתי וידעתי אנשים שבעבור זה יצאו לתרבות דעה כמו אלישע אחד כיון שאין מועיל להם תשובה. כל זה הכיאנו להראות המעות שמעו איזה ספרי מוסר בכוונת דברי הזהר. ולמה לא דאו דברי רבי יהורה שהוכא כאן בתחלה אשר שם לא נוכר כלל שאין מועיל תשוכה לוה. ולמה לא ראו דכרי רבי שמעון שאמר "בר יהורה שהוכא כאן בתחלה אשר שם לא נוכר כלל שאין מועיל תשוכה לוה. ולמה לא ראו דכרי רבי שמעון שאמר "בר כתשובה סגי". ומדוע לא ראו דכרי רבי ייבא סכא (מסטיס קו.) ווה לשונו תנינין לית מלה בעלמא רקיימא קמי תשובת. ולכלא קביה מקכל וראי. ואי תב בתיובתא הא אזרמן לקבליה אורת תיים. ואע"ג דפגים מאי דפגים. כלא אתתקן וכלא אתהרר על תקוניה וכו׳. התשובה מתבר כמה גורין ודינין וכמה שלשלאין הפרולא. ולית מאן רקיימא קמי התיובתא וכו׳. בנין כך בר גשיר אעיני רפשע ופנים באתרא דלא אצטריך אי תכ לקמיה מקבר ליה והם עליה. דהא קכיה מלא רתמין איתו וכו'. יעווין שט באריבות. והובא וה המאמר בזהר תורה שהוצאתי לאור בפרשת נצבים על הפסוק ושבת ער ח', ואני מומין לומר כי הלא זה ההמא נקרא עושת רע כמובא כאן כזהר, ואיכ הלא בפירוש בתוב פני ה' בעושו רע ההכרית מארץ וכרם. ואתר זה כתוכ צעקו וה' שמע ומכל צרותם הצילם. אמנז לכעבור שיוזית מוכן הישב דברי רבי יהודה נצרך להקרים כמובן שות תתמא הוא על שני אומנים. אופן אתד הוא המוציא ורע לכמלה בידיה או באנתו אתרא וות הוא קודם שנושא אשת הכשרת לו או אפילו אם בעל אשה הוא תומא לפעמים באופן הוה. אופן שני הוא ות שאינו רוצת לישא אשה ולהוליוך בנים ובעבור זת הוא מוציא ורע לכמלה למלאות תאותו. או אף אם נושא אשה הוא בא עליה באופן שלא תתעבר. והנה באופן א׳ מוכא כאן בוהר שהוא פונם ע״י המא זה דיהיכ חילא ותוקפא לרוח מסאבא דאקרי דע כי האדם נכרא בצלם אלחים ואם מוציא ורע לבמלה לא באשתו הכשרה לו הוא גורם שהשפע מעולמות העליונים שנקראים עלמא דרכורא לא תשפע לעולם העשיה עיי מדת המלכות שנקראת עלמא דנוקכא. ואו השפע כמו הפקר. ורוח ממאכא דאקרי רע ישלול וישדוד ויונק השצע כבת גדול, ווה פנס גדול במדת המלכות והשבינה הקרושה. ולו השני בם הושקי דור בשהבת התיין עישות יישור היישי בגין דבהאי אסתלק שבינתא מעלמא. וסוד ענין זה מזבן יותר לבעלי תבמת הקבלה. ובודאי שעל אופן זה מועיל תשובה ברברי רבי שמעון כבר בתשובה סגיי. וברברי דבי ייבא סבא. ווה גרמו בפסוק יחיל יבלע יוויוקיאנו ונו׳ בסובא בספרים קרושים שעיי תשובה מוכרת להחוור הגולה. אבל ביון שקשה נול הנאכל וריל לפיבך איר שמעון שעל זת כתוב גבתם יייים אייי יישי שניי השובה שניי ביווים ביווים אבל ביון שקשה ביו הנאכל וריל לפיבך איר שמעון שעל זת בתוב בכתוב ו עונך לפני. ועל החטא של אופן הוה יסוכנו דברי רבי יהודה במאמר הראשון וגם דברי רשב"י כמוכן לכל מכין. ועוד 1247 14 1

לך חייביא דלא חמאן אפי שכינתא בר מהאי. דכתיב א<sup>ד</sup>ך ר לא יגורך רע כלל. (א–ריט:) זכאה חולקים דב״כ לא יי דדחיל למאריה. ויהא נטיר מאורת בישא. וידכי גרמיה אירא

> **ואני** ברב חסדך אבוא ביתך אשתחוה אל היכל קדשך ביראתך. אמר רבי שמעון תא חזי עימא לבר נש. כד איהו סליק בליליא על ערסיה בעי לקבלא עליה מלכותא דלעילא בלבא שלים (יג) ולאקדמא לממסר קמיה פקדונא דנפשיה. ומיד אשתזיב מכל מרטין בישין ומכל רוחין בישין ולא שלטין עליה. ובלפרא קס מערסיה בעי לברכא לומלריה ולמיעל לביתים ולמסגד קמי היכלים בדחילו סגיא. ובתר כן יללי ללותיה. ויסב קמי היכלים בדחילו סגיא. ובתר כן יללי ללותיה. ויסב מערס מאיכון אבסן קדשין. דכתיב ואני ברב חסדך אבוא ביתך אשתחום אל היכל קדשך ביראתך. הכי לומוסים

לאשתדלא בדחילו דמאריה: (א-קפת.)

קר רשעים שאין רואים פני השכינה מלבד זה. שכתוב לא יגרך רע כלל. (א→ריט:) אשרי חלקו של איש שהוא ירא שמים. ויהיה נשמר מדרך רע. ויטהר עצמו להתיגע ביראת רבונו : (א→קפח.)

ואני ברב חסדך אבוא ביתך אשתחוה אל היכל קדשך ביראתך. אמר רבי שמעון בוא וראה עצה לאיש. כאשר הוא עולה בלילה על מטתו צריך לקבל עליו עול מלכות שלמעלה בלב שלם (ינ) ולהקדים למסור אליו פדיון נפשו. ומיד ינצל מכל חליים רעים ומכל אליו פדיון נפשו. ומיד ינצל מכל חליים רעים ומכל חחות רעות ולא ישלטו עליו. ובבקר כאשר יקום ממטתו צריך לברך לרבונו וליכנס לביתו ולהשתחות לפני היכלו ביראה גדולה. ואח״כ יתפלל תפלתו. ויקח עצה מן האבות הקדושים. שכתוב ואני ברב חסדך אבא ביתך אשתחוה אל היכל קדשך ביראתך. וכך ביארו

#### זיו הוהר

ראי שמועיל תשובה על תטא של אופן הזה שהרי כאבן העזר סימן כ״ג מוכא בחלקת מחוקק סק״א מה האיתא בספר תסידים סימן קע״ו שאם אדר מתירא שלא יכשל בא״א או באשתו נדה ח״ו מוכ לו להוציא זרע לכמלה משיכשל ח״ו באיסור א״א או בנדה רק יתענה וכו׳ יעויש. ואיך יתיר לעבור על המא שאין מועיל לו תשובה בדי שלא יעבור על תמא שמועיל לו תשובה:

אבל אם זה החטא הוא באוםן השני שאינו רוצה להוליד בנים. נמצא שהוא כמו רוצח שמשחית נפשות. זכן היה החטא של בני יהודה ער ואונן שהשחיתו ארצה למען לא תתעכר תמר והיה להם דין רוצחים. ועל אוםן הזה יסובבו דברי רבי וצחק שאמר כלהו מלקין והאי לא סליק. ומקשה רבי יצחק למה יגרע זה מרוצח. ומתרץ דהאי קטיל בניו ממש ואושיר דמין סגיאין. ועל זה מכיא רבי יצחק דברי רכי יהודה שאין מועיל תשוכה על החטא של אופן הב׳. כי איש כזה שאינו מקיים מצות פריה ורכיה בהכל בא וכחשר ילך ויכרת מארץ זכרו. והנה מעתה יובן היטב מאמרי הזהר ולא יקשה מן דברי רבי יהודה:

ואמרתי בי מוב הביא כאן מה שוכינו לראות דכרי קרוש הגאון האדיר שר התורה כאחד הראשונים מופת הדור בוצינא דנהורא צריק ימוד עולם הכהן הגדול אדומו׳ר ר׳צדוק הכהן וצ׳ל מלוכלין בכפרו שהופיע לאור עולם זה מקרוב בשם שפרי צדיק על התורה, ומוכא שם בפרשת נה סוף מאמו ב׳ וו׳ל, המקבל עליו עול תורה דברי תורה רפואה ותיקון לכל עון ולכל המאת ואף לפנם הברית שהחמיר בזוה׳ק (מ׳ל ריט:) כוונתו רק שאין לו תיקון לעשות מהם זכיות. אמנם בתשוכה עון ולכל המאת ואף לפנם הברית שהחמיר בזוה׳ק (מ׳ל ריט:) כוונתו רק שאין לו תיקון לעשות מהם זכיות. אמנם בתשוכה ובתורה מועיל שיוצל מעונש עכים ולא תזכרנה הראשונות ולא תעלינה על לב: ובאמצע מאמר ו׳ כתב שם וו׳ל. מתכפר אבל מתכפר בתורה, וכעין זה בפגם זמה לא אית ליה תשוכה השורש תשוכה מבחי בינה לבא ביות אנו מתכפר אבל מתכפר בתורה, וכעין זה בפגם זמה לא אית ליה חשובה. השורש תשוכה מבחי בינה לבא ביות ונה אי מתכפר אבל מתכפר בתורה, וכעין זה בפגם זמה לא אית ליה חשובה. השורש תשוכה מבחי בינה לבא ביות גונה אי שמקרא בשר כמשיב רו בשרו ונו׳. ובעיון זה בפגם מוה לא אית ליה חשובה. השורש תשוכה מבחי בינה לבא ביות אונה אינו שנקא בשר לתקן בשלמות וכו׳ אבל בתורה שהיא ממרת חכמה מתכפר. ווהו שנאמר ולכל בשרו מרפא אף לפגם הוה: עוד שנקא בשר נחשיב רו בשרו ונו׳. ובקרושה בשר קודש. ובחיפוך נקרא בשר חמורים. והתורה מופיע שאיק שם בפרשת וישב בענין ויהי ער בכור יהודה רע בעיני ה׳ כתב וו״ל. הפונם בברית נקרא רע היפוך של סני האיק שנק אנות זמה וכו׳. וכנראה מחווה׳ק שאין מועיל תשובה להמערה אותו מעשה אמר והרע בעיניך עשיתי. מפני שהקב״ה שונא זימה וכו׳. וכנראה מחווה״ק שאין מועיל תשובה לפנס זה. ובאמת היוע שאין דבר עומד לפני אופור מפני שהקב״ה מוקון אם רק ונותן אל לכו זאת ויתרא משובי ללו מעמת אבו גוה מכאן והכא. מכורא נמיד אימון שליחי מני היויר מתקון אם רל נותן אל לכו זאת ויתרמים שנם עיו קראת בענו להמית אונים ביו ליני לחמות בה׳ שיהי׳ מרקן הכל. ובנראה מחוה״ק שאין מועיל מוורלין לו כמש שבת נתקן הכל. ובראות בנמא (כל קימ, שימי לחסות בה׳ שיהי׳ מבת בהלכתה אפילו עובר עיז אגוש מוחלין לו, כמו שנמת שבת נתקן הכל. ובראתא בנמרא (כל קיה.) שכל הע. וכתוב מבתק הכלת האפילו עובר עיז אגוש מוחלין לו, כמו שומר שבת נתקן הכל. ובוחית בי מני לעיא, איקא הימיקא ונתוניה ל מימו מבת בהללו מולו עריו בא

ולי הפעום יש להומיף בי בן מובא במרש רבה קדושים פרשה כ"ג רב הונא אמר אם נכשל אדם בעבירה חייב מיתה בידי שמים, מה יעשה ויח", אם היה למוד לקרות דף אחד קורא שני דמים. אם היה למוד לשנות פרק אחד ישנה שנים וכו 'עו"ש. דמריך להבין מה זה שאמר חייב מיתה בידי שמים. מה כוונתו בזה. ואם עבר על עכירה שחייב מלקות אין לו תקנה זו. אבל המבין יבין שכוונתו על המש של מנה הבירי המדובר ביותר בפרשת קדושים. כי על ההמא של מוציא ויע לבמלה לא נמצא שום עונש אחר בתורה אלא מיתה בידי שמים כמו שנאמר ויהי ער בכור יהודה רע בעיני ה' וימיתהו ה'. והנה כמו ברפואת הגוף יבקש הרופא רפואה שיש ה" בת הפוך מן מה המדובר ביותר בפרשת קדושים. כי על ההמא של מוציא ויע לבמלה לא נמצא יבקש הרופא רפואה שיש ה". בת הפוך מן מה המחלה להחליש המולה. כן הוא ברפואות הנפש אם זה החמא נקרא רע. הרפואה ילוש היא התורה שנקראת מוב. ככתו בי לקח מוב להחליש המחלה. כן הוא ברפואות הנפש אם זה החמא על גר אתי תרופואה לזה היא התורה שנקראת מוב. ככתו בי לקח מוב המחלה לחליש המולה. כן הוא ברפואות הנפש אם זה החמא נקרא רע. הרפואה הזה מש לו הרוא התואה אלי מיתה בידי שביו המולה לחמיה כן הוא ברפואות הנפש אם זה החמא נקרא רע. הרפואה המנו של הרופא רפואה שיש ה" בת המוך בי לקח מוב הנחלה כם תורתי אל תעוובן: מוף דבר הכל נשמע אל נא אחי תרעו. כי הקגם של זה הרומא גדול הוא. קוב במשה אונן נחלש האבר עד שאנו ראוי לחליו. היו המנא ידוע לכל הרופאים. אבל מוא הן בנשמה והן בהנוף. כי עדי מעשה אונן נחלש האבר עד שאנו ראוי לחליו. וה דבר ידוע לכל הרופאים. אבל מי שנכשל בזה אל יתיאש ח"ז רק יעשה תכונה הראשונות ולא תעלינה אל ל במור באות ביות לכנה הנחמא ניול הווה מנינה ומציל ז (יג) באו לא מוכרנה הראשונות ולא העלינה איל ל המסול באורים המשע נעורים מנינה ומציל ז (יג) באיל אמיז ליהים שישן המשת נעורים בי תלמוד תורה מנינה ומציל ז (יג) באיי שקרא קריאת שבע בכוונה. גם יקרים לומר קודם שישן המשת נעורים בי תלמוד תורה מנינה ומציל ז (יג) מקיד רוחי

צריך

15

15 🗖

לשון קורש תהלים ה–ו לשון הוהר

ביארו יהיה נזהר האיש שלא יכנס לבית הכנסת. אלא אם נמלך תחלה באברהם יצחק ויעקב (יז) לפי שהם תקנו תפלות לפני הקב״ה. זש״כ ואני ברב חסדך. זה אברהם. אבוא ביתך. זה יעקב. אשתחוה אל היכל קרשך ביראתך. זה יצחק. וצריך להכליל אותם בתחלה ואח״כ יכנס לבית הכנסת ויתפלל תפלתו. בכן כתוב יכנס לבית הכנסת ויתפלל תפלתו. בכן כתוב (שביי מט) ויאמר לי עבדי אתה ישראל אשר בך אתפאר: (א-יא.)

٦

למנצח בנגינות על השמינית מזמור לרוד. החברים

ביום השמיני (ה) רבי אבא הלך מטבריא למצון הקיץ

של חותנו ורבי יעקב בנו היה עמו. כאשר עברו

בכפר טרשא ביקש מהם בעל הבית שילינו אצלו.

יען כי למחר יהיה אצלו ברית מילה של בנו הנולד

לו. א״ר אבא זאת הבקשה של מצוה היא ולראות

פני השכינה נלין פה. ישבו שם כל היום ההוא. וכל

אותו הלילה עסקו בתורה. פתח רבי אבא ואמר (ישעי' ס)

ועמך כלם צריקים לעולם ירשו ארץ. רבר זה הרי

ביארו החברים מפני מה כתוב וצמך כלם צריקים.

וכי כל ישראל צריקים הם. והלא כמה רשצים יש

בהם בישראל. כמה חוטאים וכמה פושעים שעוברים

על מצות התורה. אלא כך למדנו בסור של משנה. זכאים הם ישראל שעושים קרבן של רצון להקב״ה

וכאשר נימולים נכנסים בזה החלק הטוב של

הקב"ה. שכתוב (משלי י) וצריק יסור עולם. וכיון

שמקריבים בניהם ביום השמיני

דרשו שמזמור הזה נאמר על המילה שניתנה

אוקמוס לא לבעי לים לבר גם לאעלא לבי כנישמא. אלא אי אמליך בקדמיתא באברסם ילחק ויעקב (יז) בגין דאינון מקינו לליתא לקמי קב״ה. סס״ד ואמי ברב חסדך. דא אברסם. אבוא ביתך. דא יעתב. אשתמוס אל סיכל קדשך ביראתך. דא ילחק. ובעי לאכללא לון ברישא ובתר כן ביראתך. דא ילחק. ובעי לאכללא לון ברישא ובתר כן ייענול לבי כנישתא ויללי לאתים, כדין כחיב (ישעי׳ מט) ויאמר לי עבדי אתם ישראל אשר בך אתפאר: (א-יא.)

למנצרו בכניכות על השמינית מומור לדוד. הא אוקמוה הברייא על המילה דאתיהיבא ביומה תמינאה (ה) רבי אבא הוה אתי מסבריא לבי ערוניא דחמוי ורבי יעקב בריה הוה עמיה. אערעו בכפר פרשה. בעי מכייהו מריה דביתה דיביתו גביה. גור קיימה דבריה דהתיליד כגיו דלמתר ליהוי ליה. ח״ר אבא האי בעותא דמלוה איהי ולמחמי אשי שכינתא ניתיב. אוריכו כל ההוא יומא. וכל ההוא ליליא השתדלו באורייתא. פתח רבי אבא ואמר (ישני' ס) ועמך כלם לדיקים לעולם ירשו ארץ. מלה דא הא אוקמוס חברייא מאי סעמא כתיב ועמך כלם לדיקים. וכי כלהו ישראל לדיקי נינהו. והא כמה חייבין אית חסאין וכמה רשיטין דעברין בהו בישראל. כמה על פקודי אורייתא. אלא הכי תנא ברוא דמתניתין. וכאין אינון ישראל דעבדין קרבנא דרעוא לקב״ה-ברייהו דמקריבין לתמכיח לקרבוא. יומין חולקא עאלו בהאי וכד התנורו 630 דקב"ה. דכתיב (משלי י) ולדיק יסוד עולם. כיון 13507

. .

#### זיו הותר

(י7) צריך להכין כוונתו מה שאומר שאין ליכנס לביהכינ אלא אם נמלך תהלה באברהם יצרק ויעקב. ולעיל אמר שיקה עצה מן האבות הקרושים, ולבסוף אמר דבעי לאכלוא לון ברישא ובתר כן ויעול לבי כנישתא ויצלי שיקה עצה מן האבות הקרושים, ולבסוף אמר דבעי לאכלוא לון ברישא ובתר כן ויעול לבי כנישתא ויצלי שיקה עצה מן האבות הקרושים, ולבסוף אמר דבעי לאכלוא לון ברישא ובתר כן ויעול לבי כנישתא ויצלי שיקה עצה מן העצה מן האבות הקרושים, ולבסוף אמר דבעי לאכלוא לון ברישא ובתר כן ויעול לבי כנישתא ויצלי לארש עים מה שאמרו על גיד העולם עומד על התורה ועל העבודה ועל נמיד, וניד לי האבות, נמיד לאכות נמיד, עצה עצהם, מרצה לאנית אברהם, וניל לפרש עים מה שאמרו על גיד העולם עומד על התורה ועל העבודה ועל נמיד, ועפריז יש לפרש כווגת הוגר אברהם. עבודה מדרגת יצחק שהוא בעצמו נתביח, עצת יצחק ההור שקודם התפלה נצרך לקחת עצה מן האבות תקרושים. כי עצת אברהם היא לעבוד להשיית בצרקת ונביח, עצת יצחק היא לעבוד להשיית בעדית נעדת יצח עותיה ליכנו לא האבות הקרושים. כי עצת אברהם היא לעבוד להשיית בעדית נעדת יצח עד יות ההור שקודם התפלה נצרך לקחת עצה מן האבות הקרושים. כי עצת אברהם היא לעבוד להשיית בעלים להתפילה ואפשר להבית גם היא לענוד להשיית בעבוד להתיכו לגת יצח לה להבית ועלבים מובים מאי לעבוד להשיית בתלמוד לות יבות אבר יות לישת יצה שות ליכנו לגת יהור שכנע להתיית בתכמוד לות ישר מבים הוא לעבור להשיית העום להו להוטר להמור להוסי לימב להתו לעבור להמיד תורה גבעל לאמו למו לנו לימם מובים באיי הגומל מסיים מובים לנו אתהין לומר תורה שבעל פת להתרבק בטרו שליה עקרה ומריז נות בגרים לחינו נגני לחונו לגו אתיז נמרן לומר תורה שבעל פת להתרבק בטרו שליה עורה שבעל פת שבכתב פרשת העקרה ומראי לנמון לנו ביריה שמעיל מומיו גבני לחות את הלמוד תורה בגנר מותו של יעקב. בירים שמינו, נצמית מכודה התכוד שנות מקום לומר שבעל פת שבית מסונו מנו לגו מית הורבק לומר מותו של איזהו מקומן של זמר שבעל פת מתינו שנית הגמיה שבעל מו מב. שבכתב פרשה העקרה ואחיל נומלם מות מרינו בגמית מסונו גבמית מסונו לגו ממקי שכל ישבגי שבלי שמת מווות איזהו מומון אוגי בבם מפויע מייונג מנגי מתו של יעקב. ביתיא אומו עבודה התפוק קרשו עבני מציינג מייונג מייו מות מווות איזה בגם לבית מעייו גמציי מסונו גמיה מסונו גו מגי מישה מעייוג מגמים מסונו גגמיה שבלי מייונ

(h) יש מסתפקים אולי זה הררש על קפימל י״ב למנצח על השמינית. אבל נראה יותר דשויך לכאן. כי התפלות של זה הקפימל שתכוא לו רפואה שינצל משאול ושיכושו ויבהלו בל אויביו. בכל זה גשען על זכות מצות המילה כמובא כאן בררשות הזהר ובשאר הררשות של חלק א׳ (דף לג:) 1 1 1 1

קרבן.

שנכנסו

<sup>1</sup> 

בהאי חולקא דלדיק אקרון לדיקים. ודאי 15607 כלם לדיקים. וע״כ לעולם ירשו ארץ. כדכתיב (תהלים קיח) פתחו לי שערי לדק אבא בס וגו׳. וכתיב זה השער דאתנורו ואקרון יבתו בו. תיכון **לדיקיס** - ზა לדיקים. כלר מסעי. כלר מאיכון נסיעין דנסע קב״ה בגנתא דעדן (כ) והאי ארץ חד מנייהו. וע״כ אית להו לישראל חולהא שבא בעלמא דאתי. דכתיב (בי לי) לדיקים ירשו ארץ. לעולם ירשו ארץ. מהו לעולם. כמה דאוקימנא במתניתא דילן (ג) והא אתמר האי מלה בין הברייא-זכאין איכון ישראל דקב״ה אתרעי בהון מכל שאר ויהיב לון את קיימא דא. דכל מאן דאית עמין ביה האי את לא כחית לגיהנם אי איהו נטיר ליה כדקא יאות. דלא עייל ליה ברשותא אחרא ולא משקר בשמיה דמלכא. דכל מאן דמשקר בהאי כמאן דמשקר בשמיה דקביה. דכתיב (הובע ה) בה׳ בגדו כי בנים זרים ילדו: תו אמר רבי אבא בומנא דב״נ אסיק בריה לאעליה להאי ברית קרי קב״ה לפמליא דיליה ואמר. חמו מאי בריה עבדית בעלמא. ביה שעתא אזדמן וע״ד אליהו ועאם עלמא בד׳ עאסין ואודמן תמן. תנינן דבעי ב"נ לתקנה כרסיה אחרה ליקרה דיליה. ויימה דא כרסיא דאליהו. ואי לאו לא שרי תמן. והוא סליק ואסהיד קמי קב״ה. תא חוי בקדמיתא כתיב (מלכים א׳ יש) מה לך פה אליהו וגו׳. וכתיב הכא הכאתי לה׳ אלהי לבאות כי עובו בריתך בני ישראל וגו׳. אמר ליה חייך בכל אתר דהאי רשימא קדישא ירשמון ליה בני בבשרהון אנת תודמן תמן. ופומא דאסהיד דישראל עובו. הוא יסהיד דישראל מקיימין האי קיימא . והא תנינן על מה אתענש אליהו. על דאמר דלטורא על בנוי קמי קב״ה:

תו פתח רבי אבא ואמר (שופטים ה) בפרוע פרעות בישראל בהתנדב עם ברכו ה׳. מאי קא חמו דבורה וברק דפתחו בהאי קרא. אלא הכי תניכן לית עלמא מתקיימה אלה על האי ברית. דכתיב (ירמי׳ לג) אם לה בריתי יומס ולילה וגו׳. דהא שמיא וארעא על דא קיימין. ובגין כך כל זמנא דישראל מקיימין האי ברית. כמוסי שמיא וארעא קיימין בקיומייהו. וכל זמכא דח"ו מבפלין האי ברית שמיא וארעא לא מתקיימין. ישראל וברכאן לא משתכתין בעלמא. תא חזי לא שליטו שאר עמין מכייהו בפילו 636 72 ישראל 39 קיימה דה. ומהי בסילו מנייהו. דלה התפרטו ולה אתגליין. וע״ד כתיב ויעובו בני ישראל את ה׳ וגו׳ וימכר אותם ביד סיסרא. ויעובו את ה׳ ממש. עד דאתת דבורה ואתנדבת לכל ישראל במלה דא. כדין אתכנעו שנאיהון תחותייהו. והיינו דתנינן דאמר קב״ה ניהושע. וכי ישראל אטימין איכון ולא אתפרעו ולא אתגליא

לשון קודש

תהלים ו

שנכנסו בזה החלק של צדיק נקראים צדיקים. ודאי כלם צדיקים. וע״כ לעולם ירשו ארץ. ככתוב (תהלים קיח) פתחו לי שערי צדק אבא בם וגו׳. וכתוב זה השער לה׳ צדיקים יבאו בו. אותן שנימולו ונקראים צדיקים. נצר מטעי. נצר מאותן הנטיעות שנטע הקב״ה בגן עדן (כ) וזאת הארץ אחת מהן. ולכך יש להם לישראל חלק טוב בעולם הבא. שכתוב (שם לו) צדיקים ירשו ארץ. לעולם ירשו ארץ. מהו לעולם.כמו שביארנו בברייתא שלנו (ג) והרי נדרש ענין זה בין החברים. זכאים הם ישראל שהקב"ה בחר בהם מכל שאר הצמים ונתן להם אות הברית הזה. שכל מי שיש בו זה האות אינו יורד לגיהנם אם הוא נוטר בריתו כראוי. שאין מכניסו ברשות אחר וא נו משקר בשמו של המלך. שכל מי שמשקר בזה כמי שמשקר בשמו של הקב״ה. שכתוב (הושע ה) בה׳ בגדו כי בנים זרים ילדו: עוד אמר רבי אבא בשעה שהאדם מביא את בנו להכניסו בברית הזה קורא הקב״ה לפמליא שלו ואומר. ראו מה בריה עושה בעולם. באותה שעה נזרמן אליהו ומעופף העולם בארבע טיסות ובא שמה. ולכך למדנו שצריך האדם להכין כסא אחר לכבודו. ויאמר זה הכסא של אליהו. ואם לא אל ישכן שם. והוא צולה ומעיד לפני הקב"ה. בוא וראה בתחלה כתוב (מלכים א' יט) מה לך פה אליהו וגו׳. וכתוב קנא קנאתי לה׳ אלהי צבאות כי עזבו בריתך בני ישראל וגו׳. אמר לו הקב״ה חייך בכל מקום שזה הרושם הקדוש ירשמו אותו בני בבשרם אתה תזדמן שם. והפה שהעיד שישראל עזבו. הוא יעיד שישראל מקיימים זה הברית. והרי למדנו על מה נענש אליהו. על שאמר מלשינות צל בניו לפני הקב״ה:

עוד פתח רבי אבא ואמר (שופטים ה) בפרוע פרעות בישראל בהתנדב עם ברכו ה׳. מה זה ראו דבורה וברק שפתחו במקרא זה. אלא כך למדנו אין העולם מתקיים אלא על הברית הזה. שנאמר (ירמי׳ לג) אם לא בריתי יומם ולילה וגר׳. שהרי שמים וארץ על זה מתקיימים. ולפיכך כל זמן שישראל מקיימים זה הברית. חקות שמים וארץ מתקיימים בקיומם. וכל זמן שח"ו ישראל מבטלים זה הברית שמים וארץ אין מתקיימים. וברכות אינן נמצאות בעולם. בוא וראה שאר האומות אין שולטים על ישראל אלא כאשר מבטלים מהם ברית הזה. ומה בטלו מהם. שלא עשו הפריעה ולא נתגלה הברית. וע"כ כתוב ויעזבו בני ישראל את ה׳ וגו׳ וימכר אותם ביד סיסרא. ויעזבו את ה׳ ממש. עד שבאתה דבורה והתנדבה 707 ישראל בדבר הזה. אז נכנעו שונאיהם תחתם. וזהו שלמדנו שאמר הקב״ה ליהושע. והלא ישראל ערלים הם ולא נתפרעו ולא נתגלו

#### זיו הוהר

(כ) פיי בנן ערן העליון עולם הבינה. והנטיעות הן ז׳ הספירות מן חסר ער סלכות. ווהו שאסר והאי ארץ חר בנייהו. רצה לומר המלכות: (ג) פי׳ לעולם היינו לעתיר לבוא בזמן שלימת הבינה שנקראת עולם הבא. אז יתגלה ויתראה שישראל רכקים במרת המלכות שנקראת ארץ:

> 2 בית

נתגלו ואין מקיימים ברית שלי. ואתה רוצה להכניסם לארץ ולהכניע שונאיהם (יהושעה) שוב מול את בני ישראל שנית. וער שנתפרעו ונתגלה זה הברית לא נכנסו לארץ ולא נכנעו שונאיהם. אף כאן כיון שנתנדבו ישראל לקיים זה הברית כראוי נכנעו שונאיהם תחתם ישראל לקיים זה הברית כראוי נכנעו שונאיהם תחתם והברכות חזרו לעולם. זש"כ בפרע פרעות בישראל בהתנדב עם ברכו ה': (א-צג.)

פרר אחר ואמר (איוב יט) ומבשרי אחזה אלוה. מהו

ומבשרי. ומעצמי היה צריך לומר. אלא מבשרי ממש. ומה היא. שכתוב (ירמיה יא) ובשר קדש יעברו מעליך. ונאמר (בראשית יז) והיתה בריתי בבשרכם. שלמדנו בכל זמן שנרשם האדם עם רושם הקדוש של זה האות. ממנו יכול לחזות להקב״ה. ממנו ממש. ונשמה הקדושה נדבקת בו. ואם לא זכה שלא נטר זה האות מלטמאו. מה כתוב (איוב ד) מנשמת אלוה יאבדו. לפי שהרושם של הקב״ה לא נשמר. ואם זוכה ונוטרו. השכינה אינה פורשת ממנו. ומתי תשרה עליו. כאשר גושא אשה וזה האות נכנס במקומו. שלמרנו סוד של וא״ו ה״ה הולכים כאחר (ז) כדמיון זכר ונקבה גשתתפים כאחד והם אחר. ובכן חסד עליון שורה עליהם ונתעטר במדרגת הזכר ונמתקת מדרגת הנקבה (ה) עוד למדנו אלו״ה כך הוא. אל זה אור החכמה. ן זכר. די נקבה (ו) השתתפותם יחד נקרא אלו״ה. ונשמה הקדושה במקום הזה נאחזת (ו) והכל תולה באות הזה. וע״כ כתוב ומבשרי אחזה אלו״ה. שוה שלמות הכל. מבשרי ממש מזה האות ממש. וע"כ זכאים הם ישראל קדושים שרבקים בו בהקב"ה. זכאים הם בעולם הזה ובעולם הבא. עליהם כתוב (דברים ד) ואתם הדבקים בה׳ אלהיכם. ולפיכך חיים כלנם היום: (א-צד.)

1

אלהים שופט צריק ואל זעם בכל יום. אמר רבי

הלא אל בכל מקום חסד הוא. כמש״כ האל הגדול.

וזהו הארת חכמה העליונה. וכאן נאמר ואל זעם

בכל יום. הניה הכתוב כל שמות של דין ואחז בזה.

אם כן אין מתישב הענין. ועוד שכתוב (ישעי' ט) אל

גבור. או נעמידהו על דין או נעמידהו על רחמים. אלא כך שמעתי. רשעים מהפכים רחמים לדין. שאין

דך בכל אותן כתרים העליונים של המלך הקדוש

שלא יהיו נכללים רחמים בדין ודין ברחמים. והרשעים

מהפכים רחמים לדין (/). אמר לו רבי יהודה כך יתורץ

חזקיה הרי למדנו והעירו החברים. כי

אתגליא ולא קיימין קיימא דילי. ואת בעי לאעלא להו לארעא ולאכנעא שנאיהון (יסובע ה) שוב מול את בני ישראל שנית. ועד דאתפרעו ואתגליא האי ברית לא עאלו לארעא ולא אתכנעו שנאיהון. אוף הכא כיון דאתנדבן ישראל בהאי את אתכנעו שנאיהון תחותייהו וכרכאן אתחורו לעלמא. הה״ך בפרע פרעות בישראל בהתנדב עם ברכו הי: (א-נג) שתח אידר ואמר (איוב יט) ומבשרי אחזה אלוה. מהו ומבשרי. ומעלמי מבעי ליה. אלא מבשרי ממש. ומאי היא. דכתיב (ירמי׳ יא) ובשר קדש יעברו מעליך. וכתיב (נראבית יו) והיתה בריתי בבשרכם. דתניה בכל ומנה דהתרשים בר נש בהחי רשימה קדישה דהאי את. מניה חמי לקב״ה. מניה ממש. וכבמתא הדישא אתאחידת ביה. ואי לא זכי דלא נטיר האי את. מאי כתיב (איוכ ד) מנשמת אלוה יאבדו. דהא רשימו דקב״ה לא אתנטיר. ואי זכי ונטיר ליה. שכינתא לא אתפרש מניה. אינותי מתקיימא ביה . כד אתנסיב והאי את עייל באתריה, דתנן רוא דוא"ו ה"ה אולין כחדא (ד) כגוונא דדכר ונוקבא ואינון חד. כדין חסד עלאה אבהתפו כחדא עלייהו שריא – ואתבסמת ואתעטר 671273 נוקבא (ה) תו תנינן אלו״ה הכי הוא. אל נהירו דחכמתל. ד דכר. ד טוקבא (ו) אבתתפו כהדא מלו״ה אקרי. ונשמתא קדישא בהאי אתר אתאחדת וו) וכלא תליא בהאי את. וע״ר כתיב ומבשרי אתוה אלו״ה. דא שלימותא דכלא. מבשרי ממש מהאי את ממש. וע"ד זכאין אינון ישראל הדיטין דאחידין ביה בקב"ה. זכאין אינון בעלמא דין ובעלמא דאתי. עלייהו כתיב (דגרים ד) ואתם הדבקים בה׳ אלהיכם ובג״כ חיים

1

כלכם היום : (א-גד.)

אלדים שופט לדיק ואל זעם בכל יום. אמר רבי הא תנינן ואתערו הבריא. חזקיה 500 GT 70 בכל אתר חסד הוא. 56 הגדול. ודא כהירו דחכמה עלאה. ואת אמרת ואל זעם בכל יום. שביק קרא כל אלין שמהן ואהיד בהאי. אי הכי לא קיימין מילי. ועוד דכתיב (יבעי' ט) אל גבור. או כוקים ליה דיכא או כוקים ליה רחמי. אלא הכי שמענא. חייביא מהפכי רחמי לדינא. דלית לך בכל אינון כתרין עלאין דמלכא קדישא דלא כלילן רחמי בדילא ודילא ברחמי. וחייביא מהפכי רחמי לדינה (6). המר ליה רבי יהודה שפיר 61003

זיו הוהר

באותו

(ז) רצה לומר תפארת בחי' זבר ומלכות בחי' נקבח: (ס) חסר עליון היינו השפע הכאה מן אבא ואמא תכמה ובינה אתעמר ההלח בדכורא פי' בתפארת. וממנו נשפע למלכות עיי ספיות היסור שעי׳ז נמתקים הרינים שבה: (י) נהירו דהבמתא זו הארת השנע מן ההככה אכא. | ד, דכר ונוקבא היינו תפארת ומלכות. והכל בכלל הוא השם אלו״ה: (י) פי' שהנשמה נשתלשלת לוה המוים ע׳י היחוד של תפארת ומלכות. ושם יש לה אחיזה וחיבור שיונקת משם היצפעה:

( ( ) פי' שכל הספירות אשר דהכארת מרכז להן נכללין מן תסדים וגבורות. באתת תסדים העיקר והגבורות מסל ובאתת ( להיפוף ולכן שיי מששה הרשעים אפשר שיהפבו לדין: 2 2

19 1

לשון קודש

לשון הותר

בההוא דכתיב אל גבור. אלא אל זעם בכל יום מהו.

דסא בכל יומא ויומא קיימא בדינא. בין דבני

באותו הכתוב אל גבור. אבל אל זעם בכל יום איך יתורץ. שלפי זה בכל יום ויום עומד בדין. בין שבני העולם זכאים בין שאינם זכאים. לא ידע לתרץ. באו ושאלו לו לרבי שמעון. אמר להם וראי אל זעם בכל יום. וזה ביארו החברים לפעמים הוא דיז ולפעמים הוא רחמים. אם זכאים בני העולם הרי אל קיים והוא חסר. ואם אינם זכאים הרי אל קיים ונקרא גבור. ולכך הוא קיים בכל יום. אבל הענין של זעם כך יובן. אל בכל מקום הארת חכמה העליונה הוא. והוא קיים בקיומו בכל יום. שכתוב (תהלים גב) חסד אל כל היום. ולולי שזה אל נתעורר בעולם לא היה יכול העולם להתקיים אפילו שעה אחת לפני דינים תקיפים שנתעוררים בעולם בכל יום. זש״כ אלה תולדות השמים והארץ בהבראם. אל תקרא בהבראם אלא באברהם. בהתעוררות של אברהם מתקיימים (כ). וכאשר נתעורר אברהם בעולם כל אותן הדינים שנמצאים בכל יום ויום הוא דוחה אותם החוצה. ואין קיימים לפניו. זש״כ ואל זעם בכל יום. נזעם או זעום בכל יום לא כתוב. אלא זעם (ג) בכל יום ויום שהרין נמצא הוא דוחה אותם החוצה. והוא עומד וממתיק את העולם. זש״כ (תהלים מב) יומם יצוה ה׳ חסדו. ולולי זאת לא היה יכול העולם לעמוד אפילו רגע אחד. ועל כן הכל מתקיים בשביל אברהם. וזה שכתוב אל גבור. אין המכוון שם שהאל הוא גבור (ד) אלא שמקרא הזה הוא מרמז על האבות. וגם הוא מרמז על אמונה עליונה הקרושה (ה) שכתוב (ישעי' ט) פלא יועץ אל גבור אבי עד שר שלום. פלא. זו חכמה העליונה שהיא מופלא ומכוסה מהכל. כמו שכתוב (דברים יז) כי יפלא ממך רבר. יועץ. זה הוא נהר העליון שנמשך ויוצא ואינו פוסק (ו) וזה יועץ לכל ומשקה לכל. אל. זה אברהם. כמה שביארנו האל הגרול. גבור. זה יצחק. שנאמר הגבור (דברים י) אבי עד. זה יעקב. שאוחז לצד זה ולצר זה וקיים בקיום שלם (ז) שר שלום. זה צדי״ק. שהוא שלום העולם שלום הבית שלום השכינה (ח) באו רבי חזקיה ורבי יהודה ונשקו ידיו. בכו ואמרו אשרי חלקנו ששאלנו זאת. זכאי הוא הרור שאתה שוכן בתוכו: (ג-דא.) 349

עלמא וכאין בין דלא וכאין. לא הוה בידיה. אתו שאילו ליה לרבי שמעון. אמר לון ודאי אל זעם בכל יום. והא אוק זוה הבריא לומנין הוא דינא לומנין הוא רחמי. אי וכאין בני עלמא הא אל קיימא והוא חסד. ואי לא זכאן הא אל קיימא ואקרי גבור. ועל דא קיימא בכל יומא. אבל מלה אל בכל אתר נהירו דחכמתא עלאה שפיר הוא. ה:א. וקיימא בקיומיה בכל יומא. דכתיב (תהלים גב) חשד אל כל היום. ואלמלי דהאי אל אתער בעלמא לא יכיל עלמא למיהם אפילו שעתא חדא מקמי דינין תקיפין דמתערין בעלמא בכל יומא. הה״ד תולדות השמים והארך בהבראם. אל תקרי אלה בהבראם באתערותא דאברהס 636 כחברהס . קיימי (ג) . וכד אתער אברהם בעלמא כל איכון 105 יומא בכל דיכין ויומא דמשתכחי דמי לבר. ולא קיימין קמיה. הה"ד ואל ועם בכל יום. מעם או זעום בכל יום לא כתיב. אלא זעם (י) בכל יומא ויומא דדיכא אשתכח דחי לון לבר . וקיימא הוא ילוה ומבסם עלמא. הה"ד (תהלים מכ) יומם עלמא ה׳ הסדו. ואלמלי האי לא יכיל למיקס הפילו רגעה חדה. ועל דה כלה קיימה בגיניה דהברהם. 36 דאיהו. 165 גבור . דכתיב והאי גבור (ד) אלא האי קרא רמו הוא דקא רמיו לאבהן. ונמיוא הוא דקא רמיז למהימנותא עלאה קדישא (י) דכתיב (יבעי׳ ט) פלא יועך אל גבור אבי עד שר שלום. פלא. דא הכמתא עלאה דהיא פליאה ואתכסיא מכלא. כד״א (דנרים יו) כי יפלא ממך דבר. יועד. דא הוא כהר עלאה דכגיד וכפיק ולא פסקא (י) ודא יועד לכלא ואשקי לכלא . אל . דא אברהם . כמה דאוקימנא האל הגדול. גבור. דא ילחק. דכתיב הגבור (דנרים י) אבי עד. דא יעקב. דאחיד להאי סערא ולהאי סערא והיימא בקיומא שלים (י) שר שלום. דא לדי״ק. דאיהו שלמא דעלמא שלמא דביתא שלמא דמטרוניתא (ח) אתו רבי חוקיה ורבי יהודה וכשקו ידוי. בכו ואמרו זכאה חולהכא דשאילכא האי. וכאה הוא דרא דאת שארי בגווייהו: (ג-לא.) .//.

זיו הוהר

(2) אברהם היינו מדת החסד: (ג) כאן גדהקו מפרשי הזהר. ונ"ל כוונתו דהנה זה דבר המוכן שהקב"ה נקרא המלך המוב זהמטיב לכל. ובל עיקר בדיאת העולם היה בשביל שיהיה לו למי להמיב. וא"כ איך יתכן לומר שהוא זונם בכל יום. שהוח ותאר על כעסן במבע שאינו יכול להתאפק בכל יום מלכעוס. ולפורך ההכרח יווה לומר שענין הבעס אצל הקב"ה הוא מה שהרשעים מבעיסים אותו. כבתוב בעסוני בהבלהם. יכול להתאפק בכל יום מלכעוס. ולפורך ההכרח יווה לומר שענין הבעס אצל הקב"ה הוא מש שהרשעים מבעיסים אותו. כבתוב בעסוני בהבלהם. שהקב"ה גועם בכל יום מלבעוס. ולפורך ההכרח יווה לומר שענין הבעס אצל הקב"ה הוא מה שהרשעים מבעיסים אותו. כבתוב בעסוני בהבלהם. שהקב"ה גועם בכל יום מלבעוס. ולפורך השלה, אוש המא זונום בכל יום. בבינוני פעול. ולא שהוא זונים בכל יום. ולמיבך דורש רבי שמעון שזה זעם אינו משורש זעם שמשמעותו בעס או קללה. אלא שהוא משורש זוע שמשמעותו במו גוע מסקום למקום. על שמעון שזה זעם אינו משורש זעם שמשמעותו בעס או קללה. אלא שהוא משורש זוע שמשמעותו במו גוע מסקום למקום. על דרך הכתוב לא קם לא זע מסנו. ועם בעום גושה מן עזעם. והוא פועל יוצא מכו קומם כן קום. וכמו וועזעוך (הנקיק ג). וכן הוא ענין הבתוב א שהשם אל שהוא מות החסר יווע ויגוע וירתה את הרינים ההוצה בכל יום שליא איתיבו העולם. על ישרא בעוב התוב אימם מענו עם כינוים גושה מן זע זעם. והוא פועל יוצא ממו קום געל משמיעותו במו גוע מסקום למקום. על הוא ענין הבתוב א קש משמו זע מכנו. ועם בעשה מן זע זעם. והוא פועל יוצא ממו קום בכל יום שלא יתריבו העולם. ולפי זה שפיר יווא ענין הבתוב אלהים שומט צדיק. פירוש שמרת היוע ויגוע וירחה את הרינים ההוצה בכל יום מצוק. כי אין אדם גרוק השיי יעשה שוב ולא יחמא. אבל ואל שהוא מות החסר זועה ומדתה את הרינים בכל יום ומציל את העולם: (ד) שאין גבור שם יעשה שוב לא יחמא. אבל ואל שהוא מות החסר זועה ומדתה את הרינים בכל יום מצולם. (ד) לאין גבור שם יתואר לאל אלא אפא. אבל ואל שהוא מות החסר זועה ומדת את הינים בכל יום מצול. כו שמולם לגרו התואר לאל אלא גברר: (ה) פיי שמרמו עד התמום ושמור שנות שנית (ו) פיי עולם לעום שלום לבית התואר לאל אלא אלא נפרר: (ה) פיי שלות התמות מסור שביה שלום שנית לאות המארת שמות לגית שלום לעולם שלום לבית ושמאל הסור ונבורה ומעלים מות התמום (ות שנות המסור שביה היו שביה היר שנות היות לגית לגות הנ

היינו מרת המזכות ושלום להשבינה הקרושה:

2

n

יי אדינינן מה אדיר שמך בכל הארץ אשר תנה הודך על השמים. פתח רבי יוסי ואמר. ה׳ אדנינו וגו׳. כאשר ירצה הקב״ה לשבר כח העמים עעכו״ם מגביר דינו עליהם ומשברם. ומעביר מלפניו הממשלה שלהם (ה) אשר תנה הודך על השמים. אשר נתת היה צריך לומר. או תנה הודך. מהו אשר תנה הודך. אלא זהו הסוד של הנהר העמוק מהכל (ג) ודוד ביקש בקשתו להמשיך ממנו על השמים. וזהו אש״ר. ככתוב אהיה אשר אהיה (ג) בשעה שזה הנהר העמוק מהכל נמשך ויוצא על השמים. אז הכל בשמחה. והמטרונה נתעטרת עם המלך וכל העולמות בשמחה. וממשלת העמים עעכו״ם בטלה מלפני המטרונה. ובכן נושאים ראשם כל מי שנדבק בה: (ב-מט:)

לזפי עולרים ויונקים יסדת עז למען צורריך וגו׳. למדנו אלה הילדים מסכנים שלא הטאו. וניטלו מן העולם בחטאי אבותם. יש מקום מוכן להם בעולם ההוא שאפילו צדיקים גמורים אין יכולים לעמוד שם. והקב״ה אוהב אותם ומתדבק בהם. ומעמיד מהם ישיבה עליונה שלו. והם מגינים על החיים. עליהם כתוב מפי עוללים ויונקים יסדת עז. ואיזה תועלת עושים שם ולמה עולים שמה. ע"ז כתוב למען צורריך להשבית אויב ומתנקם: (ב-קיג:)

מפי עוללים ויונקים יסדת עז וגוי. למדנו בזמן שחפץ הקב"ה ליתן התורה לישראל. לקח התורה שבכתב והתורה שבעל פה והלך אצל שאר האומות. ולא רצו לקבלם עד שהורידן אל ישראל על הר סיני. אמרו מלאכי השרת למי יחפץ הקב"ה ליתן שתי תורות האלה. אמר לישראל שהם גורלי וחלקי. שנאמר (דברים לב) כי חלק ה׳ עמו יעקב חבל נחלתו. הרי שנים (ז) ואני נותן להם שתי התורות. ועוד שהעלו במשכון עוללים ויונקים. ובעבורם יתעוררו שתי תורות האלה. שכתוב מפי עוללים ויונקים יסדת עוז. ומכאן נלמד שכתוב (ישעיה כה) את מי יורה דעה ואת מי יבין שמועה גמולי מחלב עתיקי משדים. את מי יורה דעה. זו תורה שבכתב. ואת מי יבין שמועה. זו תורה שבעל פה. גמולי מחלב עתיקי משדים. שבשבילם ירדה התורה לישראל על הר סיני : (ו״ה)

מה אנוש כי תזכרנו ובן אדם כי תפקדנו. פתח רבי שמעון ואמר מה אנוש כי תזכרנו וגו׳. מקרא זה ביארו ששרי העולם אמרו אותו. בשעה שעלה

Δ

#### זיו הוהר

רן (\*) פירוש שהעביר להשרים שלהם אשר בשמים משלמנותם: (ג) זה עולם הבינה שעליו נאסר ונהר יוצא מערן בירוע. ורוד הי' מבקש להמשיך שפע מן הבינה אל התפארת שנקרא שמים: (נ) השם אהייה הוא בבינה: (ז) פי' תלק ה' ומבל נתלתו : 2

20

ייו אדנינו מה חדיר שמך בכל החרך חשר תנה הודך על השמים. פתח רבי יוסי ואמר. ה׳ אדנינו וגו׳. כד בעא הב״ה לתברא חילא דעמין עעכו"ם אתקיף דינים עלייהו ותבר לון. ואעבר מקמיה שולסנותה דלהון (ה) השר תנה הודר על סשמים. אשר נתת מבטי ליה. או תנה הודך. מסו אשר תיה הודך. אלא דא סוא רוא דנהרא עמיקא דכלא (<) ודוד בעא בעותיה למנגד מניה על השמים. ודא הוא אש״ר. כד״א אהיה אשר אהיה (ג) בשעתא דהאי נהרא עמיקתא דכלא נגיד ונפיק על השמים. כדין כלה בחידו . ומסרוניתה התעשרת במלכא. וכל עלמין כלהו בחידו. ושלשנותא דגמין עעכו"ם אתעבר מקמי מטרוניתא. וכדין זקשין רישא כל מאן דאחידו בה: (כ-מט:)

מפי עוללים ויונקים יסדת עז למען לורריך וגו׳. תנן הני מסכני ינוקי דלא . 136D ואסתלקו מעלמא בחובי אבהתהון. אית אתר מתתקנא להון עלמא דאפילו לדיקים גמורים לא יכלין בההוא לקיימא תמן. וקב״ה רחים לון ואתרבק בהו ואתקין בהן מתיבתא עלאה דיליה. ואיכון קא מגיכין על עלייהו כתיב מפי עוללים מייה. ויונקים יסדת ומאי תועלתא עבדין תמן . 10 סלקין ואמאי תמן . למען צורריך כתיב 2110 להשבית ו ומתנקם: (ג-קיג:)

טוללים ויונקים יסדת עז וגוי. תאנא בומנא דבעא קב״ה למיהב אורייתא לישראל. נעל מפי שבכתב ותורה שבעל פה ואויל לגבי שאר תורס ולא בעי לקבלא לון. עד דנחית לון לישראל טמין. ע"ג טורא דסיני. אמרו מלאכי השרת. למאן בעי למיהב תרין תורות אלין. אמר לישראל הב״ה עבדי וחולקי. דכתיב (דכרים לג) כי חלק דאיכון ה׳ עמו יעקב חבל נחלתו. הרי תרין (ז) ואנא יהיב לון תרי תורות. ועוד דסלקי בערבונא עוללים ויונקים . ובגינהון יתערון תרין תורות אליו. מפי עוללים ויונקים יסדת עוז . ומררא דכתיב נפקא דכתיב (יבעי׳ כח) את מי יורה דעה או מי יבין שמועה גמולי מחלב עתיקי משדים. חת מי יורה דעה. דא תורה שבכתב. ואת מי יבין שמועה. דא תורה שבעל פה. גמולי מחלב עתיקי משדים. דבגינהון נחתה אורייתה לישראל על פורח דסיני: (ו"ח)

מה אנוש כי תוכרנו ובן אדם כי תפקדנו. פתח רבי שמעון ואמר מה אכוש רי תוכרנו וגו׳. האי קרא אוקמוה דממנן דעלמא אמנזה. בשעתא

דסליק

לשון הוהר

דסליק ברעותיה דקב״ה למברי אנשא קרא לכתות

כתות דמלאכי עלאה ואותיב לון קמיה (ס) אמר

לון בתינת למברי אדם. אמרו המיה (תהלים מט)

ואדם ביקר בל ילין ונו׳. אושים קב״ה אלבעא

דיליה ואוקיד לון (י) אותיב כתות אחרנין קמיה.

קשיר לון בשלשלאי

דמתניתין. המשים שערי בינה נבראו

לון לבני נשא

וקסמין: (ג-רה.) ותרוםררון מעם מאלהים וגו׳. הא אוקמוהו רכנן

בעולם וניתנו למשה חוז מחחד. שנחמר ותחסרהו מעם

קב״ה מחתר

עלמת

לגבייהו. ואולפין

דאטעיין

:12

שעלה ברצונו של הקב"ה לברוא אדם קרא לכתות כתות מלאכי מעלה והושיבם לפניו (ה) אמר להם ברצוני לברוא אדם. אמרו לפניו (תחלים מט) ואדם ביקר בל ילין וגו׳. הושיט הקב״ה אצבעו ביניהם ושרפום (ו) הושיב כתות אחרים לפניו. אמר להם ברצוני לברוא אדם. אמרו לפניו מה אנוש כי אמר לון בעיכא למברי אדם. אמרו קמים מה אנוש כי תוכרנו. מה עיבו דבר נש דא. אמר לון בר נש תזכרנו. מה טיבו של אדם זה. אמר להם שהאדם עליונה חכמתו שתהיה בצלמנו דיהה בללמה דידן. דתהה חכמתה דיליה עלהה יהיה מחכמתכם. כיון שברא לאדם ויצא במשפט מלפניו. מחכמתכון. כיון דברא לאדם וכפה בדימום המיה. באו עז״א ועזא״ל אמרו לפניו. פתחון פה יש לנו אתו עו״א ועוא״ל אמרו קמיה. פתחון פה אית לון עליך. הלא האדם שבראת חטא לפניך. אמר להם אלמלי גבך. הא בר כש דעבדת השי קמך. אמר להו אלמלי תהיו נמצאים אצלם וכו׳ (ז) מה עשה הקב״ה הפילם תהוון שכיחי גבייהו וכו׳ (י) מאי עביד קב״ה אפיל ממדרגה ,הקדושה שלהם מן השמים .. לאחר שהפילם ון מדרגה קדישה דלהון מן שמיה .. בתר דהפיל הקב״ה ממקום הקרוש שלהם זנו אחרי ינשי קדישה דלהון פעי בתר כשי הצולם והזנו את הצולם. כאן נצרך להבין. הלא כתוב עלמה והסעי עלמה. הכה הית להסתכלה. והה כתיב (תחלים קד) עושה מלאכיו רוחות. והלא הם היו מלאכים (ההלים קד) עושה מלאכיו רוחות. והא אלין מלאכין ואיך יכלו להתקיים בארץ. אבל בוא וראה כל הוו איך יכילו לאתקיימא בארעא. אלא תא חזי כל אותן המלאכים של מעלה אין מתקיימים ואין יכולים לעמוד אינון מלאכין דלעילא לא קיימין ולא יכלין למיקס אלא במאור העליון שמאיר להם ומקיימם. ואם נפסק מהם בר בנהורא עלאה דנהיר לון וקיים לון. ואי פסיק מנייהו אותו אור העליון אין יכולים לעמוד. כל שכן אלה ההוא נהורא דלעילא לא יכלין למיקם. כל שכן אלין שהפילם הקב״ה ופסק מהם אור העליון ההוא דאפיל לון קב"ה ופסיק מנייהו ההוא נהורא דלעילא נשתנה הזיו שלהם. וכאשר ירדו ושלט בהם אויר זה העולם דאשתני זיווייהו. וכד נחתו ושלים בהו אוירא דעלמא נשתנו למדרגה אחרת (ח).. מה עשה הקב״ה. ראה אשתנו בדרגה אחרה (ח) יי מאי עבד קב"ה. חמא שהזנו את העולם קשר אותם בשלשלאות של ברזל תחת דפרולא הרי חשך. ובני העולם שיודעים מקומם באים בטורא דהשוכא - ובני עלמא דידעין אתרייהו אתיין כשפים ונחשים אצלם. והם מלמרים לאנשים חרשין ונחשין וקסמים: (ג-רח.)

ותחמרהו מעט מאלהים וגר. זאת ביארו החכמים בעלי משנה. שחמשים שערי בינה נבראו בעולם וניתנו למשה חוץ מאחד. שנאמר ותחסרהו מעט מאלהים: (ת"ז)

מאלהים: (ת"ו) תמשילהן במצשי ידיך כל שתה תחת רגליו. א״ר אבהו א״ר יונתן בא וראה מצלתו של אדם שהבדילו הקב״ה מכל שאר הנבראים. היאך. א״ר אבהו כל מה שברא הקב״ה אמר לפועלים שלו שהם יעשו לבדם. ולא נתייחד הוא עמהם. אמר בבריאת בריות הארץ תוצא הארץ נפש חיה וגו׳. אמר למים ישרצו המים. והוא לא נתייחד עמהם. וכשברא את האדם נתייחד הקב״ה עמהם בעשייתו ואמר נעשה אדם. ונהן בו קלסתר פנים. ראיה. ריח. קומה. הליכה. מישוש. דבור. צשיה. והמשילו במצשה ידיו. הה"ד תמשילהו במצשי ידיך כל שתה תחת רגליו. וכשורק בו נשמה קם על רגליו ונדמה לתחתונים ולעליונים. נדמה גופו לארץ ונשמתו לעליונים בתואר והדר וכבוד באימה וביראה. הה״ד וכבוד והדר תעטרהו. א״ר יונתן תחלת זה הפסוק ספק בלבי. דכתיב ותחסרהו מעט מאלהים. אם תאמר בדעת ובחכמה אי אפשר. שהרי רחוק הוא האדם מן העליונים. שא״ר אלעזר א״ר תנחום המלאכים הקרובים מקבלים כח שפע אספקלריא של מעלה תחלה. מהם יורד לאותם שאינם קרובים. ומהם יורד לשמים וכל צבאם. ומהם אל האדם. וא"ר יוסי כסא הכבוד מקבל תחלה. וממנו למלאכים העליונים. ומהם לאותם שאינם כל כך עליונים וגבוהים כנותז. ומהם לשמים. ומהם אל האדם. אבל במה נדמה לו האדם. א"ר אבהו בנשמה שהיא קדושה. ולא תכלה לעולם על שנטלה ממנו מכחו ומגבורתו. כמו הגוף שניטל מן האדמה ויכלה וישוב לעפר כשהיה: (י״ח)

זין הזהר

(ז) ענין הישיבה בשביל דרך הדיינים שיהונו ויעיינו בדבר אם טוב לכרוא אדם או לא: (ו) לפי שהבין הקכיח שבשביל (ו) קנאה אמרו כך: (ו) הייתם תומאים יותר מאנשים: (ח) שנתנשמו כמו אנשים בעלי כשר ודם:

2

5

10

בעררת גוים אבדת רשע שמם מחית לעולם ועד. אמר רבי יוסי זהו דור המבול שנמחו מן העולם לנצח. זש״כ (בראשית ז) וימחו מן הארץ. אוי להם לאותן הרשעים. שהרי לא יקומו להחיות בעולם לעמוד בדין. זש״כ וימחו מן הארץ. כמו שכתוב שמם מחית לעולם וער. שאפילו לעמוד בדין לא יקומו.. אמר רבי שמעון ודאי שאין להם חלק בעולם הבא. שנאמר וימחו מן הארץ. ונאמר (ישעי' ס) לעולם יירשו ארץ (ה) אבל יעמדו בדין. ועליהם כתוב (דגיאל יב) ורבים מישני אדמת עפר יקיצו אלה לחיי עולם ואלה לחרפות ולדראון עולם. ומחלוקת יש בזה כמו שביארו החברים: (א-סח:) האויב תמו חרבות לנצח. זה הוא עשו. נפרד וסר לצד הטומאה בישימון ושממה. זש״כ האויב תמו חרבות לנצח: (ב-עחו)

רוא הוא הוא הוא הוא הוא הישב כונן למשפט כסאו. איזה הוא התיקון שגצרך לכסאו של הקב״ה. אמר רבי יוסי כוגן למשפט כסאו. בכל שעה ושעה שהדיינים רנים דין. שכינתו של הקב״ה שהיא כסא כבודו תכון שם. זש״כ כונן למשפט כסאו: (ז״ח) עוד אמר רבי יוסי בוא וראה הקב״ה מכין כסא הדין בשעה שהדיינים יושבים. זש״כ כונן למשפט כסאו. ומשם נתתקן כסאו של הקב״ה (כ) ואיזה הוא כסאו. אלו הם צדק ומשפט. צדק היינו דין. ומשפט היינו רחמים. זש״כ (תהלים פט) צדק ומשפט מכון כסאך. ומי שדן את הדין צריך לדון בכסא המלך (ג) ואם פוגם אחד מהם כאילו פוגם לכסא המלך. ואז הקב״ה נסהלק מבין הדיינים ואינו נצב בדינם. ומה הוא אומר (תהלים יב) צתה אקום יאמר הי וגו׳. ורוח הקודש אומר (שם נז) רומה על השמים אלהים: (ג-פח ג)

ודן:א ישפט תבל בצרק ידין לאמים במישרים. רבי יהודה פתח (בראשית א) ויאמר אלהים יהי רקיע בתוך המים. בוא וראה בשעה שברא הקב״ה את העולם ברא ז׳ רקיעים למעלה. וברא ז׳ ארצות (ז) וז׳ ימים למטה . וכל הרקיעים הם אלה על אלה כקלופי בצלים. אלה למטה ואלה למעלה. וכל רקיע ורקיע הולך ורועש מאימת רבונם. על פיו נוסעים ועל פיו מתקיימים. ולמעלה מכלם הקב״ה שנושא הכל בכחו וגבורתו. וכדמיון זה הן ז׳ ארצות למטה. וכלם הם עם ישוב (ה) מלבר שאלה עליונים ואלה תחתונים. וארץ ישראל עליונה מכלן. וירושלים עליונה מכל הישוב .. אדם הראשון לא היה אלא בזה העולם העליון מכלם שנקרא תבל. כמו שאמרנו שכתוב (משלי ח) משחקת בתבל ארצו. ותבל

# 

בעררת גוים אבדת רשע שמם מחית לעולם ועד. אמר רבי יוסי דא איהו דרא דטופנא דאתמחו מעלמא לעלם. הה״ד (כראבית ז) וימחו מן הארץ. ווי לון לאיכון חייביא. דהא לא יקומון לאחיא בעלמא למיקם בדינה. הח״ד וימחו מן החרך. כד״ה שמם מחית לעולם ועד. דאפילו למיקם בדינא לא יהומון - אמר רבי שמעון ודאי לית לון הולקא בטלמה דאתי. דכתיב וימסו מן הארץ וכתיב (ישני׳ ס) לעולם יירשו ארך (ה) אבל יקומון בדין. ועלייהו כתיב (דניאל יג) ולבים מישני אדמת עפר יקילו אלה לחיי עולם ואלה לחרפות ולדראון עולם. בהא כמה דאוקמוה חברייא: (א-כח:) ופלוגמא האויב תמו חרבות לנלח. דא איהו עשו. דאתפרש וששא לסערא אחרא באפיסה ושממו. הה"ד האויב תמו חרבות לכלח: (ב-מה:)

וה׳ לעולם ישב כוכן למשפט כסאו. מאן איהו תיקונה דהלטריכה לכורסיה דהב״ה. המר רבי יוסי כונן למשפע כסאו. דבכל שעתא ושעתא דדייני דיינין דינא. שכינתא דקב״ה דהיא כורסא יקריה מתתקן תמן. הה״ד כונן למשפט כסאו: (ו״ח) תו אמר רבי יוסי תא חזי קב״ה שוי כורסיא דרינא בשעתא דדייני יתבין. הה"ד כוכן למשפע כסאו. ומתמן אתתקן כורסיה דקב״ה (י) ומאן איהו כורסיה. אניו איכון לדק ומשפש . לדק דיכא . dddd רסמי . הה"ך (תהלים פט) לדק ומשפש מכון כסמך . ומאן דדאין דינא בעי למידן בכורסיה דמלכא (ג) ואי פנים חד מנייהו כאילו פנים לכורסיה דמלכא. וכדין קב״ה אסתלק מבינייהו דדייני. ולא האים בדינייהו. ומאי אמר (תהלים יל) עתה אקום יאמר ה׳ וגו׳. ורוחא דקודשא אמר (בס מי) רומה על השמים אלהים: (ג-פה:)

ישפט תכל בלדק ידין לאמים במישרים. רבי יהודה פתח (נראשית א) ויאמר אלהים והוא יהי רקיע בתוך המים. תא חזי בשעתא דברא הב״ה ז' רקיעים עלמא 673 6731 לטילא . ז' ארלות (ד) וז' ימים לתתא .. וכלהו רקיעין אלין על אלין כגלדי בצלים. אלין לתתא ואלין לעילא. וכל רקיעא ורקיעא אולא ורעשא מאימתא דמאריהון. על פומיה נסליו ועל פומיה קיימין. ועילא מכלהו קב״ה דנטיל כלא בחיליה ותוקטיה. כגוונא דא ו׳ הרלות לתתה . וכלהו בישובא (ה) בר דאלין עלאין ואלין תתאין. וארך ישראל עלאם ישובא .. עלאה' מכל מכלא. וירושלים לדס לא אשתכה אלא בהאי עלמא עלאה מכלהו דאקרי תבל. כדאמרינן דכתיב (משלי ח) משחקת בתבל **.** 1576 והאי

i. . . . . . .

### זיו הוהר

אסת (ל) ושם הפירוש ארץ העליונה דהיינו עוה־ב: (כ) ענין זה התיקון הוא על דרך שאמרו מריל כל דיין שדן דין אמת (ל) ( לאמיתו נעשה שותף להקב״ה כמעשה בראשית: (ג) פי׳ בהשתתפות דין ורחמים: (ז) ואלה שמות ז׳ הארצות. ארץ. אדמה. ארקא. גיא. נשיה. ציה. תכל : (כ) פיי שככל אותן הארצות יש ישוב של מיני אנשים שונים בנוונים ובתמונות זה מוה. מהם בראש אחד מהם בשני ראשים. מהם בחומם מהם בלי חומס רק שבמקום החומם יש ב׳ נקבים לשאוף רוח. וגם שהם נמוכי קומה : 2 6

והאי תבל אחידת ברקיע דלעילת ואתאחידת בשמא 26775 עלאה (ו) הה"ד והוא ישפט תבל בלדק. אשתכחו דאדם בכוי כד בגין . 1671 תבל . ואיכון עלאין עלאה דאקרי ארעא בהאי מאי פעמא. כמה על כלח כגוונה דלעילה. דלטילא לכלהו רקיעים אית רקיע עלאה מכלהו. ולעילה השתכח כסה דקב״ה. כד״ה (יחוקהל ה) כמראה אבן ספיר דמות לסא ועל דמות הכסא דמות כמראה אדם עליו מלמעלה. אוף הכי בהאי תבל מלכא דכלא. ומאן איהו. אדם. מאי דלא אשתכת מתאיו ואיכון מתחין . בכלהו אשתכח דארעא אתו (י) אלא מקסטורא (מקטורא) מאז כפקין דלטילא דרקיעא וסיועת בלבוסיו אלין מן אלין. מכהון משניין ברייז דמשתכחי כאליו תולעיז בקליפין . מנהון מיוורין בקליפין סומקין אוכמין מכהון בארעא ברייו איכול כך כל בווכין . מכל ומכהון בקיומא משתכחון 631 . 67 כגווכה בר עשר שנין: (ג-ט:)

רבי שמעון פתח ואמר (ישעי׳ מא) מי העיר ממזרח לדק יקראהו לרגלו. האי קרא אוקינונא ואתמר. אבל רוא דחכמתא איהו. כזי רוא דעלמא עלאה איהו. דהא מתמן נפקא שירותא לאתגליא רזא דמהימנותא (ה) והא אוקימנא : מו בזי טמירא דכל טמירין דלא אתידע ולא אתגליא כלל . גלי יקרים לאשתמודעא מהסוא אתר 7 שירותא דאקרי בזרדו. דהה מתמן רוא דמהימנותא ונהורא לאתגליא (ט) ולבתר לדה יהראהו לרגלו. דהא צרק גלי גבורתא עלאה ושולטניה דקב״ה. ולהאי לדק אשלטיה על עלמין כלהו לדברא לון ולאתקנא לון כדקא יאות. וע״ד (בס) יתן לפניו גוים ומלכים ירד. דהא כל מלכין דעלמא ברשותא דהאי לדק קיימין

ותבל הזה נאחז ברקיע שלמעלה ונדבק בשם העליון (ו) זש״כ והוא ישפט תבל בצרק. בצר״ק ודאי. ולפיכך בניו של אדם הראשון נמצאים בזאת הארץ העליונה שנקראת תבל. והם עליונים מה הטעם. כמו על הכל כדמיון שלמעלה. שלמעלה מול הרקיעים יש דקיע עליון מכלם. ועליו נמצא כסאו של הקב״ה. כמו שכתוב (יחוקאל א) כמראה אבן ספיר דמות כסא ועל דמות הכסא דמות כמראה אדם עליו מלמעלה. אף כך בזה התבל נמצא מלך על הכל. ומי הוא. האדם. מה שלא נמצא בכל ארצות התחתונות. ואותן שבתחתונות מאין באו (ו) אלא מן לחלוחות וקיטור האדמה בעזרת כחות הנשפעים מן הרקיע שעליה יצאו בריות משונות אלה מאלו. מהם בעור רך כלבוש ומהם בעור קשה כקליפה. כהתלעים הנמצאים באדמה שמהם בקליפות אדומות שחורות ולבנות ומהם בכמה גונים. אף כך כל אותן הבריות מתפתחים שם כדמיון זה. אבל האנשים אשר שם אין מתקיימים רק י׳ שנים: (ג-ט:)

רבי שמעון פתח ואמר (ישעי' מא) מי העיר ממזרח צדק יקראהו לרגלו. מקרא זה ביארנו ונדרש. אבל סוד של חכמה הוא. כזי סוד של עולם העליון הוא. שהרי משם תצא ההתחלה להתגלות הסוד של האמונה (ה) וזה נתבאר: ועוד מי נסתר של כל הנסתרים שלא נודע ולא נתגלה כלל. גלה כבודו להתודע מן המקום ההוא שנקרא מזרדו, שהרי משם ההתחלה של כל סוד האמונה והאור להתגלות (ט) ואחר כך צדק יקראהו לרגלו. שהרי צריך תגלה גבורה העליונה. וממשלת הקב״ה. ולצרק הזאת השליט על כל העולמות להנהיגם ולהתקינם כראוי. וע״כ (שם) יתן לפניו גוים ומלכים ירד. שהרי כל מלכי הצולם ברשות הצדק הזאת

#### זין הזהר

(ו) זה העולם שאנחנו עליו שנקרא תכל יש לו קשר ואחיזה כשם העליון. יש מדינות הנאחזות כהשם אדני ויש מדינות ין היה האולם שהתוחה אלי הביון שורע אדם וחוה הם רק בתכל אדב נאין באו אותן מיני אנשים אשר בשאר ארצות. נאחזות בהשם אלהים: (ז) רכיון שורע אדם וחוה הם רק בתכל אדב נאין באו אותן מיני אנשים אשר בשאר ארצות התהתונות. ומתרץ שהם נבראים מהשתתפות לחלוחת האדמה והאויר של אותו הרקיע אשר על אותן הארצות ומתפתחים כמו התולעים לשאר בריות שהוציאה האדמה :

יכול להיות שאלה דברי הוהר נמסרו מאיזה איש להחוקר דרווין המשוגע שיסד אפיקורסות של משוגעת באשר שכל מין האנשים נתפתחו מן חיות קטנות כמו קופים. וקופים נתפתחו מן חיות יותר קטנות עד התולעים. אוי ואכוי לאותן אפיקורסים המחזיקים בשיטה מנונה כואת. כי אך למען השלך מעליהם עול התורה וררך האמונה תעורנה עיניהם להאחז באמיקורסות משונעת כואת הגם שהם יורעים היטב שזה כמה אלפים שנים עכרו ולא נראה ולא נשמע אף פעם אחת שיתפתח איש מן קופים. ולפי שיטת התלמוד והזהר נהפך הוא שאנשים נהפכו לקופים בשכיל עונשם כמו מכני קין ומאנשי דור הפלגה וכן שיטת הרבה חוקרים בעלי דעת שהקופים הם תוצאי אנשים ולא שהאנשים תוצאי קופים :

(ח) פי׳ זה עולם הבינה שנקרא מ״י בשביל ב׳ ענינים. כי מ״י בגי׳ נ׳ רמז על נ׳ שערי בינה. ועוד כי בו׳ ספירות התחתונות עת) פין זה עולם הבינה שנקרת כי בשני בינה שנוים בינה שהוא עולם הבריאה אין התגלות ואין השגה רק יש לשאול מי אש התגלות שלהן ושייך השגה בהן, אכל בעולם הבינה שהוא עולם הבריאה אין התגלות ואין השגה רק יש לשאול מי הוא ומה הוא. ווהו שאנו אומרים יוצר אור וכורא חשך. כי בעולם היצירה יש התגלות אורו שהן ז׳ ספירות התהתונות. אבל עולם הבריאה הוא חשך לנו שאין התגלות ואין השנה רק ידיעה בלבד. וזהו שאומר דהא מתמן נפקא שירותא לאתגליא רזא דמריםנותא. פי שמן עולם הבינה יוצא ההתחלה להתגלות פוד האמונה שהן הספירות שאחר הבינה מן תפר עד מלכות דא שנקראין בכלל עולם היצירה, ובוה יפורש מי העיר ממורה וגו' שמן עולם הבינה שנקרא מ״י באה התעוררות והארת השפע שנקו אין בכלל עולם ורביות ובות ישה כי חילי כבותי הם שנק עולם הכינה שנקו אים באחר וחשורות האחר השני ממורה. היינו התפארת שורש עולם היצירה. ומן אותו המזרח תכא התעוררות אור השפע א? צרק דהיינו מלכות שורש עולם העשיה: (ט) בזה הפירוש יכאר מיי על הכתר שהוא נסתר כל הנסתרים ווזוא הממוצע בין אור הא״ם ב״ה וניין כל הספירות והעולמות. ודורש העיר ממורה. שהתעוררות הראשון להתהלת כל רוא במהימנותא. דהיינו כל הספירות מריש כל דרגין שהוא התכמה ונקראת מזרח עד סף כל דרגין שהיא המלכות נתעורר מן מ״י שהוא הכתר עד אשר צדק שהיא המיכות יקראהו לרגלו של המורח שהוא חכמה כירוע רגבא יפר ברתא. וזאת הצרק תגלה הארת כל הכפירות וכחו של הא"ם ב"ה. מלכותו בכל משלה: 7 2

לשון קורש תהלים מ-י לשון הזהר

הזאת עומדים. כמש״כ והוא ישפט תבל בצדק: ועוד צדק יקראהו לרגלו. מי קורא למי. אלא צדק היא תקרא ותתמשך תמיד אל האור המאיר ולא תדום לעולם (י) וצדק עומדת תמיד לרגליו שלא תסיר משם ותקרא ולא תדום. זש״כ (תהלים פג) אלהים אל דמי לך אל תחרש ואל תשקט אל: (ב-קלט:)

٩

חזקיה פתח ואמר. למה ה׳ תעמד ברחוק וגו׳.

הרי ביארו החכמים שאנשי כנסת הגדולה

למה ה׳ תעמד ברחוק תפלים לעתות בצרה. רבי

בומן שחטאי העולם נתגרלו. הקב"ה נעתק למעלה

מעלה. והאנשים צועקים ומורידים דמעות, ואין מי

שישגיה עליהם. מה הטעם לפי שהוא נעתק

למעלה מעלה. ותשובה נמנעת מהם (ה) בכן כתוב

(שמות טו) וברב גאונך תהרס קמיך וגו׳ : (ב-נח :)

יארב במסתר כאריה בסכה יארב לחטף עני וגו׳.

המיתו להיצר של עבודה זרה. ואותו יצר הרע

דמיונו כאריה (נ) ועליו אמר דוד יארב במסתר כאריה במיונו כאריה (נ) ועליו אמר דוד יארב במסתר כאריה בסכו יארב לחטף עני ואין עני אלא עני מן התורה

ומן המצות שלה. ולפי שעתידים ישראל להיות בגלות

בדוחק. ולמען שלא יהיו טועים בעבודה זרה מכובד המס ומכובד המלאכה באבדת הדעת המיתו אותו

ושרפוהו באש. לקיים בו ופסילי אלהיהם תשרפון

באש: (ו״ח)

י״י מלך עולם ועד. אמר רבי אלעזר למדנו (כתוב)

למעלה. ה׳ מלך באמצע. ה׳ ימלך למטה (ז) רבי

חא אמר ה׳ מלך. זה עולם העליון שהוא עולם העלי הבא. ה׳ מלך. זה תפארת ישראל. ה׳ ימלך. זה

ארון הברית (ה) (נ״א רבי אתא אמר ה׳ מלך. זו חכמת העליונה.

ה' מלך. זה עולם העליון שהוא עולם הבא. ה' ימלך. זה תפארת

ישראל) בזמן אחר בא דוד והחזיר שבחם מלמטה למעלה

ואמר (ו) ה׳ מלך עולם ועד. ה׳ מלך. למטה.

עולם. באמצע. ועד. למעלה. כי שם התקבצות

והתקיימות ושלימות של הכל (ז) מלך למעלה. ימלך

למטה (ח): (א-די.)

ה׳ מלך ה׳ מלך ה׳ ימלך לעולם ועד (ג) ה׳ מלך

קיימין. כד"א וסוא ישפע תכל בלדק: תו לדק יקראהו לרגלו. מאן קרי למאן. אלא לדק איהו קארי תדיר לאספקלריאה דנהרא ולא שכיך לעלמין (י) ולדק קאים תדיר לרגלוי דלא אתעדי מתמן וקארי ולא שכיך. הה"ד (תפלים פג) אלהים אל דמי לך אל תחרש ואל תשקע אל: (נ-קלט:)

לכור. ה׳ תעמד ברחוק תעלים לעתות בלרה. רבי חוקיה פתה ואמר. למה ה׳ תעמד ברחוק וגו׳. בשעתא דחובי עלמא גרמו. קב״ה סליק לעילא לעילא. ובני נשא לווחין ונחתין דמעין. ולית מאן דישגח עלייהו. מאי מעמא. בגין דאיהו סליק לעילא לעילא. ותשובה אתמנע מנייהו (א) כדין כתיב (שמות טו) וברב גאונך תהרס קמיך וגו׳: (נ-נה:)

יארב במסתר כאריה בסכה יארב לחטף עני וגוי. הא אוקמוה רבנן דאנשי כנסת הגדולם קשלו לילרא דעבודה זרה. דהאי ילר הרע דמיונו כאריה (כ) ועליה אמר דוד יארב במסתר כאריה בסכו יארב לחשף עני. ולית עני אלא עני דאורייתא ומפקודין דילה. בגין דעתידין ישראל למהוי בגלותא בדוחקא. ובגין דלא להוי טועין בעבודה זרה מכובד בדוחקא. ובגין דלא להוי טועין בעבודה זרה מכובד המס ומכובד המלאכה באיבודא דדעת קטילי ליה ואוקידו ליה בנורא. לקיים ביה וססילי אלהיהם תשרפון ואוקידו ליה בנורא. לקיים ביה וססילי אלהיהם תשרפון

ייי מלך עולם ועד. אמר רבי אלעזר תניון (נתיג) ה׳ מלך ה׳ מלך ה׳ ימלך לעולם ועד (ג) ה׳ מלך לעילא. הי מלך באמלעיתא. הי ימלך לתתא (ד) רבי אחא אמר ה׳ מלך. דא עלמא עלאה דאיהו עלמא דאתי. ה׳ מלד. דא תשארת ישראל. ה׳ ימלך. דא ארון הברית (ה) (נ"א רני אחא אמר ה' מלך. דא חכמה עלאה. ה׳ מלך. דה פלמה פלחה דחיהו פלמה דחתי. ה׳ ימלך. דה תפחרת יבראל) אתא זמנא אחרא דוד ואהדר לון מתתא לעילא ואמר (ו) הי מלך עולם ועד. הי מלך. לתתא. עולם. וועודה לעילא. דתמן בהמלעיתה. ועד. ואשלימותא דכלא (י) מלך לעילא. וקיומא ימלוד (n); (n-dr.)

כי

זיו הזמר

23

(י) עתה יבאר צרק יקראהו לרגלו לפי פורוש הראשון שמורח הוינו התפארת והוא נקרא אספקלריא הסאירה כמו השבש. (י) עתה יבאר צרק יקראהו לרגלו לפי פורוש האשון שמורח הנא משתוקקת לרגלו של התפארת להתיחד עמו לקבל והצרק שהיא המלכות שאין לה אור של עצמה כמו הלבנה היא משתוקקת לרגלו של התפארת להתיחד עמו לקבל ממנו הארת שפע העליונה לצורך פרנסת עולם העשיה. וע"ז אנו מכקשים אלהים שהוא המלכות אל דמי לך וגו' אלא שתקרא אל התפארת לקבל ממנו אור שפע העליונה לנו כל ממנו אור שפע העליונה לחשפיע לנו כל שוכ :

9 (6) היינו לאחר נור דין: (כ) כראיתא בנסרא יוסא (סט:) נפק אתא כי נורא רנורא סבית קיק: (נ) אין זה פסוק אלא נוסא סברייתא דסרכבה: (ד) לעילא. היינו ג׳ ספירות הראשונות שורש עולם האצילות ועולם הבריאה. באסצעיתא, נוסא סברייתא דסרכבה: (ד) לעילא. היינו ג׳ ספירות הראשונות שורש עולם האצילות ועולם הבריאה. באסצעיתא, היינו ששת הספירות שורש עולם העילה שורש עולם הבריאה. באסצעיתא, היינו ששת הספירות שורש עולם העילה שורש עולם הבריאה. באסצעיתא, היינו ג׳ ספירות הראשונות שורש עולם האצילות ועולם הבריאה. באסצעיתא, היינו ששת הספירות שורש עולם העילה שורש עולם הבריאה. באסצעיתא, היינו ששת הספירות שורש עולם העשיה: (ה) נ״ל שרבי אחא כא לפרש היינו ששת הספירות שורש עולם העשיה: (ה) נ״ל שרבי אחא כא לפרש דריינו שריע היינו ששת הספירות שורש עולם היצירה. לתתא. היינו ספירת החלכות שורש עולם העשיה: (ה) נ״ל שרבי אחא כא לפרש דריינו בסו שון דריינו כסו שנוכר באות הקודם: (ו) דור היה סשבת סתתא לעילא: (ו) פי׳ כי שם אין יביה הבייתה אתה אילות גינורך רע: (ת) רבי אחא סביים שסילך בזסן כינוני דהיינו תסיד הוא לעילא פירוש בעולסות אילות: יניסה לסטרא אחרא, לא ינורך רע: (ת) רבי אחא סביים שסילך בזסן כינוני דהיינו תסיד הוא לעילא פירוש בעולסות אילות: יניסה לסטרא אחרא אינורך לע: (ח) רבי אחא סביים שסילך בזסן כינוני דהיינו תסיד הוא לעילא פירוש בעולסות אילות: גייסה לסטרא אחרא. לא אורא לעילא פירוש בעולסות אילות: גייסה לסטרא אחרא, לא ינורך לעיז היורש בעולסות ביישה לעוני דהיינו תסיד הוא לעילא פירוש בעולסות אילות: גייסה לסטרא אחרא אויה לעילא אחרא אחרא שניורן לעילות גיורן לעילות אחרא הייורש בעולסות אילות אתא אחרא אוים לעילא פירוש בעולסות אילות גייסה לסטר אחרא אחרא אחרא אחרא מייורש בעולסות אילות אונור לעילות לעילות לעילות אויקראה שניסה אחרא מסורא אחרא מוורא לעילא פירור מינור לעילא אחרא אילות אילות אילות אילות גייסה לעילות אוילות אילות אחרא אחרא אחרא אחרא אחרא אוילות אילות אוילות גייסה אחרא אחרא אחרא אחרא אחרא אחרא אוילות אוילות אילות גייסה אחרא אחרא ביוארא אחרא אחרא אחרא אחרא מייה מישיה אחרא מינורש אוילות אוילות אוילות אוילות אילות אילות גייסה אוילות אילות אוי

# לשון הוהר

87

רא הנה הרשעים ידרכון קשת כוננו הצם על יתר וגר׳. רב המגונא הראשון אמר הלחץ והצרות של ישראל טובה הרבה ותועלת גדולה גרמו להם. כתוב (ירמיה ל) ואתה אל תירא עבדי יעקב וגו׳ ויסרתיך למשפט ונקה לא אנקך. ויסרתיך למשפט. מקרא זה כך היה צריך לומר. ויסרתיך במשפט. שהרי מתי הן היסורים. הלא בשעת הרין ומהו ויסרתיך למשפט. אלא שהקב״ה הקדים רפואה לישראל טרם שיכנסו דרין. בשביל שיוכלו לעמוד בו. ומה היא הרפואה. שבכל עתים וזמנים נותן הקב״ה יסורים לישראל מעט מעט בכל פעם ופעם ובכל דור ודור. בשביל שכאשר יכנסו ליום הרין הגדול כשיחיו המתים לא ישלט עליהם הדין (ה) זש״כ ויסרתיך למשפט. ומהו ונקה לא אנקר. אלא אמר הקב״ה אע״פ שאתם בני לא אמחול הטאותיכם. אלא אפרע מכם מעט מעט. בשביל שתהיו זכאים ליום הרין הגדול. שכאשר יבואו לדין יבא סמא"ל בכמה שטרי חובות על ישראל. והקב"ה יוציא ספרי זכרונות של יסורים שסבלו ישראל על כל הטא והטא. ונמהו כל ההטאים. ואינו עושה להם ותרנות כלל. בכן תשש כהו ותוקפו של סמא"ל ולא יוכל להם. ויתבטל מן העולם הוא וכל צדדיו וכל העמים. זש״כ ואתה אל תירא עבדי יעקב וגו׳. ולפיכך ויסרתיך למשפט ונקה לא אנקך ורוד המלך אמר כי הנה הרשעים ידרכון קשת כוננו חצם על יתר וגו׳. ואע״פ שדרשו שמקרא זה על שבנא ויואח השרים של הזקיה נאמר. אבל מקרא זה על סמא"ל ועוזריו גם כן נאמר. שכל מעשיו ומחשבותיו על ישראל הם: (ג--קלט:)

ראר צדיק יבחן ורשע ואהב חמס שנאה נפשו. אמר רבי יהודה בוא וראה שהרי הקב"ה מדקדק עם

הצדיקים תמיד בכל מעשיהם שהם עושים. לפי שיודע שלא יסירו לימין ושמאל. ולפיכך מוסה אותם. לא בשבילו. שהרי הוא יודע יצרם ותוקף האמונה שלהם. אלא בשביל לשאת ראשם לטובתם. כדמיון זה עשה לו לאברהם. שנאמר והאלהים נסה את אברהם. מהו נסה. הרמת נס. ככתוב (ישע׳ סב) הרימו נס. שאו נס. השיא דגלו של אברהם בעיני כל. זש״כ נסה את אברהם. וכמו כן בעבור לנשאת דגל הצדיקים הקב״ה מנסה אותם לנשאת ראשיהם בכל העולם. את יבחן. מה הטעם. אמר רבי שמעון לפי שהקב״ה כאשר יתפץ בהם בהצדיקים מה כתוב (ישע׳ גג) וה׳ תפץ דכאו החלי. וזה נתבאר. אבל לפי שרצון הקב״ה לא ירצה אלא בהנשמה. אבל לא בהגוף. שהרי נשמת האדם דומה להנשמה שלמעלה (כ) והגוף אינו ראוי להתחבר למעלה. ואע״פ שצורת הגוף

עליון

81

בי הנה הרשעים ידרכון קשת כוננו חלם על יתר וגו׳. כב המכוכת קדמתה המר דחיקו ועתקו דישראל כמה עב וכמה תועלתא גרים לון. כתיב (ירמי׳ ל׳) ואתה אל תירא עבדי יעקב וגו׳ ויסרתיך למשפט ונקה לא אנקך. ויסרתיך למשפט. האי קרא מבעי ליה. ויטרתיך במשפט. דהא אימתי הכי מהן ויסרתיך למשפע. דדיכת. בשעתא יסורי. אלא דקב״ה אקדים אסוותא לישראל עד לא ייעליו לדינא. בגין דייכלין לקיימא ביה. ומאי אסוותא היא. שעתה ושעתה קב״ה יהיב יסורין לישראל 5537 זעיר זעיר בכל זמנה וזמנה ובכל דרה ודרה. בגין דכד ייעלון ליומת דדיכת רבת דייהון מתיית לא ישלט עלייהו דינא (ז) הה״ד ויסרתיך למשפט. ונקה לא אנקך מהו- אלא אמר קב״ה אע״ג דאתון בני לא השבוק חוביכון. אלא אתפרע מככון זעיר זעיר. בגין דתהוון זכאין ליומא דדיכא רבא. דכד אתאן לדיכא וקב״ה אתא סמא"ל בכמה פתקין עלייהו דישראל. על ישראל דסבלו דיסולין פתקין חפיק כל חובה וחובה. וכמוחו כל חובין ולה עביד לוו וותרכותה כלל. כדין תשש כתו וחיליה דסמה"ל ולה יכיל לון . ויתעבר מעלמה הוה וכל סערוי וכל עמין. הה״ד ואתה אל תירא עבדי יעקב וגו׳. בג״כ ויסרתיך ניזשפט ונקה לא אנקר. ודוד מלכא אמר כי הלה הרשעים ידרכון קשת כוננו חלם על יתר וגו׳. ואע״ג דהאי קרא הא אוקמוה על שבנא ויואק ממכן דחוקיה אתמר. אבל האי קרא על סיוא"ל וסייעתיה אוף הכי אתמר. דכל עובדוי ועיטוי על ישראל כינהו: (ג-קלט:)

דיי לדיק יבחן ורשע ואהב המס שנאה נפשו. אמר עס רבי יהודה תח חוי דהח קב״ה מדקדק לדיקיא הדיר בכל עובדין דאיכון עבדין. בגין דידע דלא יסטון לימינא ושמאלא. ובג״כ אבהין לון. לאו בגיניה. דהת חיהו ידע ילרת ותוקפת דמהימניתה דלהון. אלא בגין לארמא רישיהון בגינייהו. כגוונא דא עבד ליה לאברהם. דכתיב והאלהים נסה את אברהם. מהז כסה. הרמת נס. כד"א (יבעי' פנ) הרימן נס. באו כס. ארים דגלא דאברהם בעיניהון דכלא. הה"ד נסה את אברהם. אוף הכי קב״ה בגין לארמא דגלא דלדיקיא לון לארמא רישייהו בכל . אטלמא בחין איהו לדיק יבחן. מחי טעמה. המר רבי שמעון בגין דקב"ה כד אתרעי בהו בלדיהיא מאי כתיב (ישעי' ינג) וה׳ מפץ דכאו החלי. ואוקמוה. אבל בגין דרעותא דקב״ה לא אתרעי אלא בנשמתא אבל בגופא לא. דהא כשמתה איהי דמיה לנשמתה דלטילה (כ) וגופה לה איהו מוי לאתאחדא לעילא. ואע״ג דדיוקנא דגופא ברוא עלאה

9

זין הזרה

בריאה יצירה. וימלך בזמן עתיד יהכן יותר על לתתא. פירוש בעולם העשיה שבו הכתרת אורו ית' ודבברא אחרא מהגברת, אבל לעתיד כשיתקיים ואת רוח הטומאה אעביר מן הארץ אז יבירו וידען כד ישבי תפר מיכותו ית':

רא (ה) פוי ויסרתיך קודם ברי יצתוכד דקום במשפט : (ג) בדאיתא בגמרא יצבהמשה דברים תרבה גשמה אדם הקבייה ;

ין 25

עליון הוא (ג) ובוא וראה בזמן שהקב״ה יחפץ בנשמת האדם להאיר לה מחליש את הגוף. כדי שתשלט הנשמה. שהרי בעוד שהנשמה עם הגוף אין ביכולת הנשמה לשלט. וכאשר נחלש הגוף שולטת הנשמה. צדיק יבחן. מהו צדיק יבחן. כמש״כ (שם כח) אבן בחן פנת יקרת. כמו כן צדיק יבחן. יחזקהו כזה אבן בוחן שהיא פנת יקרת. ורשע ואוהב חמס שנאה נפשו. מהו שנאה נפשו. התעלה על דעתך שמוסב על הקב"ה. שנפשו שנאה לההוא רשע (ז) אלא שהמדרגה ההיא שכל הנשמות תלויות בה שנאה נפשו של הרשע (ה) שלא תחפץ בה כלל. לא תחפץ בה לא בעולם הזה ולא בעולם הבא. ולפיכך כתוב ורשע ואוהב חמס שנאה נפשו ודאי. ר״א שנאה נפשו. כמש״כ (עמוס ו) נשבע אדני אלהים בנפשו (ו) ולפיכך צדיק יבחן: (א-קלט:)

רבי אלעזר אמר כל מה שעושה הקב״ה ברין הוא. בשביל לטהר לנפש הזאת להביאה לעולם הבא. לפי שכל מעשי הקב״ה הם ברין ובאמת. בשביל להעביר ממנה זה הזוהם שקבלה כעולם הזה. ולכך נשבר זה הגוף ותטהר הנפש. ולפיכך עושה הקב״ה לזה הזכאי שיסבול יסורים ומכאובים בעולם הזה. ויטהר מכל ויזכה לחיי עולם. וע״ז כתוב ה׳ צדיק יבחן וראי. וזה נתבאר: (א-קפא.)

ראש הישיבה אמר. עץ שאינו נדלק יפה מכים בו וידלק. הנשמה הגוף שאין עולה בו אור מנקשים בו ויעלה בו אור הנשמה ויתאחדו זה בזה להאיר. ובכן הגוף מעלה אוז מתוך הנשמה. מהרר מרומם ומשבח מתפלל תפלתו ותחינתו ומברך לרבונו. אם כן הכל מאיר .. וע״כ כתוב ה׳ צדיק יבחן. מנקש בו ואז הוא מאיר ומתגבר במאור. יבחן. כמש״כ אבן בחן: (ג-קסח.)

י צריק ה׳ צדקות אהב ישר יחזו פנימו. פתח רבי שמעון ואמר מקרא זה אמרו בו החברים מה שאמרו. אבל כי אריק ה׳. צדיק הוא ושמו צדיק. ולפיכך צדקות אהב. ישר. והוא ישר כמש״כ (דברים לב) צריק וישר הוא. וע״כ יחזו פנימו כל בני העולם ויתקנו דרכיהם ללכת בדרך הישר כראוי. ובוא וראה כאשר הקב״ה דן את העולם אינו דן אותו אלא לפי רוב האנשים (ז) : (כ-קצר.)

עוד ישב רבי שמעון ודרש כי צדיק ה׳ צרקוח אהב ישר יחזו פנימו. מפני מה צדקות אהב. משום דישר יחזו פנימו. מהו פנימו. פנים העליונים. שבני העולם צריכים לבקש רחמים ממנו על כל מה שנצרך להם (n) א״ל רבי אלעזר בנו אם כן ישר

עלאה איהו (ג) ותא חזי בומנא דקב"ה אתרעי בנשמתיה מחי לגופה בגין דתשלוש דב״כ לאנהרא בה כשמתא. דהא בעוד דנשמתא עם גופא נשמתא לא יכלא לשלמאה . םלמה . נופא נשמתא אתרע 107 לדיק יבחן. מהו לדיק יבחן. כד״ה (שם כח) אבן בחן פנת יקרת. הכי נמי לדיק יבחן. אתקיף ליה כהאי אבן בוחן דהיה פנת יקרת . ורשע והוהב חמום שנהה דקב״ה נפשו. מהו שנאה נפשו. סלקא דעתך איהו. דנפשו שנאה לההוא רשע (ד) אלא ההוא דרגא תליין ביה שנאה נפשו דההוא כסמתיו 507 רשע (ה) דלא בעיא לה כלל. לא בעיא לה לא בעלמא דין ולא בעלמא דאתי. ובג״כ כתיב ורשע ואוהב חמס שנאה נפשו ודהי. ד"א שנאה נפשו. כד״א (ממוס ו) נשבע אדני אלהים בנפשו (ו) ובג״כ לדיק יבחן: (א-קלטי)

רבי אלעור אמר כל מאי דעביד קב״ה בדינא איהו. בגין לדכאה להאי כפשא לאייתאה לה לעלמא דאתי. בגין דכל עובדוי דקב״ה אינון בדילא וקשוט. בגין לאעברא מנה האי זוהמא דהבילת בהאי עלמא. וע״ד אתבר האי גופא ואתדכיאת נפשא. ובג״כ קב״ה עביד להאי זכאה דיסבול יסורין ומכאובין בהאי עלמא. ויתנקי מכלא ויוכה לחיי עלמא. וע"ד כתיב ה׳ לדיק יבחן ודהי. והא אחמר: (א-קסא.)

רב מתיבתא אמר. אעא דלא סליק נהוריה יבטשון ביה ואנהיר. גופא דלא סלקא ביה נהורא דנשמתא ביה ויסלק נהירו דנשמתא יכשמון ויתמחדון דא בדא לאנהרא . כדין גופא סליק נהירו מנו נשמתא. מהדר מרומס ומשבר מללי ללותיה ובעותיה ומברך למאריה. הא כדין כלא נהיר .. וע"ד כתיב ה׳ לדיק יבחן. בטש ביה וכדין נהיר ואמקף בנהירו. יבחן. כד"א אבן בחן: (ג-קסתי)

לדיק ה׳ לדקות אהב ישר יחזו פנימו. פתח רבי שמעון ואמר האי קרא אמרו ביה חבריא מאי דאמרו. אבל כי לדיק הי. לדיק הוא ובמיה לדיק . ובג״כ לדקות אהב. ישר. ואיהו ישר כד״א הוא. וע״ד יחזו פנימו כל (דנרים לב) לדיק וישר בני עלמא ויתקנון ארחייהו למהך בארה מישר כדקא יאות. ותא חזי כד דאין קב״ה עלמא לא דן ליה אלא לפוס רובן דבני נשא (ז): (נ-קיד.)

תו יתב רבי שנועון ודרש כי לדיק ה׳ לדקות ישר יחזו פנימו. מאי טעמא לדקות אהב. 386 דישר יחוו פנימו. מה פנימו. פנים עלאין. משום דבני עלמה בעיין למבעי רחמי מניה על כל מהי דאלטריכן (ח) א״ל רבי אלעור בריה אי הכי ישר 5101

יחנה זיו הזהר

(ג) כדכתים נעשה אדם בצלמנו: (ד) הלא הוא בעל הרחמים וצופה לרשע וחפץ בהצדקו: (ה) פי׳ שמרת המלכות כל הנשמות יוגקות ממנה. וכיון שהיא מדת הדין שייך כה לומר שהיא שנאה נפשו של הרשע. נמצא לפי״ו שנפשו אין מוסב על הקב״ה איא עד הרשע: (ו) לפי פירוש זה נפשו מוסב על הקב״ה. והיינו המלכות שהיא בבחי' נפש נגד הקב״ה דהיינו תפארת שהוא בבהי' רוח. ווהו הסוד של הפסוק נשבע ה״א בנפשו. ווהו שמסיים ולפיבך צדיק יבחן, פי' יחוקהו ויאמצהו כי אותו תאהב נפשו: (ו) ירצה התרין בוה מדוע אמר צדקות בלשון רבים ולא אמר צדקה אהב בל״י, והוינו כיון שדן את העולם לפי רוב האנשים בעלי צדקות: (ח) עוזה נראה נכאורה דישר יהוו מוכב על בני העולם לפיבך מקשה רבי אלעור קושיתו:

10

פנימו מבעי ליה. או ישרים יהוו. מהו 510 יהוו. אמר ליה רוא עלאה (ט) דאיכון ימי ישל םתימיו . דכל סתימא קרישא דעתיקא **670** עולם רועיל אקכון אכפין דאיכון m פנימו בארה מישר מאי דאלשריך דתאכא eage. חמאו בשעתא דקב״ה אשגה בעלמא. וחמא דמתכשרן עובדיהון דבני נשא לתתא. אתגליא עתיקא קדישא בועיר אנפין. ומסתכלין 5 איכוז כהנפיו אכפיז סתימין ומתברכן כלהו. מאי טעמא מתברכן. משום דמסתכלין אלין באלין בארח מישר. דלא סטו לימינא ולשמאלא. הס"ד ישר יהזו פנימן. ומתברכן כלהו ומשקייו דה לדה. עד דהתברכן כלהו עלמין. ומשתכחי כלהו עלמין כחד. וכדין אתקרי ה׳ אחד ושמו אחד. עלמא סגיאו אסתים עתיהא הדישא מובי 751 ולא מסתכלין אנפין באנפין. וכדין דינין מתעריו בעלמא. כרסוון רמיו ועתיק יומין אסתים ולא אתגליא. סה"ד תוה הוית עד די כרסוון רמיו ועתיק יומין יתיב (זניאל ז) עד כי ברסוון רמיו. דאינון כתרין עלאין דמשקיין לכלהו אחרנין לאוקומי בקיומייהו ומאן איכון. אבהן. ועתיה יומין יתיב ולא אתגליא (י)

לשון הוהר

יחוה פנימו הו׳ צריך לומר. או ישרים יחוון מהו ישר יחזו. אמר לו סוד עליון כאן (י) שאותן ימי קדם של הקרמון הקדוש נסתר של כל הנסתרים. וימי עולם של פני קטנות שהם נקראים פנימו. מסתכלים בדרך ישר מה שצריכים לראות. שלמרנו בזמן שהקכ״ה משגית בעולם. ורואה כי טובים מצשה האנשים למשה. מופיע קרמון הזרוש בזני קטנות. ומסתכלים כל אותן הפנים של פני קזנות בזנים הנסתרים ומתברכים כלם. מדוע מתברכים. משום שמסתכלים אלה באלו בדרך ישר. שאין נוטים לימין ולשמאל. זש״כ ישר יחזו פנימו. ומתברכים כלם ומשפיעים זה לזה. עד שנתברכים כל העולמות. ונמצאים כל הצולמות כאחד. ואז נקרא ה׳ אחד ושמו אחד. וכאשר חטאי העולם מרובים נסתר קדמון הקדוש ואין מסתכלים פניה בפנים. ואז דינים נתעורוים בעולם. כרסוון רמיו ועתיק יומין נסתר ולא נתנלה. זש״כ חזה הוית עד די כרסוון רמיו ועתיק יומין יתיב (דגיאל ז) עד כי כרסוון רמיו. שהם כתרים העליונים שמשפיעים לכל האחרים להתקיים בקיומם. ומי הם. האבות. ועתיק יומין יתיב ואינו נתגלה (·) (ג-שולם רחמים לדין: (ג-שוה) ואז מהזבים לדין: (ג-שוה)

לשון קורש

יבריה ה׳ כל שפתי חלקות וגו׳. אשר אמרו ללשנגו נגביר וגו׳. רבי אבא פתח (איוב יש) גורו לכם מפני חרב כי חמה עונות חרב למען תדעון שדון. בוא וראה בלשון הרע שאמר הנחש להאשה גרם להאשה ולאדם לגזור עליהם מיתה ועל כל העולם. בלשון הרע כתיב (תהלים נז) ולשונם חרב חדה. לפיכד גורו לכם מפני חרב. מפני לשוז הרע. כי חמה עונות

יב

יכרת ה׳ כל שפתי הלקות וגו׳. אשר אמרו ללשכנו כגביר וגו׳. רבי הבה פתח (חיוכ יט) גורו לכם מפני הרב כי המה עונות הרב למען תדעון שדון. תה חוי בלישנה בישה דהמר נחש להתתה גרים לאתתא ולאדם למגזר עלייהו מיתה ועל כל עלמא. בלישנא בישא כתיב (תהלים נו) ולשונם חרב חדה. בגין כך גורו לכס מפני הרב. מפני לישלה בישה. כי המה

וכדין מספכין חייבי עלמא רחמי לדיכא. (ג-טו.)

27

עוכום זיו הזהר

(ט) זה סור עליון המבאר פעולת העבדות והצדקות של צדיקים וישרים איך תוכל זאת לגרום השתנות האלוה מרצון לרצון. כי הלא כתוב אני ה' לא שניתי. וסבאר הסוד שאין זה השתנות ברצונו ית' שהוא המדך הטוב והמציב תפיד. אבל בשביל שבר ועונש ובחירה ברא הבורא את העולם באופן שהתחתונים במעשיהם המובים יגרמו שהספירות של ז' ימי בראשית שהן ז' הספירות מן חסר עד מזכות שנקראין ימי עולם שבהן גברא העולם גם נקראין זעיר אנפין דהיינו פני קטנות יתנשאו ויתקרבו ויתחבר פנים כפנים עם ג׳ ספירות העדיונות הכמה בינה ודעת שנקראין ימי קדם ונקראים עתיקא קרישא או אריד אנפין דהיינו פני גדלות. וע"י התקרכותן פנים כפנים אלה עם אלה יקבלו פני קשנות מן פני גדלות שפע הנשפעת בלי הפסק ובלי השתנות מן הא"מ כ"ה. ואז העולמות יצירה ועשיה התלוים בז' הספירות של ימי עולם מקבלים די שפע מן העולמות העליונים אציקות ובריאה התקוים בנ׳ סזירות העקיונות. זהו מסוד של ישר יחזו פניסו כסו שנתבאר הלאה בדברי הזהר אבל אם. מעשי התחתונים רעים אז תחת התקרכות עוד גורמים התרחקות אלה מאלה ונעשה המתרת פנים העליונים בסוד הכתוב ואנכי הסתר אסתיר את פני ונו'. ואז אין הסצירות של ימי עולם מקבלים די שצע וסדת הדין נובר בכל ענינים. והרי וח למשל שיש בהר גדול מאד מעין נובע שאינו פוסק עם שצע כל טוב. וכאשר האדם יעלה ויתנשא להתקרב אל הבעין ווכל לקבל השפעת המעין, וכאם לא יעלה לא יקבל, והמולם שיובל לעלות בו היינו תורה ומצות ומעשים מובים, זה תמצית הענין בקיצור מאד. כי אם לבאר הענין באריכות יש לעשות מן המאפר הות ספר גדול. וזה יסוד גדול בתכמת הקבלה: (י) לפי ענין זה יפורש ברסוון רמיו. שבסאות המרכבה נשלכים ונתרחקים מן עתיק יומין. וכסאות המרכבה היינו האבות כמו שאמיו חוד? האכות הן הם המרכבה. וזה רמו לספירות חסד גבורה תפארת ומלכות. אכר זם יצחק יעקב ודוד. ד' רגלי המרכבה. והם עומדים ומצפים זמוכנים תמיד לקבל שפע מן עתיק יומין בדי להשפיע לתבל ומלואה. אכל בלי מעשים מובים של התחתונים צתיק יוסין יתיב ואינו מופיע להתראות פנים בפנים ישר עם זעיר אנפין. ואו מדת הרחמים נהזכת לרין והשפע בצמצום מאד: ורע שענין זה שנתבאר כאן נקרא סוד עליית העולסות. ועקרו תולה בזמן כמו שבת ויודש. אבל לגרום היחוד של תשארת ומלכות שהוא יחוד קב״ה ושבינתיה אין תולה בזמן רק תולה בקיום המצות ובתלמוד תורה ותפלה כבונה:

תהפים יא-יג

27 -

כשון קורש

עונות חרב. מהו כי חמה עונות חרב. זו חרב לה׳ (6)

שלמדנו הרב יש לו להקב״ה שבו הוא דן לרשעים.

זש״כ (ישעיה לד) חרב לה׳ מלאה דם (דברים לב) וחרבי תאכל בשר, ולפיכך גורו לכם מפני חרב כי חמה

עונות חרב. למען תדעון שדון. שדין כתיב. למען

תדעו שכך הוא נידון (ז) מי שיש לו חרב בלשונו

ניהן בהרב ההיא שמכלה הכל.. רבי יצחק אמר בוא

וראה כל חטאי העולם הקב״ה מכפר עליהם בתשובה.

מלבד על לשון הרע שהוציא שם רע על חברו.

וכך ביארו שנאמר (ויקרא יד) זאת תהי׳ תורת המצורע.

זאת היא תורתו של מוציא שם רע (:) וכך אמר רבי

שמעון שעל הכל מוחל הקב״ה מלבד על לשון הרצ.

לפי שכתוב אשר אמרו ללשננו נגביר שפתינו אתנו

מי אדון לנו (ז) ובוא וראה כמה עשה אותו לשון הרע.

נגזר על אבותינו שלא יכנסו לארץ. ומתו אלה

שאמרו. ונגזר בכיה לדורי דורות. רבי חייא אמר

כל מי שמוציא לשון הרע מטמאים לו כל אבריו

וראוי להיות מצורע. לפי שהדבור הרע ההוא עולה

ונתעורר דוח טומאה עליו ונטמא. הבא להטמא מטמאים

אותו. בהדבור שלמטה נתעורר ענין אחר .. רבי

יהודה אמר כתיב זאת תהיה תורת המצורע. זא״ת תהיה ודאי כנגדו להפרע ממנו מאותו המוציא שם

רע (ה) ביום טהרתו והובא אל הכהן מה משמיענו (ו)

אלא נשמע מי שהוא בעל לשון הרע אין תפלתו

נכנסת לפני הקב״ה. שהרי נתעורר עליו רוח טמא.

אבל כיון שחזר בתשובה וקבל עליו תשובה (ו) מה

כתוב ביום טהרתו והובא אל הכהן: (ג-גב:)

۱

ההלים יג—יד

לשון הוהר

עונות חרב. מהו כי חמה עונות חרב. דה חרב (ה׳ (ה) דתנן חרב אית ליה לקב״ה דביה דאין לחייביא. הה"ד (יבעי' לד) חרב להי מלאה דם (דכרים לכ) וחרבי תאכל בבר. ובג״כ גורו לכם מפני חרב כי חמה בניו למען תדעון שדון. שדין כתיב. .370 פוכות דתדעון דהכי אתדן (כ) מאן דאית ליה חרב בלישניה אתרן בההיא חרב דשלי כלא.. רבי ילחה אמר תא חזי כל חובי עלמא קב״ה מכפר עלייהו בתשובה. בר מההוא לישנא בישא ראפיה שום ביש על חבריה. והא אוקמוה דכתיב (ויקרא יד) זאת תהי׳ תורת המלורע. זאת היא תורתו של מוליא שם רע (ג) והכי אמר רבי שמעון דעל כלא מחל קב״ה בר מן לישנא בישא. בגין דכתיב אשר אמרו ללשנט נגביל שפתינו אתנו מי אדוו לכו (ד) ותא חזי כמה עבד ההוא לישנא בישא. גזר על אבהתנא דלא יועלו לארעא. ומיתו אינון דאמרו. ואתגור בכיה לדרי דרין. רבי חייא אמר כל מאן דאפיה לישנא בישא אסתאבן ליה כל שייפוי בישא סלהא דההיא מלה ויתחזי לסגרא. בגין ואתער רוחא מסאבא עלוי ואסתאב. אתי לאסתאבא מסאבין אתער מלה אחרא .. רבי במלה דלתתא ליה . יהודה אוור כתיב ואת תהיה תורת המלורע. וא״ת תהיה ודאי לקבליה לאתפרעא מניה דההוא מוליא שם רע (ה) ביום טהרתו והובא אל הכהן מה קמ"ל (י) ליה לישנא בישא מהן דהית ללותיה DDDD לא עאלת קמי קב״ה. דהא אתער עליה רוחא מסאבא. כיון דאהדר בתבובה וקביל עליה תבובה (י) מאי כתיב ביום טהרתו והובא אל הכהן: (ג-גר:)

> איי משמים השקיף על בני אדם לראות היש משכיל דורש את אלהים. אמר רבי יוסי בוא וראה זכאים הם הצדיקים שנגנז להם הרבה טובות לעולם הבא. ואין מקום פנימי בכל אותן המקומות כהם המוכנים להיודעים בסוד רבונם. ויודעים להתדבק צהם בכל יום. על אלה כתוב (ישעי' מד) עין לא ראתה אלהים זולתך יעשה למחכה לו. מהו למחכה לו. כמט"כ (איוב לב) חכה את איוב בדברים (א) ואלה המשכילים בדברי החכמה ומדייקים בה ומחכים לה להבין ברור

# יד

משמים השקיף על בני אדם לראות היש משכיל - 9// 9 דורש את אלהים. אמר רבי יוסי תא חזי זכאין איכון לדיקיא דאתגניו להו כמה סבין לההוא עלמא. בכל איכון ולים כאיכון פנימאה לתר דידעי רוא דמאריהון. וידעי לאתדבקא בהו בכל יומא. על אלין כתיב (יבעי׳ סד) עין לא ראתה אלהים 6"70 זולתך יעשה למחכה לו. מהו למחכה לו . (איוכ לכ) הכה את איוב בדברים (א) ואלין איכון דדהקן למלה דחכמנא ודייקין לה ומחכאן לה למנדע ברירא דמלס

#### זיו הוהר

> ידורש למדכה זו פירוש שלומד בבחינות ובעיון עמוק למען ישכיל ויבין הימכי ד:רש למדכה זו פירוש שלומד בבחינות ובעיון עמוק למען ישכיל ויבין הימכי 12 2

הדבר

2

-28

דמלה לאשתמודעא למאריהון, אלין איכון דמאריהון משתבח בהון בכל יומא. אלין איכון דעאלין בין עלאין קדישין, ואלין עאלין כל תרעי דלעילא ולית מאן דימהו בידהון, זכאה חולקהון בעלמא דין ובעלמא דאתי : (א-קל:)

רבי שמעון אמר לעילא ברקיעא קיימא האי חיותא יופיאף. כזי בכל קיימא ואיהי דשמיה דהכמתא (ב) וכל איכון מפתחאן דחכמתא קיימין ביה. והאי חיותא היימא למתבע אגרא מעם קב״ה למיהב לכל אינון דרדפי בתר כל מאריהון דחכמה. ואפילו מכל בר כש (י) ואולפי חכמה למנדע למאריהון, ודא הוא אגרא דיהיב לבני נשא דרדפי בתר חכווה למלדע למאריהון. דכד נפק בר נש מהאי עלמא. נפקא על חיותא שרפים 17 היהה מעופפין ושמסת קמיה. ולא שבקא כל אינון גרדיני נימוסין די בטערא אחרא למקרב בהדיה. וכמה אינון בליחן קבלם סתרניה. ואלין שרפים כד נשלין ואתחוין אתכפיין דנפקן ליכון 500 מססוא כתשים שרפים דגרים מותה לכל עלמה : ההיה חיותה קדישה קיימה כדין כד נשמתא סלקא ומשאת שאיל לגביה. וכפום ההיא הכמתא לה ברוא דחכמתא דמאריה. דרדיף אבתרה ואדבק בה הכי יהבין ליה אגריה. ואי אדבק 63 55 לאדבקא יכיל 701 ההוא היכלא וקיימא עיילא. - 631 לבר מהות בכסיפו (ד) רד נטלין גדפייהו אלין שרפים דתחותה ואוקדין לה. בגדפייהו בכישי כלהו כדין - היימא 651 אתוקדת וקיימא ואתוקדת ולא והכי אתדכת בכל יומא. נהירת ולא נהירת. ואע״ג דעובדין עבין אית לה. בגין דלית הגרא בההוא עלמא ביקרא לאסתכלא בתכמתא דמשתדלי כאיכון דמאניסון. ולית שעורא לאגרא דאינון דידעי הכמתא לאסתכלא ביקרא דמאריהון. זכאה תילההון בעלמא דין ובעלמה דהתי. דכתיב (משלי ג) השרי הדם מלה הכמה וחדם יפיק תבונה: (נ-רמו:)

עצת עני תבישו כי ס׳ מחסהו. אמר רבי חייא כל ב״כ דאיהו לר עילא לגבי מסכלא יאות הוא דלא יתקיים בעלמא. ולא עוד אלא דלית ליה חיים לעלמא דאמי. וכל מאן דאיהו וותרן לגבי מסכלא יאות הוא דיתקיים בעלמא ויתקיים עלמא בגיניה. ואית לים חיים ואורכא דחיי לעלמא דאמי : (א-קי.)

רזא דא המינן בספרא דשלמה מלכא. דכל מאן דחס על מסכני ברעותא דלבא (ה) לא משתני דיוקניה לעלם מדיוקנא דאדם הראשון. וכיון דדיוקנא דאדם אתרשים ביה שליע על כל בריין דעלמא בההוא דיוקנא. הה"ד (כראשית ט) ומוראכם וחתכם יהיה על כל הית הארץ וגו׳. כלהו זעין ודאלין מההוא דיוקנא דאתרשים ביה. בגין דדא הוא פקודא מעליא לאסתלקא

הדבר להכיר את רבונם. אלה הם שרבונם מתפאר בהם בכל יום. אלה הם הנכנסים בין קדושים העליונים. והם נכנסים בכל השערים שלמעלה ואין מי שימחה בידם. אשרי חלקם בעולם הזה ובעולם הבא: (א-קל:)

רבי שמעון אמר למעלה ברקיע קיימת החיה ההיא אשר שמו יופיאל והוא עומד בכל סודות החכמה (נ) וכל אותן מפתחות החכמה נמצאים אצלי, והוא המלאך שעומד לתבוע שכר מאת הקב״ה ליתי לכל אותן הרודפים אחר כל בעלי החכמה. ואפילו מכל אדם (ג) ולומדים הכמה לדעת את רבונם. וזה הוא השכר שהוא נותן לאנשים הרודפים אחר חכמה לדעת את רבונם. שכאשר יוצא אדם זה מעולם הזה. מלאך ההוא יוצא נגדו על ד׳ שרפים מעופפים ופורה לפניו. ואינו מניה לכל אותן שרי הדין אשר בצד הטומאה לגשת אליו. וכמה הם מלאכי השלום סביביו. ואלה השרפים כאשר נוסעים ונתגלים נכנעים לפניהם אותן נחשים שרפים היוצאים מן הנחש ההוא שגרם מיתה לכל העולם: מלאך קדוש הזה עומד כאשר הנשמה עולה ומגעת אצלו. אז הוא שואל אותה בסודות החכמה האלוהית. וכפי אותה החכמה שרדף אחריה ונדבק בה כך נותנים לו שכרו. ואם היה ביכולתו ללמוד אותה החכמה ולא למד נדחית לחוץ ואינה נכנסת. ועומדת תחת היכל ההוא בבושה (ז) וכאשר מנשאים כנפיהם אותן השרפים אשר תחת החיה ההיא מנקשים בכנפיהם ושורפים אותר. נשרפת, קיימת ולא קיימת. והיא נשרפת ולא וכך נידונת בכל יום. מאירה ואינה מאירה. ואע״פ שיש לה מעשים טובים. לפי שאין שכר גדול בעולם ההוא כמו לאלה העמלים בחכמה להסתכל בכבוד רבונם. ואין שיעור להשכר של אותן היודעים חכמה הסתכל בכבוד רבונם. אשרי חלקם בעולם הזה ובעולם הבא. שכתוב (משלי ג) אשרי אדם מצא חכמה ואדם יפיק תבונה : (ב-רמז :)

עצר עני תבישו כי ה׳ מחסהו, אמר רבי חייא כל איש שהוא צר עין אל העניים ראוי הוא שלא יתקיים בעולם. ולא עוד אלא שאין לו חיים לעולם הבא. וכל מי שהוא וותרן לעניים ראוי הוא שיתקיים בעולם ושיתקיים העולם בזכותו. ויש לו חיים ואריכת החיים לעולם הבא: (א-קט.)

סוד זה ראינו בספר של שלמה המלך. שכל מי שמרחם על העניים ברצון הלב (ה) לא תשתנה צורתו לעולם מן צורת אדם הראשון. וכיון שצורתו של אדם נרשמת בו הוא שולט על כל הבריות שבעולם של אדם נרשמת בו הוא שולט על כל חבריות שבעולם בצורה ההיא. זש"כ (בראשית ט) ומוראכם וחתכם יהיה על כל חית הארץ וגו׳. כלם זועים ומפחדים מן הצורה ההיא שנרשמת בו. לפי שזאת המצוה טובה מכל

ויו הזהר

(2) זה המלאך הוא השר של ההיכל עוצם השמים" ונקרא ניכ היכל זוהר". והרמ"ז זצ"ל כתב כאן רמו. שהשם יופיא"ל בנימטריא קבל"ה: (ג) פי' אפילו מן הפהות כמנו כדאיתא במשנה איוהו הכם הלומר מכל אדם: (ז) זה ההכ" של אחתו בנימטריא קבל"ה: (ג) פי' אפילו מן הפהות כמנו כדאיתא במשנה איוהו הכם הלומר מכל אדם: (ד) זה ההכ" של אחתו תמלאך יופיא"ל, והוא ההיכל עצם השמים. היכל זוהר: (ה) פי' שנותן הצדקה לא בעבור התפארת וגיאות אלא מחנת לב המלאך יופיא"ל. הוא ההיכל עצם השמים. היכל זוהרי מיוח הכם הלומר מכל אדם: (ז) זה ההכ" של אחתו מילא המור קבל"ה: (ג) פי' אפילו מן הביל זהר: (ה) פי' שנותן הצדקה לא בעבור התפארת וגיאות אלא מחנת נדבת לב המלאך יופיא"ל.

13 2

לשון הוהר

מכל שאר המצות בענין זה שיתעלה האיש בצורתו של אדם. מניין. מנבוכדנצר. אע״פ שחלם לו הלום ההוא. כל זמן שהיה חונן לעניים לא נתקיים בו החלום. כיון שהטיל עין רעה שלא לחונן לעניים מה כתוב (דניאל ד) עוד מלתא בפום מלכא וגו׳, מיד נשתנה צורתו ונטרד כין האנשים. זש״כ נעשה אדם. כתוב כאן עשיה. וכתוב שם (רות ב) ושם האיש אשר עשיתי עמו היום בועז: (א-יג:)

5 לאסמלקא. 30 דאדס בדיוקניה >"3 שאר פקודין. מנלן. מנבוכדנלר. אע״ג דחלם ההוא חלמא. כל זמנא דהוה מיחן למסכני לא שרא עליה הלמיה. כיון דאטיל עינא בישא דלא למיחו למסכני מאי כתיב (דניא: ד) עוד מלתא בפוס מלכא וגו׳. מיד אשתני דיוקניה ואטריד מן בני נשא. הה״ד נעשה אדם. כתיב הכא עשיה. וכתיב התם (רות ג) ושם האיש אשר עסיתי עמו היום בועו: (א-יג:)

10

מזמור לדוד הי מי יגור באהלך וגו׳. הולך תמים

10

כזו אור הולך תמים כזור באהלך וגו׳. הולך תמים ופעל צדק ודבר אמת בלבבו. אמר רבי אלעזר מקרא זה ביארתי וביארו החברים. הולך תמים. זה אברהם. שכאשר גימול נקרא תמים. ופועל צדק. זה יצחק. ודובר אמת בלבבו. זה יעקב. וראי יעקב באמת נדבק. (כמו שכתוב (מיכה ז) תתו אמת

ליעקב חסד לאברהם :) (א--קסא.) רבי אבא אמר י״י מי יגור באהלך וגו׳. הולך תמים ופועל צדק. מי הוא פועל צדק. אלא אלו אותן שמתקנים להשכינה בעדיים בלבושים ובעטרות שלה. וכל אחד פועל צדק נקרא: (ג-צח:)

ופעל לדק ודבר אמת בלבבו. אמר רבי הולך ואוקמוה הבריא. הא אוקימוא אלעזר תמים. דא אברהם. דכד אתגור תמים אקרי. ופועל לדק. דא ילחק. ודובר אמת בלבבו, דא יעקב. ודאי יטקב באמת אתדבק. [כמה דכתיב (מינה ז) תהן אמת ליעקב הסד לאברהם :] (א-קסא.) אבא אמר י"י מי יגור באהלך וגו׳. הולך רבי תמים ופועל לדק. מאן הוא פועל לדק. אלא אלין אינון דמתקני למשרוניתא בתכשישהא בלבושהא

בעישרהא. וכל חד פועל לדק אקרי: (ג-לח:)

אמר רבי יהודה בן רבי יוסי אלה עשרה הם כנגד עשרת הדברות שצריכים ישראל לקיים. אמר רבי יוסי הלא אחד עשר הם. אמר לו לא רגל על לשונו לא עשה לרעהו רעה דבר אחד הם. שכל המרגל בחברו מ׳ד עשה עמו רעה. לא רגל על לשונו ולא עשה עמו רעה. וכי מאין נחשוב לאלה כנגד עשרת הדברות. אמר רבי כל עשרת הדברות נשמעים מהם. הולך תמים. כנגד אנכי ה׳ אלהיך. מלמד שצריך האדם לקבל עליו אימת עול מלכות שמים. ואין לו רשות להרהר במה שאינו יכול להשיג. כך משמע שנאמר אנכי הי אלהיך ס<del>ת</del>ם. כתוב כאן הולך תמים. וכתוב שם תמים תהיה עם ה׳ אלהיך. ואין לך רשות להרהר על מה שלא הורשית. ופועל צדק. כנגד לא יהיה לך אלהים אחרים על פני לא תשתחוה להם ולא תעבדם. מכאן אמר רבי יהודה אין לך דבר עומד כנגד חילול השם. מניין. ממסית. שנאמר ידך תהיה בו בראשונה להמיתו. למה. כי בקש להדיחך מעל ה׳ אלהיך. ואם יהרגנו נקרא צדיק מק:א ופועל צרק. וזהו שכתוב ופועל צרק. ודובר אמת בלבבו. כנגד לא תשא את שם ה׳ אלהיך לשוא. אמר רבי הלא אין הם כסררן. אבל אע״פ שאין הם כסדרן כך יפה לדרוש אותם. לא רגל על לשונו לא עשה לרעהו רעה. כנגד לא תענה ברעך עד שקר. וחרפה לא נשא על קרובו. כנגד מחלל שבתות בפרהסיא (ה) רבי יוסי אומר כנגד לא תגנב. שכתוב אם זרחה השמש עליו (כ) נבזה בעיניו נמאס. כנגד לא תרצח. מי שהוא נבוה בעיניו אינו עושה קטטה שירצח למי ואין מי שירצח לו. ואת יראי ה׳ יכבד. כנגד כבד את אביך ואת אמך. אמר רבי יוסי על הכל חייב אדם לכבד את אביו ואמו. יצא מכלל זה אם יאמרו לו לעבור על דברי תורה או לעבוד עבודה זרה שאינו חייב לכבדם לשמוע להם. זש"כ ואת יראי ה' יכבד. נשבע להרע ולא ימיר. כנגד לא תנאף. שהרי אם יצרו רוצה למשול עליו יטיל שבוצה על עצמו כנגד יצרו. כבועו שאמר (רות ג) חי ה׳ שכבי עד הבקר. כספו לא נתו בנשך. זהו כנגד לא תגנב. ודאי מי שנזהר מללות ברבית לא ילך לגנוב. ושוחד על נקי לא לקח. כנגד לא

תחמוד: (י״יו)

מכתם לדוד במרני אל כי חסותי בך. הא אוקימנא מהו מכתם. מך. תם. מך בגין דלית לה כהוכת

120

#### ויו הוהר

אור

לן (ה) יש לומר שביום השבת הכביה וכנכת ישראל קרובים זה לזה יותר מבימות החול. והמהלל שבת בפרהסיא מראה חלול השם גדול ונושא הרפה גל קרובו שמכוה את השכת קודש: (כ) ושם פירוש הכתוב שבאם הננב חוא קרובו אסור להמיתו אעים שהננב נושא הרכה על קרובו. ולפיבך וייל שמוסב על לא תונב: 14 2

110

מכתם לדוד שמרני אל כי הסיתי בך. זה ביארנו

מהו מכתם. מך. תם. מך לפי שאין לה

כהארא מדילה (א) תם כד סיהרא באשלמותא ונהרא בנהירין עלאין כדין תם. ועל דא מכתם לדוד. אימתי. כד אתנשירת סיהרא. הה״ד שמרני אל (ג) כי חסיתי בך. מהו הסיתי. כד"א הסיה נפשי (ג) מאי מעמא שמרני א״ל (ד) סטרא דאברהם בעא לאתערא דינהיר תמד עלאה לחמדי דוד הנאמנים: (ו"ח)

ראי מנת הלקי וכוסי אתה תומיך גורלי. אמר רבי ילחק תא חזי על האי אילנא דכל חילוי ביה אמר דוד אתם תומיך גורלי. מהו גורלי. うっち דא עדבא דאחיד ביה דוד מלכא (ה): (נ-כלט:)

את ה׳ אשר יעלני וגו׳. אמר רבי אלעור אברד סזיכן 60 דומכין אמר דוד . 55 · דכתיב אברך את ה׳ אשר יעלני. וכתיב (תהלים לד) אברכה את ה׳ בכל עת וגו׳. (שם קד) ברכי נפשי את ה׳. אוף הכי בשירותא דללותא אמרינן ברכו את ה׳ המבורך. ולומנין אמר דוד ברכו ה׳ מלאכיו. ברכו ה׳ כל לבחיו וגו׳ (שם קי) ולא אמר את. אלא למלאכי דאינון בבי מרומה דאדרה עלאה אתמר עלאי ברכו ה׳. אכן דיתבי לתתא ברכו את ה׳. בגיו דאכן לריכין לאמשכא עלן להאי א״ת (ו) ובה כיעול לגבי מלכא לאחואה אכפוי. וע״ר אמר דוד (חהלים יו) אני בלדק אחזה פניך. בלד״ק ודאי. ובג״כ שירותא דללותה ברכו את ה׳. לאמשכה על רישן האי א״ת. וכיון דאכן משכן להאי אית עלנא אית לן למימר ללותה ולשבחה. ובג״כ הסור לברכה לב״כ עד לה יללי ב"כ ללותיה וימשיך על רישיה להאי א"ת. ואי יקדים ויברך לב"ג בקדמיתה הה המשיך להסוה בר נם במה על באתר ליםיה ו דהאי ה״ת למלאכי ובג "כ עלאי כתיב ברכו ה׳. ואכן א״ת ה׳ לתוספת: (ג-קי:) ואמר. כתיב אברך אלעזר דרם רכי 10 את ה׳ אשר יעלני. וכתיב אברכה את ה׳ בכל עת תמיד תהלתו בפי. מאן אלטריך ברכתא מן תתאי. א״ת. דהא אתאחדא בהו כשלהובא בפתילה (י) ודוד דהוה ידע דא אמר אברכה א״ת: (ג-קיטי)

תודיעני ארה היים שבע שמהות את פניך נעימות בימיכך כלה. תא הזי כד ישראל מכשרן עובדייהו ההיא מזבח שלמא בסמרא דימינא (ח) זהוו הויין כחיזו אריה רביע עליה על קרבוא ואכיל ליה. וע״ד אקרי אריאל מדבחא קרית חנה דוד ודאי . דחולקיה דדוד היא וכל יומוי אשתדל לאכהרא . לאכהרא לה . נעל דא תודיעני ארה חיים . כד״א (שמות כ) וידע אלהים (ט) ארה היים. ומאן הוא (י) שבע שמחות

זיו הותר

(ה) זו מדת המלכות שורש דוד המלך גדמית להלבנה שאין לה אור של עצמה אלא מה שמקבלת מן השמש. וכמו (ל) כן המלכות מן התפארת: (כ) המלכות צריכה שמירה ומחסה מן הס"א שלא יניקו ממנה השפעי (ג) נפשי זו המלכות שנקראת נפש וצריכה שמירה ומחסה בפני הס"א: (ז) מדייק למה הזכיר השם א"ל שהוא תסד מדרגת אברהם. דובעכות שבעואת עש הגויבה שמיות המהכות שתוכל הקרא בשם תסדי דור ע"י שתקבל השפעה מן מדת התסד: (ה) זו מדת ואומר שות ואומר שות משום שאל זה תשוקת המלכות שתוכל להקרא בשם תסדי דור ע"י שתקבל השפעה מן מדת התסד: (ה) זו מדת המלכות גורלו וחלקו של דוד: (ו) מדת המלכות נקראת אית כיון שנבללת מן כ"ב אותוות מן א' עד ת'. וגם נקראת בשם צדק: (ו) ובשביל התקשרות הזאת עם ישראל נקראת המלכות בשם כנסת ישראל: (ח) מדת המלכות נקראת מוב״ת. וצד הימין היינו מדת ההסד: (ט) פי׳ שהשם אלהים שהוא מדת הרין יתהפך להמסים: (י) שואל אינה ארת התיים: 2

15

אור משלה (ה) תם כאשר הלבנה בשלימות ומאירה באורות עליונים אז תם. ועל כן מכתם לרוד. מתי. כאשר נשמרת הלבנה. זש״כ שמרני אל (כ) כי חסיתי בך. מהו חסיתי. כמש״כ חסיה נפשי (ג) מה הטעם שמרני א"ל (ז) צד של אברהם נצרך להתעורר (דיח) שיאיר חסר העליון לחסרי דור הגאמנים: (דיח)

ו״ו מנת חלקי וכוסי אתה תומיך גורלי. אמר רבי יצחק בוא וראה על עץ הזה שכל כחותיו בו תלוים אמר דוד אתה תומיך גורלי. מהו גורלי. זה הגורל שנאחז בו רוד המלך (ה): (ג-רלט:)

אברך את ה׳ אשר יעצני וגו׳. אמר רבי אלעזר הרי אנו רואים שלפעמים אמר דוד את. שכתוב אברך את ה׳ אשר יעצני. וכתוב (תהלים לד) אברכה את ה׳ בכל עת וגו׳. (שם קד) ברכי נפשי את ה׳. כמו כן בהתחלת התפלה נתתקן לומר ברכו את ה׳ המבורך. ולפעמים אמה דוד ברכו ה׳ מלאכיו. ברכו ה׳ כל צבאיו וגו׳ (שם קג) ולא אמר את. אלא למלאכים העליונים שהם במרומים של היכל העליון נאמר ברכו ה׳. אנו היושבים למטה ברכו את ה׳. לפי שאנו צריכים להמשיך עלינו א״ת הזאת (י) ועמה נכנס אצל המלך לחזות פניו. וע״כ אמר רוד (תהלים יז) אני בצדק אחזה פניך. בצר״ק וראי. ולפיכך התחלת התפלה ברכו את ה׳. להמשיך על ראשינו א״ת הזאת. וכיון שאנו מושכים א״ת הזאת עלינו יש לנו לומר התפלה ולשבח. ולפיכך אסור לברך לאיש קודם שיתפלל האדם תפלתו וימשוך על ראשו א״ת הזאת. ואם מקדים ומברך תחלה לאיש הרי נתמשך לזה האיש במה על ראשו במקומה של א״ת הזאת. ולפיכך למלאכים העליונים אמר ברכו ה׳. ואנחנו א״ת ה׳ להוספה: (ג-קצ:) כתוב אברך ואמר. אלעזר עור ררש רבי את ה׳ אשר יעצני. וכתוב אברכה את ה׳ בכל עת תמיד תהלתו בפי. למי נצרך ברכות מן התחתונים. לא״ת. שהיא נאחזת בהם כשלהבת בפתילה (ו) ודוד שהיה יורע זה אמר אברכה א״ת: (ג-קצט.)

רן דיעני ארח חיים שבע שמחות את פניך נעימות בימיגך נצח. בוא וראה כאשר ישראל מטיבים מעשיהם מזבח ההיא שולטת עם צד הימין (ה) והיו רואים כתבנית אריה רובץ עליה על הקרבן ואוכל אותו. ולכך נקראת אריאל המזבח קרית חנה דוד וראי. כי חלקו של דור היא וכל ימיו צמל להאיר לה. ועל כן אמר תוריעני ארח חיים. כמש״כ (שמות ב) וירע אלהים (ט) ארח חיים. מי הוא (י) שבע

שמחות

שמחות את פניך. זה שכל שבע נכללות בו יהזיר פניו לעומת פניך שאני נאחז בהם (++) ואז נעימות בימינד נצח. שהשמאל יתכלל בימין: (ו״ח)

77

שמחות את פניך. ההוא דכל שבע אתכלילן ביה יהדר אנפוי לקבל פניך דאנא אחיד בהון (א) וכדין נעימות בימיכר כלח. דשמחלה התכלילת בימיכה : (ויה)

17:

<u>תמ</u>קרן לדוד שמעה ה׳ צדק הקטיבה רנתי האזינה תפלתי וגו׳. אמר רבי חזקיה זה שאמרנו לעולם יסדר אדם שבח רבונו ואחר כך יתפלל תפלתו. זה האיש שלבו טרוד ורוצה להתפלל תפלתו אבל הוא בצרה. ואינו יכול לסדר שבח רבונו כראוי מה הוא יעשה (ה) אמר לו רבי יוזי אע״פ שאינו יכול לכוון לבו ומחשבתו. סדור השבח של רבונו למה יגרע. אלא יסדר שבח רבונו אע״פ שאינו יכול לכוון ויתפלל תפלתו. זש״כ תפלה לדוד שמעה ה׳ צדק הקשיבה רנתי. שמעה ה׳ צדק בתחלה. לפי שזה הוא סדור השבח של רבונו. ואח״כ הקשיבה רנתי האזינה תפלתי. ומי שיכול לסדר שבח רבונו ואינו עושה כך, עליו כתוב (ישעי' א) גם כי תרבו תפלה אינני שומע. (א-רמג:)

שמעד ה׳ צדק הקשיבה רנתי האזינה תפלתי בלא שפתי מרמה. פתח רבי חזקיה ואמר שמעה ה׳ צדק. כמה חביבה כנסת ישראל לפני הקב״ה. שבכל פעם שכנסת ישראל באה לפני הקכ״ה הוא נודמן לנגדה (כ) וש"כ שמצה ה׳ צד"ק הקשיבה רנתי האזינה תפלתי. אמר דוד אני מתקשר בכנסת ישראל, כמו שהיא נמצאת לנגין אני גם כן נמצא. ובעבור זה שמצה ה׳ צד״ק בתולה. ואח״כ הקשיבה רנתי האזינה תפלתי בלא שפתי מרמה. מהו בלא שזתי מרמה. אלא כך למהנו. כל דבור ודבור של תפלה שהאדם מוציא מפיו עולה למצלה ובוקע רקיעים. ונכנסת למקום שצריכה ליכנס. ושם נבחנת אותה התפלה אם היא תפלה כשרה או לא. ואם היא תפלה כשרה מכניסים לה לפני מלך הקדוש לעשות רצונה. ואם לא היא נדחית החוצה. ונתעורר באותה תפלה רוח אחר: (ג-גה.)

ממתים ידך ה׳ ממתים מחלד חלקם בחיים וגו׳. אמר רבי שמעון בוא וראה ממתים ידך ה׳ ממתים מחלד. הרי כאן שני צדדים. ידך ה׳ וחלר. ידך ה׳. זה הקב״ה. שהנשמה נאספת אליו. ממתים כחלר. זה צד הטומאה. שהגוף הוא שולט עליו. שנאמר

תפלה לדוד שמעה ה׳ לדק הקשיבה רנתי החזינה הפלתי וגו׳. אמר רבי חוקים האי דאמריכן לעולם ישדר בר נש שבחה דמהריה ולבתר ילני ללותיה! האי מאו דלביה עריד ובעי לללאה ללותיה ואיהו בעקו. ולא יכיל לסדרא שבחא דמאריה כדקא יאות מאי הוא (1) אמר ליה רבי יוסי אעייג דלא יכיל לכוונה לבה ורעותה. סדורה ושבחה דמהרים המחי יגרע. אלא יסדר שבחא דמאריה אע"ג דלא יכיל לכוונא ויללי ללותיה. הה״ך תפלה לדוד שמעה ה׳ לדק הקשיבה רכתי. שמעה ה׳ לדק בקדמיתה. בגין דהיהו סדורא דשבחא דמאריה. ולבתר הקשיבה רנחי האזינה תפלתי. ומאן דיכיל לסדרא שבחא דמאריה ולא עביד . עליה כתיב (יבעי׳ ה) גם כי תרבו תפלה איכני בומע: (א-רמג:)

שמעה ה׳ לדק הקביבה רכתי האוינה תפלתי בלא שפתי מרמה. פתח רבי חוקיה ואמר שמעה ה׳ לדק. כמה חביבה כנסת ישראל קמי קב״ה. דבכל ומנא דכנסת ישראל אתת לקמיה דקבייה אודמן לקבלה (כ) הה"ד שמעה ה׳ לד"ק הקשיבה האוינה תשלתי. אמר דוד אנא מתקשרנא בכנסת רגמי ישראל. כמה דהיא אשתכחת לקמך אנא נמי הכי אשתכחנא. וכנין כך במעה ה׳ לד״ק בקדמיתה. ולבתר הקשיבה האוינה תפלתי בלא שפתי מרמה. מהו בלא רנתי שפתי מרמה . אלא הכי תנינן. כל מלה ומלה דללותה דחפיק ב"כ מפומיה סלקה לעילה ובקצה רקיעין. דעאלת. ותמן אתבהות לאמר ועאלת הסית מלה אי היא מלה דכשרא אי לא. ואי היא מלה דכשרא עאלי לה קמי מלכא קדישא למעבד רעותה. ואי לאו סאטין לה לבר. ואתער בההיא מלה רוחא חתרה: (ג-גה.)

ממתים ידך ה׳ ממתים מחלד חלקם בחיים וגו׳. אמר רבי שמעון תא חוי ממתים ידך ה׳ ממתים מחלד. הכא איהו תרי סטרי. ידך ה׳ וחלד. ידך ה׳. דא קב״ה. דנשמתא אתכנישת לגביה. ממתים מחלד. דה סערה החרה. דגופה היהו שלפה עליה.

דכתיב

#### ויו הוהר

(לי) ומכאר שהוא תשארת הכולל לי הספירות ונקרא עין החיים הוא יהזור פניו להודווג עם המלכות שנאחו דוד בפנים שלה ואז יומתק השמא? רין ויתכלל בימין רחמים:

ין (h) בנסרא איתא שהמצמער בצרה פמור מן התפיה. והזוהר מחמיר בענין זה ושואל רבי הזקיה אם יש להקל בענין סידור שכח רכונו שהוא חדק התפלה עד יוצר אור לפטור להמצטער מיאמרו. ורבי יוסי החמיר בזה. ומביא ראיה מן הפסוק שמעה ה' צרק ונו' שקודם התפלה שהיא שמנה עשרה ברכות מחויב להיות תחלה צרק ורנה. דהיינו תפלת העשיה ותפדת היצירה שהם סירור שכחו של הקביה: (כ) צריק רמו על מרת המלכות והשכינה הקרושה. ווהו הסוד לומר קורם השמיע הספוק ארגי שפתי תפתח ונו׳. כי השם ארגי הוא של מרכות והשכינה הקרושה שנצרך להקרימה קורם התפרה כי עד ידה תועלה התפדה, והיא כמו עמודי הענן שהי׳ במרבר:

2

דכתיב (ישני׳ לח) לה הבים הדם עוד עם יושבי 

אני בלדק אחזה פניך וגו׳. פתח ההוא יודאי ואמר דוד מלכם הביבותה ודבקותה דיליה בההיה הב"ן הוה (ד) ומלה אמר (תהלים קיח) אבן מאסו הבונים היתה לראש פנה. וכד בעא לאסתכלא בחיזו יהרא דמארים. נפל לההיא אב״ן בידים בקדמיתא ולבתר עייל (ה) בגין דכל מאן דבעי לאתחואה קמי מאריה לא אעיל אלא בההיא אביין. דכתיב (ויקרא יג) בואית יבא אהרן אל ההדש (ו) ודוד משבה גרמיה ואמר אני בלד"ה אחזה פניך (ו) וכל אשתדלותיה דדוד לאתחואה בההיא מצ"ן כדקא יאות לגבי דלעילא: (א-ענ.)

۲۳

רים שמים וירד וערפל תחת רגליו. אמל לכי שמעון בשעתא דהב״ה בעא לאתגלאה בטורא דסיני. הרא קב״ה לכל פמליא דיליה ואמר לון. השתא ישראל ידעין בעי לאתגלי กังกำ כימוסי 763 רבייז עלייהו בחילא קגבורה לא יכליו טלייהו. אי אתגלי למסבל. אבל אתגלי עלייהו ברחמי ויהבלון נימוסי. הה"ד (שמות יט) ויהי ביום השלישי. ביום השלישי ודאי דאיהו רחמי (א) מנלן. דכתיב ויט שמי״ם וירד. ובהאי אתגלי קב״ה ליבראל. אקדים להו רחמי בקדמיתא. ולבתר אתיהיב להו אורייתא מסטרא דגבורה: (כ-פי)

לבי ילחק אמר כתיב וים שמים וירד. וכתיב (שמות יט) וירד ה׳ לעיני כל העם על הר סיני. וים שמים וירד. לאן נחת. אי תימא דנחת לסיני. על כדר כוני כתיב (ג) (ולא כתיב נהר סיני, אלא ויט שמים וינד. לאן נחת) אמר רבי יוסי נחית בדרגוי מדרגה לדרגה ומכתרה לכתרה עד דהתדבק בההיה הר״ך. וכדין אתנהיר סיהרא וקיימא באשלמותא. הה״ד וים שמים וירד לההיא אר״ך. וכדין כתיב על הר סיני. מתי קיימא על הר 67 סיני. הוי אימא שכינתה: (ג-פו.)

וירעם בשמים ס׳ ועליון יתן קלו ברד וגחלי אש. המר רבי יהודה כיון דחמר וירעם בשמים

שנאמר (ישעי' לח) לא אביט אדם עוד עם יושבי חדל (:) : (ב-רבר:)

אנו בצדק אחזה פניך וגר. פתח יהודי ההוא ואמר. דוד המלך חביבות ודבקות שלו באב״ן ההיא היה (ד) ועליה אמר (תהלים קיח) אבן מאסו הבונים היתה לראש פנה. וכאשר חפץ להסתכל במראה כבוד רבונו. לקח אותה האב״ן בידו תחלה ואח״כ נכנס (כ) לפי שכל מי החפץ להתראות לפני רבונו אל יכנס אלא באב״ן ההיא. שנאמר (ויקרא יג) בזא״ת יבא אהרו אל הקדש (ו) ודוד התפאר עצמו ואמר אני בצד"ק אחזה פניך (ז) וכל יגיעתו של דוד להתראות עם

אב״ן ההיא כראוי לפני העליון: (א-עב.)

### יח

ויא שמים וירד וערפל תחת רגליו. אמר רבי שמעון בשעה שהקב"ה חפץ להתגלות בהר טיני. קרא

הקב״ה לכל פמליא שלו ואמר להם. עכשיו ישראל צעירים שאין יודעים דרכי ואני חפץ להתגלות עליהם. אם אתגלה עליהם בכח של גבורה לא יוכלו לסבול. אבל אתגלה עליהם ברחמים ויקבלו משפטי. זש״כ (שמות יט) ויהי ביום השלישי. ביום השלישי ודאי שהוא רחמים (ה) מניין. שכתוב ויט שמי"ם וירד. ובזה נתגלה הקב"ה לישראל, הקדים להם רחמים בתחלה. ואח״כ ניתנה להם התורה מצד הגבורה: (ב-מי)

רבי יצחק אמר כתוב ויט שמים וירד. ונאמר (שמוה יט) וירד ה' לעיני כל העם על הר סיני. ויט שמים וירד. אנה ירד. אפשר תאמר שירד לסיני. על הר סיני כתוב (כ) (ולא כתוב בהר סיני. אלא ויט שמים וירד. אנה ירד) אמר רבי יוסי ירד במדרגותיו ממדרגה למדרגה ומכתר לכתר עד שנדבק באר״ץ ההיא. ואז נוארה הלבנה ועמדה בשלימות. זש"כ ויט שמים וירד לאר״ץ ההיא. ובכן כתוב על הר סיני. מה היה נמצא על הר סיני. זאת אומרת שזו השכינה : (ב-פו.)

ויךעם בשמים ה׳ ועליון יתן קלו ברד וגחלי אש. אמר רבי יהודה כיון שאמר וירעם בשמים 'n

זיו הוהר

10

3

(ג) אולם המתום נקרא הדל והיינו חלד, וזה שם מתהפך כמו כבש כשב : (ד) מדת המלכות נקראת אבין בסור הכתוב על אבן אחת שבעה עינים. שבעה דוקא ולא שבע. והבן: (ס) פירוש שהתקשר עצמו בשבינה הקדושה ולקחה לעזרתו להעלות תפלתו (ו) אדציעה הקרושה במקורה מדה המלכות נקראת ואיה ונקראת אבין ונקראת צדיק: (ו) אחוה פניך היינו התפארת מלך הקרוש ששמו שם הוייה ביה:

ד (ה) ספירת התפארת נקראת שמי"ם גם יום השלישי שהיא ספירה ג' מן ז' הספירות של ימי הבנין ומדתה מדת הרחמים ג (כ) כאן נדתקו מפורשי הזהר. ונראה לי שמח שמוקף הוא מיותר. ועיקר קושייתו שכתוב וירד סתם ולא פירש לאן ירד. ואם תרצה לומר דהיינו שירד על הר סיני, הלא בתורח אחר שנאמר וירד ה' נכתב על הר סיני. א"כ גם כאן היל"ל על הר סיני ולא סתם וירד, ועל זה מתרץ רבי יוסי שהמכוון תוא חורדה מן ספירות העליונות עד הספירה שנקראת אר"ץ שהיא המלכות והשבינה הקדושה, ונקראת לכנה יען כי אין לה אורה אלא מה שמאיר כה התפארת עם שאר הספירות וזהו שליכותה. ולולי שהיתה הורדה בואת שתנתן התורה ע"י התגלות אור האלהות באמצעות המלכות לא היה באפשרות לישרא". לכביי אור האלהות הגדולה. כי הרי גם אחר הירידה הזאת הי' קשה להם לסבול:

נימל

לשון הוהר

ה׳ למה כתוב ועליון יתן קלו (ג) אלא כאן נרמו סוד האמונה. מן למעלה מעלה יצא קול הנשמע. לאחר שהקול ההוא יצא ונשמע יצאו הרינים. ונתיבות של דין ורחמים יוצאים ומתפשטים משם (ז) וירעם בשמים ה׳. זה בית דין ברחמים (ה) והעליון אע״פ שלא נתגלה ולא נודע. כיון שקול ההוא יצא בכן נתגלה הכל דין ורחמים. זש״כ ועליון יתן קלו. כיון דיתן קולו בכן ברד וגחלי אש. מים ואש: (א-קטו.)

אמרדת ה׳ צרופה מגן הוא לכל החוסים בו. כתוב ויאמר אלהים יהי מארת ברקיע השמים. הרי נתבאר שכתוב מארת חסר. שנברא אסכרה לתיגוקות.. וזאת היא בחסרון הלבנה כשנקטן אורה. והיא מארת. וכאשר הלבנה נתתקנת נהפכות האותיות לאמר״ת. זש״כ אמרת ה׳ צרופה מגן הוא לכל החוסים בו. מגן הוא על כל רוחות רעות ומויקים המשוטטים בעולם בחסרון הלבנה לכל אותן הנאחוים

בה בהאמונה של הקדוש ברוך הוא: (א-יט:) דןי ה׳ וברוך צורי וירום אלוהי ישעי. פתה רבי יצחק ואמר הי ה' וברוך צורי. וכי אינני יודע שהקב״ה נקרא חי. אלא אפילו צדיק גמור הוא נקרא

ה׳ אמאי כתיב ועליון יתן קלו (ג) אלא הכא רוא דמהימנותא. מלעילא לעילא נפקא קול דאשתמע. דההוא הול ככקא ואשתמע כפקי דיכן. לבתר דדיכה ורחמי כפקין ומתפרשין מתמן (ד) וארחי וירעם בשמים ה׳. דא בי דינא ברחמי (ה) ועליון אע"ג דלא אבתכח ולא אתידע. כיון דההוא קול נפיק כדין אשתכה כלא דינא ורחמי. הה"ד ועליון יתן קלו. כיון דיתן קולו כדין ברד וגחלי אש. מיא ואשא : (א-קפו.)

אמרת הי לרופה מגו הוא לכל החוסים בו. כתיב ויאמר אלהים יהי מארת ברקיע הבמים. הא אוקמוה דכתיב מארת חסר. דאתברי אסכרה לכרי לכרה לכרה לכרה לכרים בגריעו דסיהרא דו צירת נהורא. ואיהי מארת. וכד אתתקנת שיהרא אתהפכן אתוון לאמר״ת. הה״ד אמרת ה׳ לרופה מגן הוא לכל המוסים בו. מגן הוא על כל רוחין בישין וקסעירין דמש עשי בעלמא בגריעו דילה לכל איגון דאחידן ביה במהימנותיה דקודשת בריך הוא : (א-יש:) ה׳ וברוך לורי וירום אלוהי ישעי. פתח רבי ילחק וחמר חי ה׳ וברוך לורי. וכי לח ידענת דקב״ה אקרי חי. אלא אפילו לדיק גמור איהו אקרי 10

הי

#### זיו הוהר

(:) קשה לו האם יש יותר עליון מן השם הוייה ביה. ועור קשה איך יתכן לומר על היותר עליון שגותן ברד וגחלי אש שוה סורה על דין הקשה. כי הלא שם אין מציאות לדין קשה של כרד ונחלי אש: (ז) כתרץ שלא סן העליון אם שהיה טווה על דין הקשה כי הלא שם אין בצאות לדין קשה של כרד וגחלי אשי לי) כחוון שליח סיימיין של אי היימיין ייצא יוצא ישר ברד ונהלי אש. אלא שבתחלה נתן קולו. והיינו כבירת ההפארת שהוא הסרכו של ז' הכפירות ההתחנות שנקראות ימי הבנין. וכהם נעיצה מקום להנהגה שעל פי דין בצירוף הרחמים: (ה) עהה כבאר הססוק וירעם בשמים ה'. כי שמים היינו ספירת התסארת שהיא מורכבת מן הסר דין, ווהו שאומר וירעם בישמים ה'. ואם תשאל איך נעשה ושת"שלות הדין, ומפרש ואומר שהבל מן העליון אבל לא יצא הדין ישר מן העליון אלא שהעליון הנסתר איך נעשה השת"שלות הדין, ומפרש ואומר שהבל מן העליון אבל לא יצא הדין ישר מן העליון אלא שהעליון הנסתר ימשונת כדמיות הראשונות רוציא תחלה את הקול הנשמע שהוא התפארת מרכז הי כפירות. ועי"ז נעשה האפשרות ימשונת רחמית הראות כביו הכיון שהיה שהיא הוה העומד הביון היש החתה התפארת הראשונות היוציה המשונת היה ומציאות רחסים המורכב מן חסר ודין מים ואש. והיינו ברר ונחלי אש. ווה ענין עמוק מאד בחכמת הקבלה: ווה טבואר בכמה מקומות שהתפארת נקרא קול והמלכות נקראת דבור:

הן ראיתי כי נכון להביא כאן על הססוק ותתן לי מנן ישעך וגוי מה שסובא בפירוש היקר "ארץ חחיים" על תהלים. וזה לשונו. כי הנה היה חילוק בין מניני סלכי ישראד למרכי בית דור, בי למכי ישראל היה מנן בעל שלש קצוות ולסלכי בית דוד היה סגן כפול בעל ששה קצוות. להורות שש לו אחיוה במדת הסלכות ומקבל שפע מן ששה קצוות. ידור הוא השריעי. כוה הציור. עכ"ל. והנה המרפים ברפום החדש צייר כאן רק מגן דוד פשום אבל בספרים ישנים



כשון הוהר

יד 35

מי. דהא חי לדי״ק איהו לעילא (י) ולדיק איהו לתתא לעילא קב״ה אקרי חי ולתתא לדיק אקרי זת. דכתיב (שמואל ג׳ כג) ובניהו בן יהוידע בן איש חי. מאאי אקרי חי. בגין דאיהו לדיק. דהא לדי״ק חי אקרי. חי העולמים. חי ה׳ וברוך לורי כלא חד. חי וברוך דלא מתפרשי מהדדי (י) דכד מתהברין הזדא אקרי באר מים חיים. דא כביע לגו במדא אקרי באר מים חיים. דא כביע לגו במדק אקרי רם ונשא. רם על כלא. דהא מליה כלאה דאיהו רם ונשא. רם על כלא. דהא מליה כליק יאות. ומתמן אתברכא לאכהרא לכל אינון דלתתא. וכד אתמליא כלא כדקא יאות כדין וירום אלהי ישעי: (ט) (א-קבי.)

רצי אלעור פתח ואמר מי ה׳ וברוך לורי וירוס אלוהי ישעי. אלוהי כתיב בוא״ו. האי קרא אית לאסתכלא ביה. מי ה׳. דא מי לדיקא יסודא דעלמא דאקרי מי דעלמין. וברוך לורי. דא הוא דכתיב (תהלים קמד) דרוך ה׳ לורי. ודא עלמא דאתקיים עליה לדיקא דא. וירוס אלהי ישעי. וירוס. דא עלמא עלאה. אלוהי בוא״ו דא שמים. כד״א (כם קטי) השמים שמים לה׳ (י) תא חוי דכתיב (כם סח) ברוך אדני יום יום יעמס לנו וגו׳. ברוך אדני באל״ף דל״ת נו״ן יו״ד. והאי קרא רוא דתכמתא איהו (יא) יום יום אלו בנתים ימים: (א-קלג:)

עד כן אודך בגוים ה׳ ולשמך אומרה. אמר רצי אלעור דוד מלכא אמר דא ברוח קודשא. בשעתא דחמא דהא יקרא דקב״ה לא אסתליק בסליקו ולא אתיקרא בעלמא אלא מסשרא דשאר עמין. ואי תימא הא קב״ה לא אתייקר בעלמא אלא בגיניהון דישראל. הכי הוא ודאי. דהא ישראל אינון הוי יסודא דשרגא לאכהרא. אבל כד שאר עמין אחאן ואודן ליה בשעבודא דיקרא דקב״ה. כדין אתיסף יסודא דשרגא ואתהקף על כל עובדוי בחבורא חדא. ושלים קב״ה בלחודוי עילא ותתא: (כ-סי.)

חי. שהרי חי צדי״ק הוא למעלה (ו) וצדיק הוא למטה. למעלה נקרא הקב״ה חי ולמטה נקרא הצדיק חי. שכתוב (שמואל נ׳ כג) ובניהו בן יהוידע בן איש חי. מדוע נקרא חי. לפי שהוא צדיק. שהרי צדי״ק חי נקרא. חי העולמים. חי ה׳ וברוך צורי הכל אחז׳. חי וברוך שאין נפרשים זה מזאת (ז) וכאשר מתחברים סאחד נקראת באר מים חיים. שהרי זה נובע לתוכה כאחד נקראת באר מים חיים. שהרי זה נובע לתוכה וזאת נתמלאה ממנו. וירום אלוהי ישעי. זה עולם העליון שהוא רם ונשא. רם על הכל. שהרי ממנו יוצא הכל (ח) וכל ההשפעות שנשפע למלאות באר הזאת כראוי. ומשם מתברכת להאיר לכל אותן שלמטה. וכאשר נתמלא הכל כראוי בכן וירום אלהי ישעי (ז): (א-קסד.)

רבי אלעזר פתח ואמר חי ה׳ וברוך צורי וירום אלוהי ישעי. אלוהי כתוב בוא״ו. מקרא זה יש לעיין בו. חי ה׳. זה חי צדיק יסוד עולם שנקרא חי העולמים. וברוך צודי. זהו שכתוב (<sup>תהלים קמד</sup>) ברוך ה׳ צורי. וזהו העולם שצדי״ק ההוא קיים עליו. וירום אלהי ישעי. וירום. זה עולם העליון. אלוהי בוא״ו זה שמי״ם. ככתוב (שם קטז) השמים שמים לה׳ (י) בוא וראה שכתוב (שם סח) ברוך אדני יום יום בוא וראה שכתוב (שם סח) ברוך אדני יום יום ומקרא זה סוד של חכמה הוא (יה) יום יום אלו שנתים ימים: (א-קצגי)

זעלי כן אודך בגוים ה׳ ולשמך אזמרה. אמר רבי אלעזר דוד המלך אמר זאת ברוח הקודש. בשעה שראה כי כבודו של הקב״ה לא נתרומם בהתרוממות ולא נתכבד בעולם אלא מצד שאר האומות. ואם תשאל הלא הקב״ה אינו מתכבד בעולם אלא בעבור ישראל. כך הוא בודאי. שהרי ישראל הם בעבור ישראל. כך הוא בודאי. שהרי ישראל הם המה היסוד של הנר להאיר. אבל כאשר שאר האומות באים ומודים לו בהכנעה לכבודו של הקב״ה. אז נתוסף היסוד של הנר ונתתקף על כל מעשיו בחבור אחד. וניכר שהקב״ה מושל יחיד למעלה ולמטה: (נ-סט.)

# זיל הזהר

דלשת

דרשת

(1) פרי שיקעילא מדת הימוד המעביר שפע כל הספירות מעלמא דדכורא אל המלכות נקרא כשם צריק ימוד עולם. גם נקרא בשם מי העולמים: (1) חי ה׳ זה היסוד. וברוך צורי זו המלכות. וכאשר הם אחד בהזדווגות להינביר השפע מזח לואת או המלכות נקראת באר מים חיים: (ח) אל היהי וצרי זו המלכות. וכאשר הם אחד בהזדווגות להינביר השפע מזח לואת או המלכות נקראת באר מים חיים: (ח) אלוהי ישעי מבאר שמומב על עולם הבינה אמא עלאה שממנה נשפע כל השפע למות למלכות באיצעות התמארת והימוד ושאר הספירות אשר סביביו (2) שע"י הודווגות התפארת ויסוד עם המלכות נעשה התרוממות למלכות באיצעות התמארת ויסוד ושאר הספירות אשר סביביו (2) שע"י הודווגות התפארת ויסוד עם המלכות נעשה התרוממות למלכות באיצעות התמארת ויסוד עם המלכות נעשה התרוממות למלכות באיצעות התמארת ויסוד שהמסור הספירות אשר סביביו: (2) שע"י הודווגות התפארת ויסוד עם המלכות נעשה התרוממות למלכות בעולם הבינה ואם הבנים שמחה: (ז) רבי אלעור נ״כ מבאר זה הפסוק כמו רבי יצחק שחי ה׳ וברוך צורי היינו ספירות יסוד ומלכות. נעשה התרוממות מספירות יסוד ומלכות בעולם הבינה ואם הבנים שמחה: (ז) רבי אלעור נ״כ מבאר זה הפסוק כמו רבי יצחק שחי ה׳ וברוך צורי היינו ספירות יסוד ומלכות. לאם מפורת, והוא סורש התפארת, והוו שהאות וא״ו מן השם הוי״ה ב״ה הוא שרש התפארת. היון שהאות וא״ו מן השם הוי״ה ב״ה הוא שרש ומן ורדים שהוא שמורש הפורש הפסוק באחר מעט. שהתפלל דוד ואמר יהי רצון שהאות וא״ו מן השם הוי״ה ב״ה הלא שרש ומן וירדים באוא עולם הבינה יושפע להשם אלוהי שהוא התפארת כין שימי נכל מפצי: (ה) ידצה לתרץ בוה כי הלמן ורודים שהוא עולם הבינה יושפע להשם אלוהי שהוא התפארת כל ישעי נכל מפצי: (ה) ידצה לתרץ כנה ליה ברוך ליו ברוך ביו ביו שיו מים ברכות. כי אם על המלכות צויך להיות ברובה ולא ברוך, לכא מור מיום יום. כי משם ארג"י בודאי היינו מלכות והשבינה הקרושה ונכתב אצלה ברוך כאשר ברוך לאיה ברוך לאים מביו היהיות ברובה והיה מביון מידי מינו מלכות ברוך לאיה מינו מלכות ברוך ליום יום יום יום יום מנה בותי מסכב בכוב הלא ברוך. לה מכב אצלה ברוך כשב ברוך על פי רוב אין מים בכוב אות מער ויסור. זה המכות והשבינה הקרושה ונכתב אצלה ברוך כאשר מיצר היא מכות מיום מיו מ מיא כהודוונות עם יום יום שהם שנתים כים משארת ויסוד נקראת המלכות ברוך להשבינה המרות המכור העיבו המדווגות המכות היו עם כרון

3

תהלים ימ

3

## דרשת רבי שמעון ליום השבת

השמים מספרים כבוד אל ומעשה ידיו מגיד הרקית. אמר רבי שמעון כד נהיר יממא ביומא דשבתה סליקו דחדוה סליק בכלהו עלמין בריימא בחדוה. כדין השמים מספרים כבוד אל ומעשה ידיו מניד הרקיע. מאן שמים. אלין שמים דשמא עלאה אתחוי בהו. דשמא קדישא אתרשים בהי, מספרים. מאי מספרים. אי תימא כמאן דמשתעי ספור דברים. לאו הכי. אלא דנהרין וכללין בכלילו דנהורא עלאה. וסלקין בשמא דכליל בנהירו דשלימו תיהו າກກາ . <del>כ</del>לאה ספור . דנללי בנהירו דשלימו ודסופרו דספר עלאה. ובגין כך סלקין בשמא םלים . 15521 שלים . ולהרין בלהירו 151525 אינהו מנללי שלים. ולהרי בגרמייהו מגו כהיכו 15:577 [דסופר] 15521 עלאה. 7090 ונהרי לכל ספר וספר (לכל כבוד וכבוד) דמתדבהן ביה. דהא מנייהו מההוא טפירו ונהירו נהיר כל עוקא ועוקא וכליד בכלילו. בגיו דבהאי יומל מתעמרן שמים וסלקין בשמה קדישה יתיר משהר יומין. ומעשה ידיו. ההוא סלא עלאה דנהיר מכל ספרין גניוין. דאיהו מעשה ידיו ותקונא דיליה דמתתקנא כיומה דה מכל שהר יומין מגיד הרקיע. מהי מגיד. לתתא מסיך מריבה וכניד דמלכת מכל מליא סמרוי. רהיע דאיהו ההוא הרהיע. דבירא איהו מכועת ההוא דנפיק נהר מעדן. ודא איהו דכגיד ומשיך לתתא כגידו דכוא . 5630 15:555 וכליד דנהיר מכל סמרין. ודת רקיע תכניד ליה במשיכו דרחימו ותיתובתת לאשהאה שקיו דחדוה למעלי שבתא. וכד כניד ומשיר ההוא פלא דבדולחא כלא מליא ושלים באתווי בכל איכון שבילין קדישין. וכיון הדיסיו דכלה אתחבר ביה אתעביד ביה ארחא לאשקאה ולברכא לתהא:

יום ליום יביע אמר. יומא ליומא ועוקא לעוקא. השתא משתעי קרא בארח פרס. היך שמים מספרים ומתקנין להאי עלאה ובכלילו בספירו . 7132 כגיד ומשיך ההוא רקיעא כגידו דטלא עלאה. וסיך ואמר יום ליום יביע אמר. יומא ליומא ודרגא לדרגא יחוו לאתכללא דא בדא. ולאתנהרא דא מן דא. מההוא דמכללי ספירו להאי כבוד. שמים ומנהרי יכיע . 6"72 . 121 าตาภ์ חתעביד מכע לאנהרא דא מן דא ולאתנללא דא מן דח מההוא שפירו וכלילו ופבילין אמר דלותוון 6555 דכפקין

5

## דרשת רבי שמעון ליום השבת

השמים מספרים כבור אל ומעשה ידיו מגיד הרקיע. אמר רבי שמעון כאשר האיר היום ביום השבת עליה של חדוה עולה בכל העולמות בשעשועים של שמחה. יאז השמים מספרים כבוד אל ומעשה ידיו מגיד הרקיע. איזה שמים. אלו השמים אשר שם העליון נתגלה בהם. שהשם הקדוש נרשם בהם. מספרים. מה מספרים. אפשר תאמר כמי שמספר ספור דברים. לא כן, אלא שמאירים ונוצצים בהחנוצצות אור העליון. ועולים בשם הכולל בהארה של שלימות העליונה. ואיזה הוא הספור, שמתנוצצים בהארת השלמות של [סופר] ספר העליון. ולפיכך עולים בשם השלם. ומאירים בהארה שלימה. ומתנוצצים בהתנוצצות שלימה. הם מתנוצצים ומאירים בעצמם מתוך הארת ההתנוצצות של ןסופרן ספר העליון, ומתנוצצים ומאירים לכל צד וצד ולכל כבוד וכבודן שמתדבקים בו. שהרי מהם מן הספור והארה ההוא נואר כל עיגול ועיגול ומתנוצל בהתנוצצות. לפי שביום השבת מחעטרים השמים ועולים בשם הקדוש יותר מבשאר הימים. ומעשה ידיו. טל העליון ההוא המאיר מכל צדדים הנסתרים. שהוא מעשה ידיו ותקון שלו שנתתקן ביום הזה מכל שאר הימים מגיד הרקיע. מה מגיד. ממשיך ומוציא למטה מן ראש המלך הארת השפע מלא מכל הצדדים שלו. הרקיע. זה הרקיע שהוא המעין של הבאר. וזה הוא נהר ההוא היוצא מן העדן. וזה הוא שיוצא וממשיך למטה השפעת טל העליון. המאיר ומתנוצץ בהתנוצצות מכל הצרדים. וזה הרקיע ממשיכו בהמשכת אהבה והשתוקקות להשפיע שפע של שמחה למדת המלכות. וכאשר יוצא ונמשך טל הבדולח ההוא הכל מלא ושלם באותיות קדושות בכל אותן נתיבות הקדושים. וכיון שהכל נתחבר בו נעשה בו ארח להשפיע ולברך למטה:

יום ליום יביע אמר. יום ליום ועיגול לעיגול. עכשיו מדבר הכתוב בדרך פרט. איך השמים מספרים ומתקנים בהזרחה ובהתנוצצות עליונה לזאת הכבוד. ואיך מוציא וממשיך אותו הרקיע השפעת טל העליון. ואימעי יום ליום יביע אמר. יום ליום ומררגה למדרגה ואומעי יום ליום יביע אמר. יום ליום ומררגה למדרגה יחוו להתכלל זה בזה. ולהתנהר זה מן זה. מאותה יחוו להתכלל זה בזה. ולהתנהר זה מן זה. מאותה הזרחה שמתנוצצים ומאירים השמים לזאת הכבוד. יביע. כמש״כ מבע אתעביד וגו׳. ממהרים להיות יביע. זה מן זה ולהתנוצץ זה מן זה מאותה הזריהה נואר זה מן זה ולהתנוצץ זה מן זה מאותה הזריהה והתנוצצות. אכלך זה כולל האותיות והנתיבות היוצאים

זיו הוהר

אמר הצעיר אשר עיניו חלושות מלהמתכל באור הבהיר, כאשר הגעתי לשתי ררשות האלה של רשביי על יום השבת ועל חג השבועות המיומדות על מזמור הזה געשה עמי עיף בידי. ויראתי בפצותי שיח להתחיל בררשת הארון נורא זהחיל, וכל המעיין בספרי חביר יראה מפר שלם וגדול על אותה רדשת השבת. ונקרא בשם פירוש המלוחי. לכן ימיה לי הקורא על הפסקת פירושי זיו חזהר בשתי ררשות האלה: 4 3

-36

דלפקין ואמא. ובסוא ຄົວກິກ רישה דנפיק מכייהו ຳວາກົງ . 636 🗙 57213 673 າວາກ 721 סליק ונחית אתחברת ל בהדי א ואיהי . dx הבישה ה .67513 75 מתהברן לתוון כלהו ったお דא נהירו 6731 0201 6367 בוכרה. ונהרין דה בדה בהבורה הדה דשלמה ביומה דשבתה. כלא אתכליל דא בדא בגין למהוי חד. ובג״כ 7"21 אוחו דה בדה ההוה אמר שלימה עלהה למהוי כלה חד. וכד כל האי אתנגיד ואתמשך להאי רקיט. כדין איהו אשקי ואנהיר לתתא להאי כבוד אל. למעבד תולדין בדיוקנא דאינון שמים דנהרין לההוא כבוד אל. [אוף הכי] ולילה ללילה יחוה דעת. רהיכא דילה דאינון גופה דכרסיה. וכלהו הקרון לילות. כד"ה (תהלים טו) אף לילות יסרוני כליותי רתיכא עלאה אתקרי ימים יום ליום. רתיכא תתאה אתקרי לילות לילה .015 יחוה דעת. יהוס יחיה. יהיה תולדין דאיכון שמים. ואי תימא יהוה לאו יהיה. תא חזי כתיב ויקרא האדם בם אשתו חוה כי 610 היתה אם כל חי. חוה וחיה במלה חדא כלקין. ועל דא אסתלק יו"ד ועייל וא"ו דאיהו כדקא יאות. דהא וא"ו איהו חייו ודאי. וע"ד חוה וחיה. דכשלא חיין מן וא״ו. אוף הכא יחוה יחיה. דעת. דא איהו לשמים. מה שמים שית סמרין. אוף הכא 617 שית סערין באינון תולדין דקא יחיה כגוונא דיליה. יום ליום אתכליל 7"21 בדרגה עלהה דאמר ולילה ללילה ברוא דדכורא דקא נהיר לה דאיהו שמיה דעת :

אין אמר ואין דברים בלי נשמע קולם. בגין דהאי אכזר רוא עלאה איהו ולא כשאר אמירן. אהדר קרא עליה ואמר. אין אמר ואין דברים כשאר אמירן דעלמא. אלא האי אכזר רוא עלאה איהו בדרגין עלאין. דלית תמן אמירן ודברים. ולא אשתמעו כשאר דרגין דאינון רוא דמהימנותא דאינון קלא דאשתמע. אבל הני לא אשתמעו לעלמין. והיינו דכתיב בלי נשמע קולם:

בכל החרץ ילא קוס ונו׳. אע״ב דאיכוו פמירין עלאין דלא אתידעו לעלמין. אבל בכל הארץ ילא קום. כגידו ומשיכו דלהון אתמשיך ואתנגיד לתתא. ובנין ההוא משיכו אית לן מהימנותא שלימתא בהאי עלמא . וכל בני עלמה משתעו רוה דמהימנותה באיכון דקב"ה דרגין. כאילו אתגליין ולא הוו פמירין יגניו ו. והיינו ובקלה תבל מליהם. מרישא דעלמא עו שיפי עלמא משתעאן איכון חכימי לבא באיכון גריזין אע"ג דלא דרגיו אבל במה לתידעו. אשתמודען. בגין דלשמש שם אהל בהם. בגין שמשא קדישא דאיהו משכנא מאינון דרגין עלאין קדישין. וחיהו נהורא דנעיל כל נהורין גניזין וההוא משיכו דלסון . ובגיניה אתחזי מהימנותא עלמא. 222 דנסיל לשמשא כמאו tốp דנטיל לכלהו דלגין. כנין דאתכליל 300 איהו 15757 בהון וכמיל 5 3 655

היוצאים מן חכמה ובינה. והראש ההוא שיוצא מהמ שהוא התפארת הנקרא בן הבכור. א חכמה. וכאשר הוא עולה ויורד מתחברת מעם א והיא אם בינה. ראש הבכור. כאשר מתחברות כל האותיות של אמר הרי זה הארת של חכמה ובינה והתפארת. ומאירים זה בזה בחבור אחד השולט ביום השבת. וע"כ הכל נכלל זה בזה למען היות אחד. ובעבור זה ימהרו זה בזה אמר ההוא מושל העליון להיות הכל אחד. וכאשר כל זה יוצא ונמשך לאותו הרקיע. בכן הוא משפיע ומאיר למטה לזאת כבוד אל. לעשות תולדות בדמות אותן שמים המאירים לזאת כבוד אל. אף כךן ולילה ללילה יחוה דעת. מרכבה שלה שהם גוף הכסא. וכלם נקראים לילות. כמש״כ (תהלים טו) אף לילות יסרוני כליותי. מרכבה העליונה נקראים ימים יום ליום. מרכבה התחתונה נקראים לילות לילה ללילה. יחוה דעת. יחוה יחיה. יחיה התולדות של אותן שמים. ואפשר תאמר יחוה אין היא יחיה. בוא וראה כתוב ויקרא האדם שם אשתו חוה כי היא היתה אם כל חי. חוה וחיה בענין אחד עולות. ועל כן נעתקה יו"ד ונכנסה וא"ו שהיא כראוי. כיון שהוא״ו היא חיים בוראי. ולכך חוה וחיה. שלוקחת חיים מן הוא"ו. אף כאן יחוה יחיה. דעת זה הוא הסוד של שמים. מה שמים בו ששה צדדים. אף כאן ששה צדדים באותן התולדות אשר יחיה כדמיון שלו. וע״כ יום ליום נכלל במדרגה העליונה של אכור. ולילה ללילה בסור בחינת זכר המאיר לה שהוא שמו : דעת

לשון קורש

אין אמר ואין דברים בלי נשמע קולם. לפי שזה ארן סוד עליון הוא ולא כשאר אמרים. חזר עליו הכתוב ואמר. אין אמר ואין דברים כשאר אמרים שבעולם. אלא שזה ארך סוד עליון הוא במדרגות העליונות. שאין שם אוכר ודברים. ולא נשמעים כשאר המדרגות שהם סוד האמונה והם קול הגשמע. אבל אלה אינם נשמעים יעולם. וזהו שכתוב בלי נשמע קולם:

בכל הארץ \*\*\* קום וגו׳. אע״פ שהם נסתרים עליונים שלא נודעו מעולם. אבל בכל הארץ יצא קום. המשכת השפע שלהם נמשך ונשפע למטה. ובשביל המשכה ההיא יש לנו אמונה שלימה בעולם הזה. וכל בני העולם מספרים סוד אמונתו של הקב״ה באותן המדרגות. כאילו הן נגלות ולא היו נסתרות וגניזות. וזהו ובקצה תבל מליהם. מקצה העולם עד סוף העולם מספרים אותן חכמי לב באותן מדרגות הנסתרות אע״פ שאינן ידועות. אבל במה ניכרות. יען כי לשמש שם אהל בהם. לפי שהשמש הקדוש שהוא המשכן מאותן מדרגות עליונות הקדושות. והוא המאור שמקבל כל האורות הנסתרים והמשכת השפע שלהם. ובשבילו נראתה האמונה בכל העולם. מי שמשיג את השמש הריהו כמי שמשיג לכל המדרגות. לפי שהשמש הוא אהל שנכלל בהן ומקבל כל השפע מהן

לשון הוהר

מהן. והוא מאיר ומשפיע לכל אותן גווני המאורות אשר למטה :

ודוא כחתן יוצא מחפתו ישיש כגבור לרוץ ארח. ועל כן והוא כחתן יוצא מחפתו בהארה והתנוצצות מכל האורות הנסתרים. כי כלם בהשתוקקות ברצון שלם נותנים לו תשוקותם והארה שלהם. כמו שיש להחתן רצון והשתוקקות של כלם ליתן לו (ניא של הכלה ליתן לח) אוצרות ומתנות. וע״כ והוא ליתן לו (ניא של הכלה ליתן לח) אוצרות ומתנות. וע״כ והוא הוא ונהר יוצא מערן. ערן זה הוא חופה המכסה על הוא ונהר יוצא מערן. ערן זה הוא חופה המכסה על הכל. ישיש. מצד הגבורה. ואע״פ שגבורה היא דין לכל כגבור כתוב ולא גבור. לפי שנמתק הרין שלם. כגבור כתוב ולא גבור. לפי שנמתק הרין בחסד. ומקבל הכל כאחר בהשתוקקות ורצון שלם. יכל זה לרוץ ארח. כמש״כ וישעי מני, הנותן בים ררן. להשפיע ולהשלים הארת הלבנה בכל הצדרים. ולפתח בה דרך להאיר למטה:

השמים מוצאו ותקופתו על קצותם ואין נסתר מחמתו. מקצה השמים מוצאו. מקצה אותן שמים העליונים שאמרנו הוא מוציא השפע. לפי שסוף הגוף הוא המוציא. ובמקום הזה ניכר בין משפיע למקבל. וזהו שכתוב (דברים ד) ולמקצה השמים וער קצה השמים. קצה השמים זה עולם העליון. ולמקצה השמים זה המלך שהשלום שלו. כמו שזה מקבל כל האורות וכלם בו. אף כך זה מקבל כל האורות וכלם בו. והשפע יוצא מקצה השמים. ותקופתו על קצותם. ותקופתו הוא הסובב בכל אותן צדרים הקרושים הראוים לקבל האור והשפע ולהתנוצץ ממנו. ואין נסתר מחמתו. אין מישיסתתר מהארה ההיא. שהרי לכלם מאיר בכלל אחר לכל אחר ואחר כמו שראוי לו. וכאשר כלם נשתלמים ונאורים מתוך השמש אז מתעטרת הלבנה כרמיון אם העליונה תמימה "תמשים שערים:

[זה הוא שכתוב תורת ה׳ תמימה. שהרי אז היא תמימה מכל הצדרים בסור חמש המדרגות. כרמיון אם העליונה. שאותן חמש הם סור של חמשים. ולפיכך היא באה בחמש חמש תיבות. בשביל

להשלים לסוד של חמשים: תורת ה׳ תמימה משיבת נפש. הרי חמש. ערות ה׳ נאמנה מחכימת פתי. הרי חמש. פקודי ה׳ ישרים משמחי לב. הרי חמש. מצות ה׳ ברה מאירת עינים. הרי חמש. יראת ה׳ טהורה עומדת לעד. הרי חמש. משפטי ה׳ אמת צדקו יחדיו. הרי חמש.

כלן באות בחמש חמש להתכלל כדמיון אם העליונה. וע״כ הוי״ה הוי״ה ששה פעמים כנגר ששה צדרים העליונים. שהם סור שם העליון. ובכן הלבנה נתמלאית ונשתלמת בסדר עליון כראוי. וזה הוא ביום השבת שהכל נשתלם כראוי בסוד השבת למעלה ביום השבת שהכל נשתלם כראוי בסוד השבת למעלה ילכטז. וע״כ ביום הזה נתוסף הארה בכל כמו ילכטז. וע״כ ביום הזה נתוסף הארה בכל כמו שאמרנו. שמים מקבלים ממקור החיים תחלה. והם שאירים ומתקנימ לכבוד העליונה מן הסוד של [סופר] 6 6 3

כלא . ואיהו נהיר לכל אינון גווני נהורין לתתא:

ודוא כחתן יולה מחפתו ישים כנבור לרוץ הורח. בנהירו ועל דה והוה כחתו יולה מחפתו 151521 דכל כהוריו דכלהו בכיזין. בתיאובתה ברעותה שלים יהבו ליה רעותייהו ונהירו דלהון. כמה דלחתן אית רעו ותיאובתא דכלהו למיהב ליה (נ"א דכלה למיהכ לה) כבובון ומתכן. וע"ד והוא כחתן יולה מחפתו . מהן חפתו. דה עדו . ורוה דא ונהר יולא מעדן. עדן דא איהו חופיא דחפיא על כלא. ישיש. מסטרא דאור קדמאה דלא אשתכה ביה דינא כלל. כגבור. מספרא דגבורה. ואע״ג דגבורה איהי דינא שלים. כגבור כתיב ולא נבור. בנין דאמתיק דינא בתסד. ונסיל כלא כחדא בתיאובתא ורעותא שלים. וכל דה לרוד הרח. כד״ה (ישעי׳ מג) הכותן בים דרך. לאשהאה ולאשלמא נהירו דסיהרא בכל סטרין.

ולמפתח בה ארח לאנהרא לתחא: מקצה השמים מולאו ותקופתו על קלותם ואין נסתר מחמתו. מקלה השמים מולאו. מסייפי אלין אפיק. כניו איהו דקאמרן עלאין בתיס דסיומה דגופה היהו הפיק. ובההי התר השתמודע בין דכר לנוקבא. ודא הוא דכתיב (דכרים ד) ולמקלה השמים ועד קלה השמים. קלה השמים דא עלמא עלאה. ולמקלה השמים דא מלכא דשלמא דיליה. כמה דהאי נסיל כל נהורין וכלהו ביה. אוף הכי האי נסיל כל כסורין וכלהו ביה. ואיהו כפיק מקלה השמים. ותקופתו דסחרה בכל היכון ססניין על קלותם. ותקופתו לאתנהרא רחתמון 65553 ולאתשקאה קרישין מניה. ואין נסתר מחמתו. לית מאן דאתחפיא מההוא נהירו. דהא לכלהו אנהיר בכללא חדא לכל חד וחד כמה דחתחוי ליה. וכד כלהו חשתלימו וחתנהירו מגו שמשא כדין סיהרא מתעשרא כגוונא דאמא עלאה שלימא בחמשין תרעין:

רדא הוא דכתיב תורת ה׳ תמימה. דהא כדין איהי תמימה מכל סטרין ברוא דחמש דרגין. כגוונא דאמא עלאה. דאינון חמש רוא דחמשין. ובניני כך איהי אתיא בחמש חמש תיבין. בגין

לאשלמא לרוא דחמשין: תורת ה׳ תמימה משיבת נפש. הא חמש. עדות ה׳ נאמנה מחכימת פתי. הא חמש. פקודי ה׳ ישרים משמחי לב. הא חמש. מלות ה׳ ברה מאירת עינים. הא חמש. יראת ה׳ טהורה עומדת לעד. הא חמש. משפשי ה׳ אמת לדקו יחדו. הא חמש.

כלהו אתיין בחמש חמש לאתכללא כגוולא ראמא עלאה. וע"ד הוי"ה הוי"ה שית זמנין לקבל שית סמרין עלאין. ראינון רוא דשמא עלאה. וע"ד סיהרא אתמליא ואשמלים בסידורא עלאה כדקא יאות. ודא איהו ביומא דשבתא דכלא אשתלים כדקא יאות ברוא דשבתא עילא ביומא דשבתא דכלא אשתלים כדקא יאות ברוא דשבתא עילא תמהלי וע"ד ביומא דא אתוסף נהירו בכלא כדקאמרן. שמים כעלי ממקורא דחיי בקדמיתא. ואינון מנהלי ומתקני לכבוד עלאה מרוא (דסושר) דספר -38

עלאה אבא ומרוא דכלא. 7000 דספר אמא דספור. מרוא ואיפו . obbu וכנ״כ מספרים כדקאמרן ברוא דתלת שמהן אלין דשלטין ביומא דשבתה על כל שהר יומין. ובג״כ תושבחתה דה קהמר 15:521 על נהירו דוד ברוח קדשה ושולטנא שאר יומין . בגין שלימא דיומא דשבמא על כל רוא דשמא עלאה דקא נהיר בנהירו ונליך בנלילו ואשתלים בשלימו עילא ותתא :

ואתקינו הברייא אנשי כנסת הגדולה סידורא מאיכוו ושירותה לתושבחתי תושבחתן דדוד מרוא דה השמים מספרים כבוד דאיהו נטיל . 36 ברישא ונהיר לכל שאר. ולבתר ההוא נהר דנפיה לדיקים 12277 617 איהו 671 מעדו. בה׳. בגין דהאי נהר כנים ונסיל כלא מרוא דשמים ברוא עלאה ומקורא דחיי כלא כדקא יאות ביומא דא. ושמשא אתקין לאנהרא כדקא יאות ביומא דא, ולבתר סיסרא דקא מתפרשת מסטרא אחרא ביומא דא בגין לאתנסרא מן שמשא ודא איסו לדוד בשנותו את סעמו וגו׳. ולבתר דאתפרשת מניה הא . הבחבש התהברה -3"03 67 ותושבחתא אתוון דאעיל בה שמשה בסיהרה. ולבתר אתחברותה וסליקו דמסרוניתא עם בעלה . ודא איהו תפלה למשה איש האלהים. אתחברותא ואתדבקותא דאתתא בבעלה. לאפרשא ימינא ושמאלא לקבלה לה ולמהוי כחדא בהבורא הדא . למהוי הד ברוא 71307 36 לة -מספרים דשמיס 55 ווהרין כדקאמרו: (כ-קלו:)

# דרשת רבי שמעון לחג השבעות.

רבי שמעון הוה יתיב ולעי באורייתא בליליא דכלה התהברת בבעלה . דתניכו 35 תיכון היכלא הבריה דכלה 1037 אלטריכו בהאי ליליא דכלה אזדמנת למהוי ליומא אחרא גו חופה בבעלה למהוי עמה כל האי ליליא. ולמחדי עמה בתקונהא דאיהי אתתקנת למלעי באורייתא מתורה לנביאים ומנביאים לכתובים ובמדרשות דקראי וברוי דהכמתה בגין דאלין איכון תיקונין ותכשיפהא . ואיסי דילה ועולמתהא עאלת והיימת על רישיהון ואתתקנת כסו וחדת בהו כל האי ליליא. וליומה החרה לא עאלת לחופה אלא בהדייהו. ואלין אקרון בני חופתהא. וכיון דעאלת לחופתא קב״ה שאיל עלייהו ומברך לון ומעסר לון בעשרהא דכלה. זכאה הולקהון .. דכלהו יהון רשימין וכתיבין בספרת דדכרנית. וקב״ה מברך לון בשבעין ברכאן ועמרין דעלמא עלאס. פתח רבי שמעון וחמר

דשטים מספרים כבוד אל ומעשה ידיו מגיד הרשטים הרקיע. קרא דא הא אוקימנא ליה. אבל בומנא דא דכלה אתערא למיעל לחופה ביומא דמתר. אתתקנת ואתנהירת בקישוטהא בהדי חבריא דחדאן עמה כל האי ליליא. ואיהי הדאת עמהון. וביומא עמה כל האי ליליא. ואיהי הדאת עמהון. וביומא

ספר העליון אב של הכל. ומן הסוד של ספר אם העליונה. והוא מן הסוד של ספור. ולפיכך מספרים כמו שאמרנו בסוד שלשה שמות האלה השולטים ביוט השבת על כל שאר הימים. ולפיכך מזמור הזה אמר דוד ברוח הקודש על ההארה והתנוצצות וממשלה השלימה של יום השבת על כל שאר הימים. בשביל הסוד של שם העליון המאיר בהארה ומופיע בהתנוצצות ונשתלם בשלימות למעלה ולמטה:

ותקנו החברים אנשי כנסת הגדולה הסדר והתחלת התשבחות מאותו המזמורים של דוד להתחיל מסוד הזה של השמים מספרים כבוד אל. שהוא מקבל לראשונה ומאיר לכל השאר. ואחריו מזמור המרמז בענין הנהר היוצא מעדן. והוא הסוד של רננו צדיקים בה׳. לפי שזה הנהר מאסף ומקבל הכל מסוד השמים בסוד העליון ומקור החיים הכל כראוי ביום הזה. והשמש נתתקן להאיר כראוי ביום הזה. ואחריו המזמור על הלבנה שנפרשת מן צד הטומאה ביום הזה. בשביל להיות נואר מן השמש. וזה הוא לדוד בשנותו את טעמו וגו׳. ולאחר שנפרשת ממנו היא מתחברת עם השמש. ומזמור הזה מתחיל עם הכ״ב אותיות שמכניס השמש בהלבנה. ואחריו המזמור של התחברות ועליית המלכות עם בעלה. וזהו תפלה למשה איש האלהים. היינו התחברות והזדוגות האשה עם בעלה. לפשוט ימין ושמאל לקבל אותה ולהיוח כאחד בחבור אחד. להיות אחד עם הסוד של כבוד אל שהשמים מספרים לה ומאירים לה כמו שאמרנו : (ב-קלו:)

# . דרשת רבי שמעון לחג השבעות

רבי שמעון היה יושב ויגע בתורה בלילה של התחברות הכלה עם בעלה. שלמדנו

כי כל אוהן החברים שהם בני היכלה של הכלה צריכים בלילה הזה שהכלה מוכנת להיות למחרת תוך החופה עם בעלה להיות עמה כל הלילה הזה. ולשמוח עמה בתיקונים שלה שהיא מתתקנת. להגות ולשמוח עמה בתיקונים שלה שהיא מתתקנת. להגות שעל הפסוקים ובסודות הקבלה. לפי שכל אלה הם שעל הפסוקים ובסודות הקבלה. לפי שכל אלה הם מיקונים שלה ותכשוטין שלה. והיא עם נערותיה עיקונים שלה ותכשוטין שלה. והיא עם נערותיה בהם כל אותו הלילה, וליום המחרת אינה נכנסת בהם כל אותו הלילה, וליום המחרת אינה נכנסת לחופה אלא עמהם. ואלה נקראים בני חופתה. וכשנרם לחופה אלא עמהם. ואלה נקראים בני חופתה. וכשנרם לחופה אלא עמהם. ואלה נקראים בני חופתה. וכשנרם לחופתה הקב"ה שואל עליהם ומברך אותם ומעטרם בעטרות של הכלה. אשרי חלקם בי כלם נרשמים ונכתבים בספר הזכרון. והקב"ה מברכם בשבעים ברכות ועטרות של עולם העליון. פתח רבי שמעון ואמר.

ד.שמים מספרים כבור אל ומעשה ידיו מגיד

הרקיע. מקרא זה כבר נתבאר. אבל בשעה הזאת שהכלה נתעוררה ליכנס לחופה ביום המחר. נתתקנת ונוארת בתכשוטיה עם החברים השמחים עמה כל הלילה הזה . והיא תשמח עמהם. וביום המחרת לשון הוהר

המחרת הרבה המונים חיפית ומחנות מתאספים להיות עמה. והיא עם כלם מחכים לכל אחד ואחד שעשו לה תיקונים בלילה הזה. כשמתחברים יחד והיא תתראה עם בעלה מה כתוב. השמים מספרים כבוד אל. השמים. זה החתן שנכנס לחופה. מספרים. מאירים כזוהר הספיר שמאיר ומבריק מקצה העולם ועד קצה העולם. כבוד אל. זה כבוד הכלה שנקראת אל. שכתוב (תהלים ז) ואל זועם בכל יום. בכל ימי השנה נקראת אל. ועכשו שהיא נכנסת לחופה נקראת כבוד ונקראת אל. כבוד על כבוד. אורה על אורה. וממשלה על ממשלה. ואז באותה שעה שהשמים נכנס לחופה ובא ומאיר לה. כל אותן החברים שעשו לה תיקונים כלם נפרשים בשמותם שם. זש״כ ומעשה ידיו מגיד הרקיע. מעשה ידיו. אלה הם בעלי מחזיקי הברית עם הכלה. ואותן בעלי מחזיקי הברית נקראים מעשה ידיו. כמש״ב (תהלים צ) ומעשה ידינו כוננהו. זה אות הברית שנחתם בבשר איש מגיד הרקיע. אותן החברים שהתחברו עם הכלה הזאת שהם בעלי ברית שלה מגיד ומרשים הרקיע לכל אחד ואחד. איזו רקיע. זה הרקיע שבו חמה ולבנה כוכבים ומזלות. וזה הוא ספר הזכרון. והוא מגיד ומרשים אותם וכותבם בספר להיותם בני ההיכל ולעשות רצונם תמיד :

יום ליום יביע אמר. יום הקדוש מאותן ימים עליונים של המלך. משבח להם להחברים ואומר חידושי התורה שאמר כל אחד לחבירו. יום ליום יביע אומר ההוא ומשבח אותו. ולילה ללילה. כל מדרגה השולטת בלילה משבחין זה לזה אותו הדעת של כל אחד מן החברים. ובאהבה רבה נעשין להם חברים וידידים:

אין אמר ואין דברים בלי נשמע קולם. אין אמר ואין דברים. בשאר עניני העולם. בלי נשמע קולם. שאין נשמעים לפני המלך ואיגו חפץ לשמוע אותם:

בכל הארץ יצא קום ובקצה תבל מליהם לשמש שם אהל בהם. אבל אותן חידושי תורה בכל הארץ יצא קום. שעושים קו המדה אותן הדברים. מדידות עליונות ומדידות תחתונות. [מדורים עליונים ומדורים תחתונים] מהם נעשים רקיעים ומהם ארץ. ואפשר תאמר שאותן חידושי תורה רק במקום אחד נשמעים. לא כן. אלא בקצה תבל מליהם. הם משוטטים בכל העולם. וכיון שנעשה מהם רקיעים מי שוכן בהם. חזר ואמר לשמש שם אהל בהם. שמש הקדוש ההוא עושה מדורו ומשכנו בהם ונתעטר בהם:

והוא כחתן יוצא מחפתו ישיש כגבור לרוץ ארח. כיון שהוא שוכן באותן הרקיעים ונתעטר בהם. בכן והוא כחתן יוצא מחפתו וגו׳. ישמח וירוץ באותן הרקיעים. יוצא מהם ונכנס ורץ לתוך מגדל אחד אחר במקום אחר :

מקצה השמים מוצאו ותקופתו על קצותם ואין נסתר מחמתו. מקצה השמים מוצאו, ודאי מעולם העליון הוא יוצא ובא. שהוא קצה השמים שלמעלה. ותקופתו על קצותם. איזו תקופזו. זה קצה 18 3

איכלוסין חיילין ומשיריין מתכנשין דמסל 500 ואיהי וכלהו מחכאן לכל חד וחד דתקינו .0703 לם בהאי ליליא. כיון דמתחברון כחדא ואיהי חמאת לבעלה מאי כתיב. השמים מספרים כבוד אל. השמים. דה חתן דעהל לחופה. מספרים. מתנהרין כזוהרה דספיר דנהיר ווהיר מסייפי עלמה ועד סייפי עלמא. כבוד אל. דא כבוד כלה דאקרי אל. דכתיב (תהלים ז) ואל זועם בכל יום. בכל יומי שתא אקרי אל. והשתא דהיא עאלת לחופה אקרי כבוד ואקרי אל. יקר על יקר. נהירו על נהירו. ושלפנו על שלשנותה. כדין בהחי שעתה דשמים עהל לחופה והתי ונהיר לה . כל אינון חבריא דאתקינו לה כלהו אתפרשו בשמהן תמן הה"ד ומעשה ידיו מגיד הרקיע. מעשה ידיו. אלין איכון מארי קיימא דברית בהדי כלה. ואינון מארי קיימא דברית אקרון מעשה ידיו . כד״ה (מהלים ל) ומעשה ידינו כולנהו . דה ברית קיימה דחתים בבשרה דכר נש - מגיד הרקיע. אלין דאתחברו הבריה רא ומארי בכלה קיימא דילה מגיד ורשים כל חד וחד. ומאן הרקיע. דא איהו ולבנה הרקיע דביה וכוכביה 000 ומוליה . ודא איהו ספר הוכרון. איהו מגיד ורשים להו להו למהוי בני היכלא וכתיב ולמעכד רעותהון תדיר :

יום ליום יביע אמר . יומא קדישא מאיכון . עלאין דמלכא משבח לון לחבריה והמר יומיו דחמר כל חד לחבריה. מלה ' ההיא יומל ליומל ההוא אומר ומשבח ליה. ולילה ללילה. כל יביע דשלישה בליליה משבח דה לדה ההוה דעת דרגה מחבריה . וברחימו סגי התעבידו דכל nb 70 מכרין ורחימין :

אין אמר ואין דברים בלי נשמע קולם. אין אמר ואין דברים. בשאר מלין דעלמא. בלי נשמע קולם. דלא אשהמעו קמי מלכא ולא בעי למשמע לון:

בכל החרך ילח קום ובקלה תכל מליהם לשמש בהם. אבל הני מלין בכל 306 DE המרז משיחתא איכון 65, קוס . עכדי מלין . מדודי תתאי . ומדודי עלאי עלאי מדורי] ומדורי מאלין אתעבידו רקיעין ומאלין ארך. ואי תתחי] מלין דליכוו תימא השתמנו . 70 באתר לאו הכי. אלא בקלה תבל מליהם. אינון משמטי בעלמא. וכיון דאתעבידא רקיעין מנהון מאן שריא בהון. הדר ואמר לשמש שם אהל בהם. ההוא שמשא הדישא שוי מדוריה ומשכניה בהו ואתעער בהו :

והוא כחתן יולא מחפתו ישיש כגבור לרוך ארח. כיון דשרי באינון רקיעין ואתעער בהו. כדין והוא כחתן יולא מחפתו וגו׳, חדי ורהים באינון רקיעין. נפיק מנייהו ועאיל ורהים גו מגדלא חדא אחרא באתר אחרא :

מקלה השמים מולאו והקיפתו על קלותם ואין כסתר מחמתו. מקלה השמים מולאו. ודאי מעלמא עלאה כפיק ואתי . דאיהו קלה השמים דלעילא. ותקופתו על קלותם. מאן תקופתו. דא קלה השמים -40

השמים דלתתא. דאיהי תקופת השנה דאסחרא לכל שייפין. ואתקשרת מן השמים על ידא רהיעא דא. ואין כסתר. דהא תהופה דא ותהופה דשמשא דאסחר בכל סטרא אין נסתר. לית דאתכסי מניה מסחרין ואתיין מכל דרגין עלאין. דהא כלהו לגביה. וכל חד וחד לית מאן דיתכסי מכיה. בשעתה דהתחמס ותב לגנייהו בתיהובתה מחמתו . : שלים

תורת ה׳ תמימה משיבת נפש. כל שבחא דא עלויא דא בגין אורייתא היא. דכתיב 301 ה׳ תמימה משיבת כפש. שית ומנין כתיב תורת הוי״ה. ושית קראי מן השמים מספרים הכא עד תורת הי תחימה. ועל רוא דא כתיב בראשית הא שית אתווו. ברא אלהים את השווים ואת הארץ. הא שית תיבין. שית הראי דהכא בגין בית אתיון שית תיכיו דהכא בגיו שמהן ושית דברהשית. דבראשית : (א - ה.)

אמר רבי יהודה אמר רבי חייא אמר רבי יוסי דכתיב תורת ה׳ תמימה משיבת . ED) מהו ישראל מלה פרחת דקב״ה 636 כד במעו כולסי עד כשמתייהו דישראל וסלהא בזמתייהו יקרא דיליה לאתדבקא תמן. אמרה אורייתא קמיה קב״ה. וכי למגנא הוינא מתרי אלפי שנין עד לא אתברי עלמא. וכי למגנא כתיב בתורה ואיש איש מבני ישראל ומן הגר הגר בתוכם. ואל בני ישראל תדבר לאמר. כי לי בני יבראל עבדים. אן אינון בני יבראל. בה שעתה ההדרת הורייתה נשמתייהו דישראל כל לאתריה. אורייתא אתקיפת ואחידת בהו סד וסד בנשמתייהו לאהדרא להו לישראל. הה"ד תורת ה' תמימה מכיבת נפש. משיבת נפש ממש: (נ-פד :)

השמים מספרים כבוד אל. מאן שמים. שמיא דקב״ה (6) מספרים לאתרא דאקרי כבוד אל (ג) מאן כבוד אל ברתיה דאברהם דאיקרי אל. מאי מספרים. כד״א (איוכ כה) או ראה ויםפרה. מהו ויספרה. כד״א (בי) מקום ספיר אבניה (ג) ואינון שמים מתקנין לה בכל תיקונהא הרהיע . להאי כבוד אליי ומעשה ידיו מגיד דא רקיע דביה תליין כל נהורין וכוכביא (ד) ודא ji) . 71307 לתר להאי מכגיד לדי״ה יום ליום יביע אמר. מאן יום ליום. דא שמיא האי אתר דאקרי ורקיע . ולילה ללילה יהוה דעת. לילה (ה) אנגיד לגבריא"ל דאיקרי לילה מאי דקביל מחתרה דהיקרי דעת (י) כמד"כ (משלי כד) ובדעת דגניו דעת חדרים ימלאו כל הון יקר ונעים. והוא בהאי אתר דלילה. וגבריא"ל קביל מתמן. לכניד

השמים שלמטה. שהיא תקופת השנה הסובבת לכל האברים. ונתקשרת עם אותו השמים על ידי רקיע הזה. ואין נסתר. שהרי תקופה זו ותקופת השמש הסובב בכל צר אין נסתר. אין מי מכל מררגות העליונות שיסתתר ממנו. שהרי כלם סובבים ובאים אליו. וכל אחר ואחר מהם אין מי שיסתתר ממנו. מחמתו, בשעה שהוא מתחמם וחוזר אליהם בהשתוקקות שפימה :

תורת ה' תמימה משיבת נפש. כל השבח הזה וכל התעלות הואת בשביל התורה הוא. שכתוב תורת ה׳ תמימה משיבת נפש. ששה פעמים כתוב כאן שם הוי״ה. וששה כתובים יש מן השמים מספרים עד תורת ה׳ תמימה. ועל זה הסוד כתוב בראימירה שבו שש אותיות. ברא אלהים את השמים ואת הארץ. הרי שש תיבות. ששה כתובים שבכאן כנגר שש אותיות של בראשית. ושש השמות שבכאן כנגר שש התיבות שבפסוק בראשית: (א-הי)

אמר רבי יהודה אמר רבי חייא אמר רבי יוסי מה זה שכתוב תורת ה' תמימה משיבת נפש. אלא כאשר שמעו ישראל דיבורו של הקב״ה פרחה נשמתם. ועלתה נשמתם של ישראל ער לפני כסא הכבוד שלו להתרבק שם. אמרה התורה לפני הקב״ה. וכי לחנם נבראתי שתי אלפים שנה קודם שנברא העולם. וכי להנם כתוב בתורה ואיש איש מבני ישראל ומן הגר הגר בתוכם. ואל בני ישראל תדבר לאמר. כי לי בני ישראל עברים. איה הם בני ישראל. באותה שעה החזירה התורה נשמתם של ישראל כל אחת ואחת למקומה. התורה ההזיקה ואחזה בהן בנשמותיהם להחזירן אל ישראל. זש״כ תורת ה׳ תמימה משיבת נכש. משיבת נפש ממש: (ב-פד:)

השמים השמים השמים השמים של הקב״ה (ה) מספרים להמקום שנקרא כבוד אל (כ) מי הוא כבוד אל. בתו של אברהם שנקרא אל. מה מספרים. כמש״כ (איוב כה) אז ראה ויספרה. מהו ויספרה. כמש״כ (שם) מקום ספיר אבניה (ג) ואותן שמים מתקנים לה בכל תיקונים שלה לכבור אל הזאת.. ומעשה יריו מגיר הרקיע. זה הרקיע שבו תלוים כל המאורות והכוכבים (ז) וזה הצרי״ק ממשיך הארות לזה המקום שנקרא כבוד. יום ליום יביע אמר. איזה יום ליום. זה השמים והרקיע. ולילה ללילה יחוה דעת. זה המקום שנקרא לילה (ה) משפיע לגבריא"ל שנקרא לילה מה שמקבל מן המקום שנקרא רעת (י) כמש״כ (משלי כו) וברעת חררים ימלאו כל הון יקר ונעים. שמשפיע הרעת בהמקום שנקרא לילה. וגבריא"ל מקבל משם. והוא

משפיצ

### זיו הוהר

רארת ויסוד: (ז) מלכות: (ג) מכפרים כמו מוהירים: (ז) יסוד צדיק: (ה) מלכות: (ו) תפארת ויסוד: Q 3

10001

לשון הוהר

אכגיד לתתאי רוח דעת ויראת הי. אין אומר ואין

דברים. בגין דכלא בלחישו. בכל הארץ ילא קים. דא

קו האמלעי (ו) דאכגיד להאי אר״ז (ח) לשחש שם

אהל בהס. הדר ופרים מאן שמים. דא שמ״ם (ש)

והוא כחתן יולא מחפתו. דא עערה שעערה לו

אמו (י) ישיש כגבור לרוץ ארח. לאנהרא לסיהר״א (יא)

וישיש כגבור. בגיו דסטרא דגבורה אתער בההוא

משפיע למטה רוח דעת ויראת ה׳. אין אומר ואין דברים. לפי שהכל בלחש. בכל הארץ יצא קום, זו קו האמצעי (ו) שמשפיע לאר״ץ הזאת (ה) לשמש שם אהל בהם. חוזר ומפרש איזו שמים. זה השמ״ש (ט) והוא כחתן יוצא מחפתו. זאת העטרה שעטרה לו אמו ( ) ישיש כגבור לרוץ ארח. להאיר אל הלבנ״ה (ה) וישיש כגבור. לפי שהצד של גבורה נתעורר בזמן הה'א (יכ) מקצה השמים מוצאו. זה הראש של הכל (יג) ותקופתו על קצותם. לפי שהוא סובב לכל. מבריח מן הקצה אל הקצה. ואין נסתר מחמתו. זהו שכתוב (ירמי' כג) אם יסתר איש במסתרים וגו׳. תורת ה׳ תמימה. כמש״כ ויעקב איש תם (יו) משיבת נפש כמש"כ (עמוס ו) נשבע ה' בנפשו (טו) ולפי שהוא מתכן לה על התיקונים שלה. ויושב בביתה, ומפרנס לה בכל מה שנצרכת. על כן הוא משיבת נפ״ש. עדות ה׳ נאמנה. זה מקומו של יוסף שנקרא עדות (זו) ילמה נאמנה. לפי שזהו מקום הנהר אשר לא יכזבו מימיו. מחכימת פתי. המקום שאין בו דעת הוא מחכים לה בחכמה זעירה ההיא שמקבלת ממנו. והפקיד אותה לפרנס העולם. ומי שאין לו זכות נותן לו משלו. פקודי ה׳ ישרים. אלה הפקודים התלויים באותה שנפקד בידה כל גנזי המלך (יז) וע״כ ישרים כמש׳כ (דברים לב) צדיק וישר הוא (יה) והצר״ק נקראת כך [בשביל אותן הפקודים] משמחי לב. שמחה זו כנסת ישראל. ומתי היא בשמחה. בזמן שמתחברת בלב השמים (יט) מצות ה׳ ברה. אז נעשית מצוה ברה. בתחלה נקראת מצוה. עכשיו ששוכן עליה תורה שבכתב נקראת מצוה ברה (:) כמש״כ ברה כחמ״ה. וצדי״ק וצר״ק במשקל אחד. מאירת עינים. כמש״כ (ר״ה ב טו) ה׳ עיניו משוטטות. מה הטעם של מאירת. בתחלה מארת. שכתוב יהי מארת ברקיע השמים. וכאשר אותו רקיע השמים מאיר לה הרי היא מאירת. שנתוסף בה יו״ר הארת הצדי״ק ופריסת שלום שלו. ובכן היא בגרולה יתרה. ומתי היא ברה. כאשר נכללת בבחינות של זכר ונקבה (ה) יראת ה׳ טהורה. שבחה של כנסת ישראל שהיא בטהרה כאשר כך השמי״ם מאיר לה הפנים. עומרת לעד. שעומרת תמיד להיות חומו; רמה וחזקה על בניה. ומתי כך. כאשר משפטי ה׳ ממקום האמת מאירים בה. ומה שכתוב צרקו יחרו. שכאשר הם יחדו בואת הצד"ק נוטלים השם שלה. וש"כ צרקו יחדו. והיא נוטלת השם שלו מצות ה׳ ברה.. ר״א יראת ה׳ טהורה עומדת לעד. בוא וראה אם האדם מתיגע תחלה בזה המקום שנקרא יראת ה׳. אז התורה שלו עומדת לעד. מה הטעם. לפי שיוכל ליכנס מכאן מזה הפתח של הכל אל האמונה.. הנחמדים מזהב ומפו רב

מקלה (۲۰) רישא 67 **, 1651**0 השמים דכלא (יג) ותהופתו על קלותם . בגין דהוא מקיף לכלא. מבריח מן הקלה אל הקלה. ואין נסתר מהמתו. היינו דכתיב (ירמי׳ כג) אם יסתר אים במסתרים וגו׳. תונית ה׳ תמימה. כמד״א ויעקב איש תם (יז) משיבת נפש. כמד"א (שמוס ו) נשבע הי בנפשו (טו) ובגין דהוא אתקין לה על תיקונהא. ויתיב בביתא דילה. וזן לה בכל מאי דאלטריכא. על דא איהו משיבת נפיש. עדות דא אתרא דיוסף דאקרי עדות (שי) ה׳ כאמנה . אמאי כאמנה. בנין דהוא אתרא דנהרא דלא יכובוו מימוי. מחכימת פתי. אתרא דלית ביה דעתא הוא מחכים לה בההיא חכמה זעירא דהבילת מכיה. ומני לה לפרנסא עלמא. ויהיב למאן דלית ליה זכותא מדיליה . פקודי ה׳ ישרים . אינון פקודין דתליין מההיא דאתפקדן בידה כל גניזין דמלכא (יו) וע״ד ישרים כמד"א (דנרים לג) לדיק וישר הוא (יח) ולד"ק רקיע השמים ההוא 721

אהקרי הכי [בגין איכון פקודין] משמחי לב. שמחה דא כנסת ישראל. ואימהי היא בחדוה, בומנא דאתחברת בלב השמים (יט) מלות ה׳ ברה. כדין אתעבידת מליה ברה. בקדמיתא אתקרי מלוה. השתא דשריא עלה תורה שבכתב אתקרי מלוה ברה (ג) כד״א ברה כחמ"ה. ולדי"ק ולד"ק בשיקולא חדא. מאירת עינים. כד"א (ד"ם נ' טי) ה׳ עיניו משופשות . מאי פעמא מאירת. בקדמיתא מארת. דכתיב יהי מארת ברקיע השמים . מנהיר לה איהי מאירת. דאיתוסף בה יו"ד נהירו דלדי"ק ופרישו 510 דשלמא דיליה. כדין ברבו סגי. ואימתי היא (6) אתכלילת 70 ברה. ונוקבא דכל ה׳ מהורה . יראת דאיהי דכנסת ישראל 2500 אנהירו כדכיו אכפין. 5 50 72 עומדת דקיימא לעד. על רס תקיף סול תדיר ואימתי . . 6033 5007 מבפטי ה׳ מאתר 72 כהרין בה. והאי דכתיב לדקו יחדו. דכד איכון כחדא בהאי לד"ה נטלין שמא דילה. הה"ד לדקו יחדו. ואיהי נטלא שמא דיליה מלות ה׳ ברה . ד״א יראת די עומדת לעד. תה חזי הי ב״כ השתדל טיארה בקדמיתה בהתי חתר דהקרי ירחת ה׳ כדין חורייתה דיליה טומדת לעד. מאי פעמא . בגין דיעול מכאן מהא דכלא למהימנותא יי הנחמדים פתחא

ວວເກ 37

1001

(ז) הפארת: (מ) מלכות: (ט) תפארת: (י) בינה: (ל) למלבות: (יכ) בסור שמאלו תהת לראשי: (ינ) בונה: (יז) יטקב היינו הפארת: (טי) במדכות: (טו) יכוד: (יו) תריינ מצות תלויות במלכות: (ית) צדיק יסוד וצרק מדכות: (יט) בתפארת: (כ) תורה שבכתב הפארת : (כז) זיווג הפארת ופלכות קכיה ושבינתיה : 3

זיו הוהר

10

43 22

כשון קורש

לשון הוהר

ערנ

דכל מפתחו

ונהכת

67

ואתעקר

כד עברו

ימינה.

דחיי. דביה ירית ב״כ חיין להאי

לעלמא דאתי. דכל מאן דאשתדל באורייתא ואחיד בה אית ליה

רב. מצד של זהב זהו שבחו של יצחק. כמש״כ שמאלו רב. מסערא דוהב דא שבחא דילחק. כמד"א שמאלו תחת לראשי (ככ) ומפו. דא אברהם. ודא וימילו תחבקני (יג) רב. דא יעקב (יד) ומתוקים מדבש. דא איכון מתוקים. תמר דכליל דכר וכוקבא (כה) אימתי כל"ח דבש. וכופת. כד אתחברו ונפיק מנייהו נופת תמופנה שפתותיך כלה (ניו) לופים. בגין דכל מאן דבעי למלפי ולאסתכלא בהאי מראה מסתכל. כדייא ניתוקאל א) ואראה מראת אלהים. מכאן ולעילא לית רשו לאסתכלא י גם עבדך אהר בהם. למטעי מתיקוני דמלכא. דהא בכל לילי אשתדל בהו לחברא לון כהדא. ההייד (תילים קיט) הלות לילה אקום 70,011 דמשפטיס להודות לך על משפטי לדקר. בהאי לד״ק (כי) נחמדים וכלילו מכלה יתהברון כדין כד מולווגין היכון נסרין דלא יקרב למקדם סופא להאי כשרין וכמא (כת) וכד איכון דדרגין דאיהי עקב. כדין איהי רב ואתחברת לעילא [במחן דחקרי רבן.. גם מודים חשוך עבדך. ודים. דח כחש דרכיב עלה (כיו) חשוך עבדך. כגון ההוח עבדח דאיהו בידיה (ל) אמר דמאריה וגלמו דשלשו בעלמא בחשוכא. בגין איכון ודים 171 מיתם. ווימנין פגימה סיהר״ה ושלים חויה. סוה בעי רחמין עליה על דא. ואמר אל ימשלו ני. דלא ישלום באתריה.. או איתם. או. אל"ף נהירו ביעקב דכלילו דעתיקה (לה) זייין שבע דרגיו דאקרי תם (לכ) כיון דכל האי אתחבר. כדין אהיה תם. מ״ך ות״ס. 221 מך דהלי אקרי מכתם לדוד. באשלמותא סיהרא דלית לה להורא מדילה (לי) תם כד איתס בנהירין עלאין כדין ההוא אתרא בעטרוי ..DD ראתעשר בעפרוי. כגוולא כל ואמרו או ישיר. ישראל ימא חמו דאשתלימת סיהר״א. ונקיתי מפשע רב. דא חובא דוד רחמין. כלא בעי דשבמין דהוה רב. ועל יהיו לרלון. קמי עתיקא קדישא. אמרי פי. דא פס דיליה (לה) והגיון לבי. דא לב השמים (לה) לפניך. אלין פנים עלאין דמסמרין ואתגליין בעת רלון (לו) ה׳. 67 וגואלי. רא שמאלא. **.**יזולי אמלעיתא. ד"א ס׳. דא אמלעיתא דא יעקב. . יזרי. דא שמאלא. וגואלי. דא ימיכא דאקרי גואל קרוב ודאי. וומין קב״ה לארמא ימיכא דיליה' ולמפלי לבכוי. הה"ל ימין הי רוממה ימין הי עושה חיל : (י"ח) ורוא כחתן יולה מהפתו ישיש כגבור לרוך ארה. פתח רבי יהודה ואמר זכאה חולקהון דישראל דקביים אתרעי בהון ויהב להון אורייתא דקשום אילנא

תחת לראשי (ככ) ומפז. זה אברהם. וזהו וימינו תחבקני (כג) רב. זה יעקב (כז) ומתוקים מדבש. זה התמר שכולל זכר ונקבה (כה) מתי הם מתוקים. כאשר הם מחוברים ויוצא מהם דבש. ונופת. כמש״כ נופת תטופנה שפתותיך כלה (כו) צופים. לפי שכל מי שרוצה לצפות ולהסתכל בזאת המראה יסתכל. כמש״כ (יחזקאל א) ואראה מראת אלהים. מכאן ולמעלה אין רשות להסתכל.. גם עבדך נזהר בהם. מלחדול מתיקוני המלך. שהרי בכל לילה אני מתיגע בהם החברם כאחד. זש״כ (תהלים קיט) חצות לילה אקום להודות לך על משפטי צדקך. שהמשוטים שהם נחמדים וכלולים מהכל יתחברו בצד״ק הזאת (מ) ואז כאשר מזדוגים הם שומרים שלא יקרב למקדש ערל וטמא (כח) וכאשר הם שומרים לאותה סוף המדרגות שהיא עקב. בכן היא רב ומתחברת למעלה [בזה שנקרא רב].. גם מזדנם חשוך עבדך. זרים. זה הנחש הכרוך עליה (כט) חשוך עבדך. כגון עבד ההוא שכל מפתחות רבונו בידו (ל) אמר שהוא בחשכות. בשביל אותן הזדים ששלטו בעולם וגרמו מיתה. ושלפעמים הלבנ״ה פגומה והנחש שולט. ודוד היה מבקש רחמים עליו על זה. ואמר אל ימשלו בי. שלא ימשול במקומו.. אז איתם. אן, אל״ף זו הארת הקדמון (ה) זי״ן אלו שבע מדרגות הנכללות ביעקב שנקרא תם (לכ) כיון שכל זה יתחבר. בכן אהיה תם. שכך הוא נקרא מכתם לדוד. מ״ך ות״ם. מך לפי שאין לה אורה משלה (לג) תם כאשר הלבנה בשלימות ומאירה באורות עליונים אז היא תם.. אז איתם ויתעטר מקום ההוא בעטרות שלו. כמו שנתעטר כאשר עברו ישראל את הים ואמרו אז ישיר. כאשר ראו שנשתלמה הלבנ״ה. ונקיתי מפשע רב. זה חטא השבטים שהיה רב. ועל הכל ביקש דוד רחמים. יהיו לרצון. לפני הקדמון הקדוש. אמרי פי. זה הפה שלו (לז) והגיון לבי. זה לב השמים (לה) לפניך. אלה פנים עליונים הנסתרים ונתגלים בעת רצון (ו) ה׳. זו בחינת הימין. צורי. זו השמאל. וגואלי. זו האמצעית. ד"א ה׳. זו האמצעית זה יעקב. צורי. זו השמאל. וגואלי. זו הימין שנקרא גואל קרוב בודאי. ועתיד הקב״ה להרים ימין שלו ולגאול לבניו. זש״כ ימין ה׳ רוממה ימין ה׳ עושה חיל: (״״) ודוא כחתן יוצא מחפתו ישיש כגבור לרוץ ארח. פתח רבי יהודה ואמר אשרי חלקם של ישראל שהקב"ה בחר בהם ונתן להם תורת אמת שהיא על החיים. ובה נוחל האדם חיים לעולם הזה וחיים לעולם הבא. שכל מי שעמל בתורה ודבק בה יש לו חיים

#### סיין זיו הזהר

עלמה והייו

(ככ) ותכ גכורה שמאל יצחק: (כג) הסד ימין אברהם: (כז) תפארת ממוצע יעקב: (כה) תמר ימוד משפיע דבש שפע טוב: (כו) נושת מדכות צופים מדכות והיינו מראת אדהים : (כו) מששש תשארת וצדק מדכות : (כת) משא"ד ובת דידיה : (כו) משא"ד : (כ) מש"ש : (כה) ג' סשירות הראשונות : (כנ) תשארת מרכו הו' סשירות : (כנ) המדבות כרמיון הלכנה שאין לה אור של עצבה אלא מן השמש: (לז) מלכות: (לה) תפארת : (יו) בינה: 11

חיין. וכל מאן דשביק מלי דאורייתא ואתפרש מאורייתא כאילי

אתשרש מחיין. בגין דאיהי חיין וכל מלין דילה חיין. הה"ך (משלי ד) כי חיים הם וגו׳. וכתיב (שם ג)

רפאות תהי לברך וגו׳. תא חזי אילנא דהייא אהיד

6555

(22)

מהאי

7"23

איהי -

522

ופרים

כבל

כתיב

רעה

דינת

חיים. וכל מי שעוזב דברי התורה ונפרש מהתורה כאילו נפרש מן החיים. לפי שהיא חיים וכל רבריה חיים. זש״כ (משלי ד) כי היים הם וגו׳. וכתוב (שםג) רפאות תהי לשרך וגו׳. בוא וראה עץ החיים נאחז מלמעלה עד למטה (נו) והשמ״ש ההוא המאיר לכל הארה שלו מתחלת מן הראש (ה) ומתפשט בגוף העץ בדרך ישר. שני צדרים גאחזים בו. אחד לצפון (ש) לדרום. אחד בחינת ימין ואחד בחיי שמאל (ש) ובשעה שהשמ״ש משפיע הגרתו כמו שאמרנו מאותו גוף העץ יוצא תוקף לזרוע הימנית ומאיר בתוקפו. ומן תיקפו מאיר להשמאלית ונכללת בהארתו. זש״כ והוא כחתן יוצא מחפתו. איזו היא הפתו. זאת היא העטרה שעטרה לו אמו ביום ותנתו (יי) יוצא מהמתו. זהו התחלת כל הארה. כמש״כ במקרא שלאחריו מקצה השמים מוצאו. זו התהלת הכל שנקרא מקצה השמים (מי) ובכן יוצא כחתן ממש כאשר יוצא לפגוש את כלתו אהובת נפשו. ופושט זרועותיו ומקבל אותה. כדמיון הזה והוא כחתן יוצא מחפתו. שהולך השמ"ש ומתפשט אצל מער"ב (מנ) כיון שהמצרב מתקרב צד צפון נתצורר לעומתו בתחלה ונקרב למערב ומזווג לו במקומו. כמו שאמרנו במה שכתוב שמאלו תחת לראשי, ואח״כ נקרב צד דרום שהוא הימין. שכתוב וימינו תחבקני. ובכן ישיש כגבור לרוץ ארח להאיר אל הלבנ״ה: (ג-קמחי) ירין לרצון אמרי פי והגיון לבי לפניך. אמר רבי

אלעזוי בוא וראה דוד המלך אמר יהיו לרצון אמרי פי. אלה דברים המפורשים. והניון לבי. אלה רברים הסתומים שאין האיש יכול לפרשם במיו. זה הוא הגיון שהוא בלב שאין ביכולת להתפרש. וע״כ נצרך להיות דבר המתפרש בפה ודבר התולה בלב. והכל סוד הוא, אחד כנגד מדרגה התחתונה (מ:) ואחד כנגד מדרנה העליונה (מז) דברים המפורשים כנגד מדרגה התחתונה שנצרך להיות מפורש. ומה שתולה בלב הוא כנגד מדרגה כנימ ת יותר. והכל כאתד הוא (מה) וע"ז אמר דוז יהמן לרצון אמרי פי והגיון לבי לפניך וגו׳: (א-קסט.)

לתתא (יי) וההוא ביוש"א דנהיר מעילא מריבה (יה) והתפבע בניפה דיליה שארי כהירא -דאילנא בארח מישר. תרין סערין אחידן ביה. חד ללפין וחד לדרום. ימינת 70 במאלא ומד ובבעתא הבמב״א לסיר דאתמר CCS גיפא דאילנא אתקיף לדרושא דימינא ואנהיר בתיהפיה. ומתיקשיה נהיר לבמאלא ואתכליל בנהוריה. והוא כהתן יולא מחפתי. מאן איהי חפתו. דא עשרה בעשרה לו אמו ביום התנתו (מ) יולא מחפתו. דא איהו ריבא דכל נהורא. כד"א בקרא דאבתריה מקלה הבווים מולאו. דא בירותא דכלא דאקרי מקלה השמים (מא) וכדין נסיק כחתן כד נפיה לאערעא לכלתיה רחימתא דנפבוי דרועוי ומקבל לה. כהאי גיונא והיא כחהן יולא מחפתו. דאולא במש"א ואתפשע לגבי מער"ב (מג) כיין דמערב אתקריב סער לפון אתער להבליה בקדמיתה וקריב למערב וזוויג ליה בהתריה, כמה דהתמר תהת דכתיב לרחשי. ולבתר במחלו דרום דחיהו ימינא. דכתיב וימינו תחבקני. כדין ישים כנבור לרוך ארח לאנהרא לסיהריא: (י -קמח :) ידדין לרלון אמרי פי והגיון לבי לפניך. אמר רבי אלעור תא חוי דוד מלכא אמר יהיו לרכין אמרי פי. אלין מלין דאתפרבן. והניין לבי. אלין מלין דסתימין דלא יכיל ב״י לפרבא לין בפימיה. דא הוא הגיון דאיהו בלבא דלא יכיל לאתפרשא. וע"ד אנעריך מלה לאתפרבא בפימא ומלה דתליא בלבא. וכלא רוא איהו. הד לקבל דרגא התאש (מג) 6277 (מד) מלה דהתפרבא עלאה לקבל 77.1 דאנבריך לאתפרבא. להבל דרגא התאה

והלי דתליח בלבא איהו להבל דרגא פנימאה יתיר. וכלא כחדת תיהו (מה) ועל דח תמר דוד יהיו לרליו המרי פי והגיון לבי לפניך וגו׳: (א-קסטי)

יענד הי ביום לרה וגו׳. אמר רבי אלעזר

(קהלת ז) ביום פובה היה במיב וביום

ראה. לא כתיב וביום רעה היה ברע אלא וביום רעה

יענד ה׳ ביום צרה וגו׳. אמר רבי אלעזר כתוב (קהלת ז) ביום טובה היה בטון: וביום רעה ראה. לא כרוב וביום רעה היה ברע אלא וביום רעה ראה. ממו ראה, אלא בזמן שהדין ויילה בעולם אין צריך האיים להתראות ברחובות, שהרי כאשר הדין שורה בעולם על כלם שורה. ומי שאגע בו נתפס. וע״כ ראה: ראה והוה שמור. תשגיוו ותעיין לכל צד. והוה יודע. שבכל שוות הדין. ולא מצא לחוץ ולא תתראה

ראה. מהו ראה. אלא בבעתא דדינא תליא בטלמא לא ליבעי ליה לאינים לאתחואה בבוקא. דהא כד בריא בעלווא על כלא בארי. ווואן דפנע ביה אתפס. וע"ד רחה. רחה והוי נסיר. אבנה ועיין לכל סטר.

והוי ידע הבכלה בריה דינה. ולה תפיק לבר ולה תתרוי

# ויו הוהר

(b) הפארה שמש: (לה) מן הבינה: (X) הסר ונבורה: (x) בינה: (מל) בינה: (מכ) מלבות: (מנ) מלבות: (מנ) בינה: (b) לבא : (מה) בינה ומדמות כאמה ניכתה כמו בהדב כן בהמה :

פשון קורש תהפים כ--כא

כשון הוהר

תתראה בשוק. כדי שלא ישרה עליך. בוא וראה כאשר הדין שורה בעולם כמה חרבות תלויות היוצאות מחרב עליונה ההיא (ה) ומגביהים ראשם ורואים שאותה חרב העליונה מלאה דם בכל וצודים. או גוזרים עונשין וכמה חרבות נתעוררות. ככתוב (יהושע ה) וחרבו שלופה בידו. וכלם נמצאים לעשות דין. ומי שפונע בהם ינזק: (ג--נר.)

וישרה עזרך מקדש ומציון יסערך. יזכר כל מנחתיה ועולוגך ירשנה סלה. אמר רב המנונא הזקן.

מקרש. זהו קדוש ירים (כ) ומציון יסעדך. זהו ברכת המוציא שהכת סועד לב האיש. יזכר כל מנחתיך. כל לרבות ענין אחר זו נטילת ידים האחרונים (י) ועולתך ידשנה סלה. זהו ברכו קמון בזמון. ואם אתה עושה כן יתן לך כלבבך וכל עצתך ימלא. ובשבת. מקדש זו קדושא רבה. ועל דבר זה נתעוררים הצדיקים בגן עדן משבת לשבת

אדנ״י כלל ופרט וכלל. והם יחוד ברכה קדושה. וסימנך \*יעננו \*ביום \*קראנו. שכך עולה מספר שלשה

אחרת (ז): (ג--קעג.) ראר הושיעה המלך יעננו ביום קראנו. אהי״ה הוי״ה

שמות האלה כמספר יבר (מיז)

23

ראי בעזך ישמה מלך וגו׳. פתח רבי יצחק ואמר. ה׳ בעזך ישמח מלך ובישועתך מה יגיל מאד. תאות לבו נתתה לו וגו׳. היים שאל ממך נתתה לו וגו׳. מזמור הזה לא אמרו דוד אלא על שבחה של כנסת ישראל (ה) שהקב"ה משמח לה בחדוה של התורה שנקראת עז. שכתוב (תהלים כט) ה׳ עז לעמו יתן וגו׳. ישמח מלך. זו כנסת ישראל שנקראת מלך. שכתוב (דברים לג) ויהי בישרון מלך. ובישועתך מה יגיל מאד. ובישועתך, זו הישועה של הימין (ב) כמש"כ (תהלים ס) הושיעה ימינך וענני. ותושע לו ימינו. מה יגיל מאד. יו״ד יתירה (ג) וזה הוא הסוד של הברית יסוד הקדוש. שהוא שמחת הכל. והכל על זה המלך נאמר. חיים שאל ממך נתתה לו ארך ימים עולם ועד. מכאן למדנו שדור המלך לא היה לו חיים כלל. מלבד מה שאדם הראשון נתן לו משלו. וזה נתבאר שדוד המלך חי שבעים שנה. ואותן שבעים שנה נתן לו הקב״ה מאותן השנים של אדם הראשון ובהן נתקיים. וניתנה לו אריכת ימים בעולם הזה ובעולם הבא. וע״כ חיים שאל ממך נתת לו. גדול כבודו בישועתך

י"ד בעוך ישמת מלך וגו׳. פתה רצי ילחק וחמר. ה׳ בעוך ישמח מלך ובישועתך מה יגיל מאד. תאות ממך כתתה לו וגו׳. לבו כתתה לו וגו׳. סיים שאל שירתה דה לה המר לה דוד הלה על תובבתתה דכנסת דאורייתא דהב״ה חדי לה בחידו (5) ישראל דאתקרי עו. דכתיב (מהלים כט) הי עו לעמו יתן וגו׳. ישמח מלך. דא כנסת ישראל דאתקרי מלך. דכתיב (דכרים לג) ויהי בישרון מלך. ובישועתך מה יגיל מאד. ובישועתך. דא ישועה דיווינא (ג) כד״א (תהלים ס) הושיעה ימיכך ועכני. ותושע לו ימיכו. מה יגיל מהד. יו"ד יתירה (ג) ודה איהו רוא דברית קיימא קדיבא. דאיהו חדוה דכלא. וכלא על האי מלך אתמר. חיים שאל ממך נתתה לו ארך ימים עולם ועד. מהכא אוליפנא דדוד מלכא לא הוו ליה חיים כלל. בר ליה מדיליה . והא אוקמוה 7177 יהב דלדס מלכא אתקיים שבעין בנין. ואינון שבעין בנין יהב ליה וכהו קדמאה רתדס שמיז מאיכון הב״ה אתקיים. ואתיהיב ליה אוריכו דיומין בהאי עלמא ובעלמא דאתי. וע״ך היים שאל ממך נתת לו. גדול כבודו

כישועתך

### זיו הזהר

מלס

(6) או מדת המיכות שהיא מדת הדין: (כ) זו נמילת ידים קודם ברכת המוציא: (ג) שאם זוכה האדם חרי שלתנו במקום מוכה. האכילה והשתיה שאוכל ושותה כדי שיהי לו כה לעבורת השי"ת היא בסקום קרכן מנחה ונסכים הכל לשם שמים. וכוה יוכן שתיכת כיל כאה לרבות מים אחרונים שהם תלק לסמ"א כמו שנוהג ענין זה בקרכנות כידוע: (ז) אפשר כוונתו שנתעוררים הצריקים שבגן עדן לבוא לעולם הוה מדי שבת כשבת בבחינת עיבור או בכחי נשמה יתרה בצדיקים החיים ההענג עשרם בקירוש על חיין בדיד שבת ובחירושי תורה שלהם:

גל בלי ירד : (ג) שהיציל יגל בלי ירד : (ג) עיקר הישועה היא מן מרת החמר בחינת הימין : (ג) שהיציל יגל בלי ירד : (6)

13

3

ND

# שמהן אלין כהושבן יבק: (מיי)

רבה . וכל יבשבת מקדש דה קדושה לבכת עדן לדיהיא r32n 123 דה התערו התרת (ד): (ג--קענ.) הושיעה המלך יעלנו ביום קראנו. אהי"ה הוי"ה אדכייו כלל ופרט וכלל. ואינין יהודא ברכה קדובה. וסימן \*יענט \*ביוס \*קראנו. דהכי סליק חושבן הלת

כד דינה שריה עלהה (א) ווקפין רישא והמאן חרב מההיא דהא ההיא חרב עלאה סומקא מליא דמא בכל סטרין. כדין מרין נימוסין וכמה סייפין אתערו. כד"א (יהושע ה) וחרבו בלושה בידו. וכלהו משתכחי למעבד דיכא. ומאו ריערע בהו אתוק: (ג-:ד.) ישדר עורך מקדם ומליון יסעדך. יוכר כל מנחתיך ועולתך ידשנה סלה. אמר רב המכונא סבא. יסעדך. דא דה קדום ידים (כ) ומליון מקדש. המוליא דאיהו סעיד לבא דב"כ. יוכל כל מכחתיך. כל לאסגאה מלה אחרא דא נטילת ידים בתרייתא (ג)

ועילתך ידבנה סלה. דא ברכת המוין בומין. יאי

את עביד כן יתן לך כלבכך וכל פלתך ימלא.

דלא ישרי עלך מא חוי בשוקא . בגיז ממחזי בעלמא כמה סייפין תליין דנפקי

לשון קורש

תהלים כא

לשון הוהר

בישועתך. לפי שהוא גדול ככתוב (תחלים קמז) גדול ארונינו ורב כח לכך בודאי נקרא גדול. וזה הסוד שנאמר ויעש אלהים את שני המארת הגדולים. גדולים היו בודאי. ואף גם אח״כ הוא נקרא גדול. ככתוב גדול אדונינו ורב כח (ז) והקב״ה לא נקרא גדול אלא בוה (:) שכתוב (תהלים מח) גדול ה׳ ומהלל מאד בעיר אלהינו הר קדשו. במה הוא גדול. בעיר אלהינו הר קדשו. כי תשיתהו ברכות לעד. לפי שזאת הוא הברכה של כל העולם. וכל הברכות של כל העולם מכאן יוצאות (י) וזאת היא ברכה. וזהו הסוד (בראשית יב) והיה ברכה. שהרי כאן שרויות כל הברכות שלמעלה. ומכאן יוצאות לכל העולם. וע״כ נקראת ברכה. תחדהו בשמחה את פניך. תחדהו בשמחה. כתוב כאן תחדהו בשמחה. וכתוב שם ויחד יתרו (ו) לפי שעתיד הקב"ה להקימה לכנסת ישראל מעפר. ולהחזיק בה בסוד הימין. ולהדש אותה חידוש הלבנ״ה בהשמ״ש (ה) את פניך. להיות לפניך. ולהיות בשמחה לקראת פניך

בשלימות ההיא שתשתלם בזמן ההוא: (כ-רלה) היים שאל ממך נתת לו וגו׳. פתח רבי שמעון ואמר. חיים שאל ממך נתת לו ארך ימים עולם ועד. חיים שאל ממך. זה דוד המלך. שהרי כאשר ברא הקב״ה גן הערן השכין בה נשמת דוד המלך. והסתכל בו. וראה שאין לו חיים משלו כלום. וכך עמדה הנשמה לפניו כל היום. כיון שברא לאדם הראשון אמר זה וראי קיומו. ומאדם הראשון ניתן לו ע׳ שנים שיתקיים דוד המלך בעולם. ועוד שהרי האבות הניחו לו מחייהם כל אחד ואחר. אברהם הניח לו שנים. שהיה לו להתקיים ק״פ שנים. המש ונתקיים מאה וחמש ושבעים שנה. נחסרו לו חמש שנים. יעקב היה לו להתקיים בעולם כימי אברהם. ולא נתקיים אלא מאה ושבע וארבעים שנה. נחסרו לו שמנה ועשרים שנה. נמצא שאבויהם ויעקב הניחו לו מחייהם שלש ושלשים שנה. יוסף שנתקיים מאה ועשר שנים היה לו להתקיים מאה ושבע וארבעים כימי יעקב. וחסר מהן שבע ושלשים שנה. הרי שבעים שנה שהניחו לו לדוד המלך שיתקיים בהן. ובהןנתקיים דוד בכל אותן השנים שה:יחו בשבילו האבות. ואם תשאל יצחק למה לא הניח לו כלום כמו אלה. אלא לפי שהוא חשך (יי) ורוד מצר של השר הוא בא. ומי שהוא בחשך אין לו אור כלל ואין לו חיים. ולפיכך לא היה לו לדוד חיים כלל. אבל אלה שהיה להם אור האירו לו לדוד המיך. ומהם נצרך להאיר לו להיות לו חיים. שהרי הוא מצר החשך אין לו חיים כלל. וע״כ לא בא יצחק במספר זה. ואם תשאל יוסף מפני מה נתן לו יותר מכלם. אלא ודאי יוסף בלבדו כמו כלם. לפי שוקרא צדיק, וזה הוא שבאיר אל הלבנ״ה יותר מכלם (י) ולפיכך הוא הניח 17

בישיעתך. בנין דאיהו גדול דכתיב (תהלים קמי) נדול וכזת . 3173 אקרי ודמי 5.7 אדוכיכו ורב דא ויעש אלהים את שני המארת הגדולים. גדולים הוו ודאי. ועם כל דא איהו אקרי גדול. כמס דאתמר גדול הדונינו ורב כח (ד) וקב״ה לא אקרי גדול אלא בהאי (ה) דכתיב (חהלים מח) גדול הי ומהלל מאד בעיר אלהינו הר קדשו. במאי איהו גדול. בעיר אלהינו הר קדשו. כי תשיתהו ברכות לעד. בגין דהאי איהו ברכת דכל עלמא וכל ברכאן דכל uten. מהכא נפקין (י) ודא איהו ברכה. ורוא דא (גראבית יג) והיה ברכה. דהה הכא שריין כל ברכאן דלעילא. ומהכא נפקין לכל עלמא. וע״ד אקרי ברכה. תהדהו בשמחה את פניך. תחדהו בשמחה. כתיב הכא תחדהו בשמחה. וכתיב התם ויהך יתרו (י) בנין דומין קב״ה לאקמה לה לכנסת יבראל מעשרא. ולאמקשא בה ברוא דימינה. ולחדתותי לה חדותה דסהר"ה בשמש"ה (ח) את פניך, למהוי קמך, ולמהוי בחדו לקבל אנשר בהחות בלימו דתבתלים בהחית זמנת : (כלכיי) דים באל ממך כתת לו וגו׳. פתח רבי שמעין ואור. חיים שאל מווך כתת לו ארך ימים עולם ועד. חיים שאל ממך. דא דוד מלכא. דאא כד ברא קב״ה גנתה דעדן השיל ביה נשמתה דדוד מלכה. והסתכל ביה וחמי דלית ליה חיים מדיליה כלום. וקיימא הראשון לאדס כל יומא כיון דברא קמיה אמר הא ודאי קיומיה. ומאדם קדמאה הוו שבעין מלכא בעלמא. ותו אבהן 717 דאתקיים 125 בכקו ליה מחויהין כל חד וחד. חברהם שבק ליח מוזש בנין. דהוה ליה לאתקיימא מאה ותמכין שכין. תכרין ליה ואתקיים מאש ושבעין וחמש שנין. יעהב היה ליה לאתהיימא בעלמא .cn5 כיומי דהברהש. ולא אתקייש אלא מאה וארבעין ושבע שנין. הסרין ליה תמניא ועברין השתכח דאברהם ויעקב שבקו ליה מחייהין תלתין ותלת שנין. יוסף דאתקיים מאש ועבר בנין הוה ליה לאתקיימא מאה וארבעין ושבע בנין כיומי דיעקב . וחסר מנהין תלתין ושבע בנין. הא בבעין בנין דבבקו ליה לדוד מלכא לאתקיימא בהין. ובהו אתקיים דוד בכל אינין שנין דשבקו ליס אבהן. ואי תימא ילחק אמאי לא שבק לים כלום כמו הני. בגין דאיהו חבר (יו) ודוד מסשרא דחשר קא אתא. ומאן דאיהי בחבך לית ליה נהירא כלל ולית ליה חיים. ובג״כ לא היו לדוך חיים כלל. אבל אלין דשוו לשין כשורא כשירו ליש לדוד מלכא. ומניישו אלפריך לאנהרא ליה למהוי ליה חיים. דהא משערא דחשך לית ליה חיים שלל. וע"ד לא אתא ילחק בחושבנא. ואי תינוא יוסף אמאי יהב ליה יתיר מכלהו. אלא ודאי יוסף בלהודוי ככלהי. בנין דאקרי לדיק. ודא 617 האי שבה דאנהר לסיהר"א יתיר מכוחו (י) ובג"כ 5.7

זין הזהרי

(ז) ארונינו וו מדת המדמות: (מ) פי׳ כישהוא בהיכלו גיבר גדלותו: (ו) מות המלכות מבנה וצא השפע לכל אחד ואהד כצמצום שר פרמיות לעילם הוה: (ו) פי׳ כמו שהיה שם מצד אחד שמחה ומצד אחר חרודין. כן כאן לעתיד לכא ליהורים תהיה אורה ושמחת ולרשעי עולם צר וחשר: (ה) פי׳ שתתחדש הודוגות תפארת ומלכות כיתר שאת ויתר עו: (ט) לפי ששורשו גכורה ורין וכן דור: (י) היינו שמדת יסיר צדיק מביא השפע אל המלכות שורש וני

ı

14

לשין הזהר

חהלים כא-כב

לשון קודש

ליה לדוד מלכת חיין יתיר מכלהו. דכתיב ויתן אותם אלהים ברקיע השמים להאיר על הארץ: (א-קסה.)

כב

לו לדוד המלך חיים יותר מכלם. שנאמר ויתן אותט אלהים ברקיע השמים להאיר על הארץ: (א-קסה.)

כב

למנצח על אילת השחר מזמור לדוד. פתה רבי

ישראל שנקראת (משלי ה) אילת אהבים ויעלת חן.

והיא באה מן המקום ההוא שנקרא שחר (ה) כמש״כ

(הושע ו) כשחר נכון מוצאו. ודוד המלך על כנסת

ישראל אמר מזמור הזה. כך נשמע שכתוב על אילת

השחר. בוא וראה בשעה שנחשך הלילה ננעלין

הפתחים. עליונים ותחתונים שוקטים. וכל אותן

הרחוקים נתצוררים והולכים ומשוטטים כל העולם (ג)

מחזרים על גופות האנשים (ג) סובבים מטותיהם

ורואים צורת המלך הקדוש ומפחדים (ז) שהרי נתחזקו

במטותיהם עם דברי השם הקדוש (ה) ונשמות האנשים

עולות כל אחת ואחת כראוי לה. וזה נתבאר. אשרי

חלקם של הצדיקים שנשמותיהם עולות למעלה ואיגן

נתעכבות במקום אחר שלא נצרך (י) כחצות הלילה

המכריז צומד ומכריז והפתחים נפתהין. ובכן רוח

אחד מצד הצפון נתעורר ומנקש בכנור של דוד

ומנגן מאליו שבח למלך (ז) והקב״ה משתעשע עם

הצדיקים בגן העדן. אשרי חלקו מי שנתצורר בשעה

ההיא ומתיגע בתורה. וכל מי אשר יקום בשעה

ההיא ומתיגע בתורה נקרא חבר להקב"ה וכנסת

ישראל. ולא עוד אלא שהם נקראים אחים וריעים

זו. שכתוב (תהלים קכב) למען אחי ורעי אדברה נא

שלום בך. ונקראים חברים אל תמלאכים העליונים

ומחנות העליונים. שכתוב (שיר ח) חברים מקשיבים

לקולך וגו׳. כאשר מאיר היום המכריז עומד ומכריז.

והפתחים של צד הדרום נפתחין. ונתעוררים הכוכבים

ומזלות (ה) ושערי רחמים נפתחים. והמלך יושב

ומקבל תשבחות. אז כנסת ישראל לוקחת אותן דברי

התשבחות ותעל. וכל אותן החברים נאחזים בכנפיה (ט)

ודבריהם נתעלים וינוחו בחיק המלך. אז פוקד המלך

לכתוב כל אותן הדברים. ונכתבים בספר כל אותן

בני היכלו. וחוט של חסד נמשך עליהם. ומן אותו

החוט נתעטר האדם בעטרה של המלך. וממנו מפחדים

עליונים ותהתונים. הוא נכנס בכל שערי המלך ואין

מי שימחה בידו. ואפילו בזמן ששרי הדין עומדים

דון את העולם אין דנים אותו בדין (י) לפי שהרי לדון

הוא נרשם ברשימת המלך. וניכר שהוא מהיכל המלך.

חייא ואמר איזו אילת השחר. זו כנסת

למנצה על אילת השחר מזמור לדוד. פתח רצי הייא ואמר מאן אילת השחר. דה כנסת דאתקרי (משלי ה) אילת אהבים 3675' ויעלת הן. אתיא מההוא אתר והית כד״ה דאקרי שחר (6) (הושע ו) כשחר נכון מולאו. ודוד מלכא כנסת על ישראל **.**Ŕ7 האמר מסמע דכתיב הילת על 65 השמר. חזי בבעתה ליליא פתחין 5077 סתימין. משתככי. ותתאי עלאי וכל ליכנו רחיקין מתערין ולזלין ושמאו עלמא (ב) 55 מהדריון על גופיהון דבני נשא (י) סחרין לערסייהו וחמאן דיוקנא דמלכא קדישא ומסתפי (ד) דהא אתתקפו בערסייהו במלי דשמה קדישה (ה) ובני כשה כשמתהון סלקין כל חד וחד כדחזי ליה. והא אוקמוה. זכאה חולקהון דלדיקייא דנשמתהון סלקין לטילא 631 מתעכבי באתר אחרא דלא אוטריך (ו) כד אתפליג לליא האים וכריו ก็ทวว ופתחין פתיחו. כדין כוסמ 670 אתער ואקים דסטר לפון בכנור 7177 ומכגן מאליו למלכה (ו) והב״ה משתעשע 5035 בלדיקייא בגנתא דעדן. וכאם חולקים מאן דאתער בהסוא ואשתדל באורייתא. וכל מאן דקאים בההוא fort זמנה והשתדל בהורייתה הקרי הבריה דקצ"ה וכנסת ישראל. ולא עוד הלא דאלין אקרון אחים וריעים ליה. דכתיב (תהלים קכנ) ליוען אחי ורעי אדברה כא בלים در. והקרון הברים בהדי מלאכין עלאין ומשיריין עלאין. דכתיב (ביר ח) הברים מקשיבים לקולך וגו׳. כד אתי ימיוא כרווא האים וכריו. ופתחין דרומא אתפתחו. ומתעליו כוכבים דסטר ומולות (חו ופתחין דרחמי אתפתחו. ומלכא יתיב וקביל תושבחן. כדין כנסת ישראל נטלא לאינון מלין וסלקה. פֿיכון וכל חברים אחידן בגדפהא (ט) ומלייסו אתיין ושריין בחיקא דמלכא. כדין פקיד מלכא למיכתב כל איכון מלין. ובספרא כתיבי כל איכון בני היכליה. וחוטא דחטד אתמשיך עלייהו. דמההוא חוטא אתעשר ב״ל בעשרא דמלכא. ומניה דחלין עלאין ותתאין. אירו אעיל בכל תרעי דמלכא ולית מאן דימחי בידוי. ואפילו בזמנא דמאריהון דדינא קיימין למידן עלמא לא דייניון עליה דיכא (י) בגין דהא אתרשים ברשימו דמלכא. ואבתמודע דאיהו מהיכלא דמלכא. ובנין דא לא דייניו עליה דינא. זכאה חולקהון

ובשביל זה אין דנים אותו בדין. אשרי חלקם של הצדיקים

# זיו הוהר

דלדיקיא

כב (ה) פי׳ שהמדכות נאצדת מן המקום ששם מתחיד בקיעת קו האור הראשון כמו עד דרך משד השתר: (כ) הם שנקראים חצונים : (ג) לשמאם או להויקם: (ד) זה השם לשדי הגרשם בגוף היהודי: (ה) היינו תלמור תורה קודם השינה או קריאת שמיו שעל הסטה : (ו) כי מי שאינו כראוי נשבתו או רוחו נתעכבת מן החיצונים ומתלוצצים ביזנה ומראים לה דברי לעי וכוב : (ו) וו המלכות והשבינה הקרושה שמשוררת תשביה דמהך הקדוש ברוך הוא: (ח) בבתוב ברן יחד כוכבי בכר הון: (ד היי: כמו רמישי בטוי הפוושת בנפיה להגן ז" ילריה. כ׳ דשבינה הקרושה, וכל אדם לפי מדרגתו כן בכנמיה, אהיותו : (י) פי׳ אאן גירייש בדין על 3

15

לשון הוהר

הצריקים העמלים בתורה. וכל שכן בשעה שהמלך משתוקק על דברי תורה. בוא וראה סוד הדבר. שאין כנסת ישראל קיימת לפני המלך אלא עם תורה. וכל זמן שישראל עסקו בתורה בארץ שרתה השכינה עמהם. וכאשר בטלו דברי התורה לא היתה יכולה להתקיים עמהם שעה אחת. לפיכך בשעה שכנסת ישראל נתעוררה אצל המלך עם תורה מתגברת השכינה ומלך הקדוש שמח לקבל אותה. וכל זמן שכנסת ישראל באה לפני המלך ותורה לא נמצאת עמה. כביכול תשש כחה. אוי לאותן המתישים כח שלמעלה. לפיכך זכאים הם העמלים בתורה. וכל שכן בשעה ההיא שנצרך להשתתף עמה עם כנסת ישראל. שאז הקב״ה קורא עליו (ישעי' מט) ויאמר לי עבדי בר אשר ישראל אתה אתפאר: (ג-כא:)

פתח רבי אלעזר ואמר. למנצח על אילת השחר מזמור לדוד. אילת השחר. שכאשר מאירים פני המזרח ונפרש חשכות הלילה. נתעורר ממונה אחד לצד מזרח. וממשיך חוט אחר של אור בצד הדרום (-6) עד שיוצא ובא השמש ובוקע באותן חלוני הרקיע עד שיוצא ובא השמש ובוקע באותן חלוני הרקיע ומאיר העולם. וחוט ההוא מפריד חשכת הלילה. ואז ומאיר העולם. וחוט ההוא מפריד חשכת הלילה. ואז בקרבו אילת ההיא (יג) ועל אילת ההיא כאשר בקרבו אילת ההיא (יג) ועל אילת ההיא כאשר נפרשת מן היום לאחר שנכללת בו אמר דוד שירה. שכתוב למנצח על אילת השחר מן שכתוב למנצח על אילת השחר מן אלי למה עובתני. שהרי נפרשת אילת השחר מן אלי למו עובתני. שרי נפרשת אילת השחר מן

אמר רבי שמעון הרי למדנו יש מי שזוכה בנשמה. ויש מי שזוכה בהתעוררות של רוח. ויש מי שאינו זוכה אלא בנפש .. זה הארם שהוא נקשר בקדושה עד שזוכה בנשמה וקנה אותה (טי) כאשר הוא ישן בלילה כיון שקנה הנשמה היא עולה למעלה למעלה. ושומרי השערים אין מעכבים לה. והולכת ומתפשטת ונכנסת בין אותן הצדיקים הצרורים בצרור החיים. ושם תראה ענג המלך ונהנית מן זיו העליון. וכאשר תתעורר אילה הקדושה ברוח צפון יורדת הנשמה. וזכאי ההוא שקנה להנשמה קם ומתגבר כארי תקיף בתורה עד שמאיר השחר. והולך עם אילה הקרושה ההיא להתראות לפני המלך לקבל חוט אחד של חסד. ומה הוא. זה החוט של אברהם שהוא קנה אותו. שנאמר (בראשית יד) אם מחוט וער שרוך הנעל. הוא אינו נהנה מאחר כלום ואמר. אם מחוט. שזכה לחוט ההוא. וזה נקרא חוט של אברהם (טו) וכאשר בא זכאי ההוא עם אילה הזאת. אז נתעטר עמה לפני המלך. ודוד אמר למנצח על אילת השחר. זו כנסת ישראל. אילת השחר. מזמור 70

דלדיקיא דמשתדלי באורייתא. וכל שכן בזמנא דמלכא האיב על מלי דאורייתא. תא הזי רוא דמלה. לא קיימא כנסת ישראל קמי מלכא אלא באורייתא. וכל זמנא דישראל בארעא אשתדלו באורייתא כנסת ישראל בראת עמהון. כד אתבסלו ממלי דאורייתא לא יכלא בבעתא 5~35 קדלו. שעתא עמסון להיימא באורייתא מלכא לנכי אתערת ישראל דכנסת אילתא ומלכא קדיבא חדי לקבלא לה. אתתקיף. וכל זמנא דכנסת ישראל אתת להמי מלכא ואורייתא לא הבתכחת עמס. כביכול תפש חילהא. ווי לאינין דמהלביו חילא דלטילא. בג״כ זכאין אינין דמבתדלי באירייתא. בעתא דאלשריך לאשתתפא בה וכל שכן בההיא בכנסת ישראל. כדין קב״ה קארי על ס (יבעי מט) ישראל 73 ಾರಗ אתה •5 עבדי וילמכ אתפאר: (ג-יכא:) פתח רבי אלשור ואחר. לחולח על אילת הבחר

השחל. דכד נהירו אנפוי מילת -.7175 7112112 ממנא אית דמורה ואתפרבא השוכא דליליא. הד לסער מזרח. ומשיך חד חושה דנהירו דסער דרום (א) עד דאתי ונפיק שמבא ובקע באינון כוי רקיעא ואנהיר עלמא. וההוא חוסא אפרים חשוכא דליליא. וכדיו אילהא דבחרא אתי (יג) ואתי נהירו איכמא בקדרו לאתמברא ביממא ונהיר יממא. ונהירו דיממא כליל ושאיב אילהא (יג) ועל ההיא אילהא כד בגויה לההיא אתפרש מיומא לבתר דכליל לה אמר דוד שירהא. דכתיב למנלח על אילת הבחר. ומאי קא אמר. אלי אלי למה עובתני. דהא אתפרש אילתא דשחרא מנהירו דיממא (יד): (נ-י.)

אמר רבי שמעין הא תנינן אית מאן דוכה ואית מאן דוכה באתערותא דרוח. ואית 00000 מאן דלא זכי אלא בנישיי האי ב״כ דאיהו השור בקדושה עד דזכי בנשמה וקני לה (טו) כד איהן נאים בליליא כיון דקנה נשמה היא סלקא לעילא וכטורי פתחין לא מעכבי לה, ואולא לעילא. ומתפבטא ועיילא בין אינון לדיקייא דלרירן בלרורא דחיי. ותמן חמי עכוגה דמלכה ומתהכיה מן ויוה עלאה. לחתה. **کوו**ן וכד אתער אילתא קדישא ברוח וחתנכר 5 דקני זכמה 6100 וקס כאריה תקיפא באורייתא עד דאתי לפרא. ואזיל בההיא מלכא לקבלא קמי לאתחואה -קריםת אילתא חד חומה דחסד: ומהי היהו. דה חומה דהברהם דהוא קני ליה. דכתיב׳ (נואשית יד) אם מחום ועד שרוך הנעל. הוא לא אתהני מאחרא כלום ואמר. אם מהוע. דוכה לההוא חועא. ודא אקרי חועא דאברהם (שי) וכד אתי ההוא זכאה בהאי אילתא. כדין אתעשר עמה קמי מלכא. ודוד קאמר למכלה על אילת השחר. דא כנסת ישראל. אילת השחר. שירתא דכנסת

#### זיו הזהר

(יז) וה החום של חסר: (יכ) היינו שמדת המלכות באה להזרווג עם התפארת מדת היום: (יג) אילה שהיא המלכות נכלרת לאוד היום שהוא התפארת: (יז) היינו התפרדות המייכות מן התפארת: (טי) קני לה פיי שוכה לטהרת הגוף שהניצמה תוכל לשכון בתוכו ולא שתהיה רק תופפת עליו: (טו) כך מדת אברהם לנמול הסד עם הכל להשפיע ולהמיב לכל ולא לקבל מאחר כלום: 16 3

49 73

דכנסת ישראל דקאמרי בגלותא אלי אלי למה עובתני וגו': (ג-כה)

רבי חזקים אמר למנלח על אילת השחר. אילת שבקר הום לים למימני. אלא על אילת ותוקפא דשחרותא דישראל. כד"א (תהלים פת) כגבר אין איל. עד לא ינהיר להון שמשא דגאולתא. דבהסיא שעתא ייתי להון עקא בתר עקא וקדרותא בתר קדרותא. כדין בני ישראל עקת מגו עקתסון ויימרון אלי אלי למה עובתני. לבתר מאי כתיב (תהלים ל) פתחת שקי ותאורני שמחה: (ו"ת)

וארגד מי אל תרחק אילותי לעורתי אמל הושה. 67 תמר. מלכח. 717 שמעון 135 בגין דמלכא. בשעתה דהוה מתקן ומסדר תושבחתה דהוה מתקו בסיהר״א (יי) כיון ก‴ธทธ להברה ואתה הי אל ומסדר שבחין דיליה לאתחברא אמר הי. רוא דחברותא חדא בלא ואתה תרחק . פרודה (ית) אל תרחק. כיון דאיהי סלקה לאתעטרא ומתמן בעי לסלקא בבעלה. וכלא בעלמא עלאה. לאין כור לאתקשרא כלא לשילא לשילא. ובג"כ אל תרחק לאסתלקא מיכן לשבקא לן, ובנין כך בגו סדוכת דתושבחתה בעהן ישראל להתכללה תמן. ולאתדבהא בהדייהו מתתא (יט) דאלמלי יבעי לאסתלקא האי כבו״ד (כ) הא ישראל לתתא אחידן ביה ותקפין ביה דלא שבקי ליה לאתרחקא מנייהו. וע"ד עם מלכא. דמליל ברוא כמתן בלחש ללותה דאיהו ברוא עמיה לא אתרחקא מניה כלל. וכעול ולבי בשעתה דהולי ומרחקי 56 מס אילותי. אתר דשבקי. אוף קב״ה אהדרן לההוא 7'12 אש"ג דאסתלק לעילא לעילא באין כוך מיד אהדר לאתריה. מאי פעמא. בגין דישראל לתתא אתאחדן ביה ולא שבקין ליה לאתנשיא ולאתרחקא מנייהו. וע"ד אילותי לעורתי חושה. ובג״כ בעיכן לאתאחדא ביה בקב״ה. ולאחדא ביה כמאן דאמשיך מעילא לתתא. דלא ישתבק בר כש מניה אפילו שעתא חדא. וע"ד כד בעי לאחדא ביה ולאשתעי גאולה לתפלה סזין בהדיה בלחישו ברוא. דלא יתרחק מיכן ולא ישתבק חיים כלכם מינן. וע"ד כתיב ואתם הדבקים בה"א היום: (כ-קלת:)

תו אמר רבי שמעון ואתה ה׳ אל מרחק אילותי לעזרתי חושה. ואתה ה׳ כלא חד (כא) אל מרחק. לאסתלקא מינן למהוי סליק נהורא עלאה מתחה. דהא כד אסתלק נהורא עלאה מתתאה. כדין אתחשך כל נהורא ואא אשתכח כלל בעלמא. ועל דא אתחרב בי מקדשא ביומוי דירמיהו. ואע״ג דאתבני לבתר לא אהדר נהורא לאתריה כדקא יאות. ועל רזא דא שמא דההוא נביאה דאתנבי על דא ירמיהו (כי) אסתלקותא דנהורא עלאה דאסתלק לעילא לעילא.

של כנסת ישראל שאומרים בגלות אלי אלי למה של כנסת ישראל שומרים בגלות אלי אלי למה

רבי חזקיה אמר למנצח על אילת השחר. אילת הבקר היה לו לומר. אלא על אילת ותוקף החשכות של ישראל. כמש״כ (תהלים פח) כגבר אין איל. טרם שיאיר להם שמש הגאולה. שבזמן ההוא תבא עליהם צרה אחר צרה וחשכות אחר חשכות. ואז בני ישראל יצעקו מתוך צרותיהם ויאמרו אלי אלי למה עזבתני. אחר זה מה כתוב (תהלים ל) פתחת שקי ותאזרני שמחה: (יח)

אתרה ה׳ אל תרחק אילותי לעזרתי חושה. אמר רבי שמעון דוד המקך אמר מזמור זה בשצה שהיה מתקן ומסדר תשבחות המלך. בשביל קחבר השמ״ש עם הלבנ״ה (ח) כיון שהיה מתקן ומסדר תשבחות שלו להתחבר אמר ואתה ה׳ אל תרחק. ואתה ה׳. זה סוד של התחברות יחד בלי פירוד (ית) אל תרחק. כיזן שהיא עולה להתעטר עם בעלה. והכל בעולם העליון. ומשם הם צריכים לעלות לאין כות להתקשר הכל למעלה מעלה. ולפיכר אל יתרחקי להעתק מאתנו לעזוב אותנו. ובשביל זה בתוך סדור התשבחות צריכים ישראל להתכלל שם. ולהתדבק עמהם מלמטה (יט) שבאם ירצה להתעלות זה הכבו"ד (כ) הרי ישראל למטה אוחזים בו ומחזיקים בו שלא יניחו אותו להתרחק מהם. ולכן התפלה היא בלחש כמי שמדבר בסוד עם המלך. ובעוד שהוא בסור עמו אינו מתרחק ממנו כלי. אילותי. מה איל וצבי בשעה שהולכים ומתרחקית מיד חוזרים למקום ההוא שעזבו. אף כך הקב״ה אצ״פ שנתעלה למעלה מעלה באין כוך מיד חוזר למקומו. מה הטעם. לפי שישראל למטה נאהזים בו ואין מניחים לו להשתכח ולהתרחק מהם. וע״כ אילותי לעזרתי חושה. ולפיכך צריכים להתדבק בו בהקב״ה. ולהחזיק בו כמי שמושך מלמעלה למטה. שלא יפרד האדם ממנו אפילו שעה אחת. וע״כ כאשר סומך גאולה לתפלה צריך להיות דבוק בו ולדבר עמו בלחש בסוד. שלא יתרחק מאתנו ולא יפרד מאתנו. וע״כ כתוב ואתם הדבקים בה״א חיים כלכם היום: (ב-קלה :)

עוד אמר רבי שמעון ואתה ה׳ אל תרחק אילותי לעזרתי חושה. ואתה ה׳ כלא חד (כ6) אל תרחק. להפרד מאתנו להיות נעתק מאור העליון מן התחתון. שהרי כאשר נפרד מאור העליון מן התחתון. אז נחשך כל האור ולא נמצא כלל בזה העולם. ועל כן נחרב בית המקדש בימי ירמיהו. ואע״פ שנבנה אח״כ לא חזר האור למקומו כראוי. ובשביל סוד הזה שם הנביא שהתנבא על החרבן ירמיהו שמו (כי) וזהו התפרדות מאור העליון שנעתק למעלה מעלה. ולא

זיו הזהר

631

(י) לתכר תפארת עם מלכות קוב״ה ושכינתיה: (יה) את״ה רמז על מלכות. הוי״ה על תפארת: (יט) להדכק בשכינה תקוושה קצת האחרון. ועי״ו יש לו אחיזה למעלה מעלה בכל ההשתיישיות כי הכל אחדות גמור: (כ) פי׳ השכינה הקרושה שהיא ככוד נאצל שלעולא לעייא. מגיד מראשית אחרית: (כל) פי׳ תפארת ומרכות יחד: (ככ) ירמיהו צירוף יר״ם יה״ו. משמעות: שירום נהורא עיאה שהן האותיות יה״ו מן אות ה׳ שהיא נהורא תתאה המלכות ושכינה הקרושה:

דלית

ולא חזר להאיר אח״כ כראוי. וירמיהו עצמו עזב העיר ולא חזר למקומו ונחרב בית המקדש ונחשכו המאורות. אבל ישעיהו שמו גרם לגאולה ולהחזיר מאור העליון למקומו ושיבנה בית המקדש (כג) וכל הטובות וכל המאורות יחזרו כבתחלה: (ב-קעט:)

הציקה מחרב נפשי מיד כלב יחידתי. התפלה היא כקרבן כמו שדרשו הראשונים שהתפלות כנגד תמידים תקנום. אם היו זוכים היה יורד דמות אריה והיה מקבל הקרבן. וזה מיכאל שמדרגתו חסד והוא מקבל תפלת שחרית. ואם לא זכו מה כתוב בקרבן (שמות כב) לכלב תשליכון אותו. שנחשב לו כטרפה. ובעביר זה היה יורד דמות כלב לקבל זאת המתנה והקרבן. וזהו שאמר דוד הצילה מחרב נפשי מיד כלב יחידתי.. וכמו כן כאשר ימות איש אם זוכה יורד דמות אריה לקבל נשמתו. ואם לא הרי דמות כלב. שעליו אמר דוד הצילה מחרב נפשי מיד כלב יחידתי. אמר רבי אלעזר לרבי שמעון אביו. אבי שמעתי שיש נשמה שמרכיבים אותה בכיב. ובשביל זה אמר דוד הצילה מחרב נפשי מיד כלב יחידתי. מהו יחידתי. זו הנשמה. וכי הנשמה גרכבת בכלב. א״ל בני כך הוא. שנהכבת באותו ערל נחש הקדמוני שפיתה לחוה ולהאנשים. זה הוא כלב. וזה הוא יצר הרע שבא בעולם ההוא

רוכב עליו שתקבל ממנו הנשמה עונשו: (ת״ז)

ולא אהדר לאנהרא לבתר כדהא יאות. ירמיהו אסתלה ולא אהדר לאתריה ואתחרב בי מקדשא ואתחשכו נהורין. אבל ישעיהו שמא גרים לפורקנא ולאהדרא כהורא עלאה לאתרים ולמבני בי מהדשא (יג) וכל עבין וכל נהורין יהדרון כדבקדמיתא: (כ-קשט ו) הצילה מחרב נפשי מיד כלב יחידתי. ללותה איהי כקרבנא כמה דאוקמוה קדמאין תפלות ככנד תמידין תקכום. אי הוו זכיין הוה כחית דיוקנא דארים והוה מקבל קרבנא. ודא מיכאל דדרגים חסד הארים אל זכו מאי חסד דאיהו מקבל ללותא דשחרית. ואי לא זכו מאי כתיב בקרבנא (שמות כנ) לכלב תשליכון אותו. דחשיב ליה כשרפה. ובגין דא הוח נחית דיוהנא דכלב להבל ההוא דורנא וקרבנא. ודא איהו דאמר דוד הלילה מחרב נפשי מיד כלב יחידתייי ואוף הכי כד מית ב״כ אי זכה נחית בדמות אריה לקבלא נפשיה. ואי לאו בדמות כלב. דעליה אמר דוד הלילה מהרב נפטי מיד כלב יחידתי. אמר רבי אלטור לרבי שמעון אבוי. אבא שמענא דמרכיבין ליה דאית נפשא בכלבא. ובגין דא אמר דוד הלילה מחרב כפבי מיד כלב יחידתי. מהו יחידתי. דא כשמתא. וכי בכלב . 5-6 אתרכיבת נשמתא . 176 ברי

בההוא ערל נחש הקדמוני דפתי לחוה ולבני אנשא. ורא ילר הרע דאתא בההוא דא איהו כלב. עלמא מורכב עליה דהקבל עונשיה : (ת"ו)

כנ

בזובור לדוד ה׳ רעי לא אחסר. אמר רבי ילחק הא אתמר מה בין מזמור לדוד ובין לדוד ושכמת ואתיא קדמא מזמור (א) והכא שכינתא עליה בקדמיתא . וכי אמאי שכינתא הדמא הכא. והא דוד אלטריך לאתערא איהו בקדמיתא. הואיל 656 מזוניה מעם קצ״ה. ובעי שכינתא ודתי קדמא ואתיא ושראת עליה. ואתערת ליה לשבהא למלכא שבחא דא ולמבעי מזוני מקמי מלכא. דהא הכי אלטריך רבעיא דמווכא. מלה על איהי דילה ורעותא (2) יבטון טלמא 173 722 מזוכי כגין לנחתא קב״ה בעי 1016 לטלמא מזוכי 777 בקדמיתה. נטלא ועלה לטלמיו מוני כחתי ובגיני כך איהי אקדימת למלה דא דמווני ושראת כלהו. דדוד. ה׳ רעי. ה׳ רעיא דילי כהאי רעיא עליה דמדבר טאנא דיליה באתר דדשאין ועשבין דלא מחסר ביה כל מדעם. אוף הכי קב״ם דילי איהו רעיא למזין לי בכל מאי דאנא אלטריך: ד"א ה׳ רטי. תניכן דקשין 2"37 מזוכותיו

קמי

# זיו הותר

לפני

- (כג) ישעיהו צירוף ישדע יהיו, כמו וישע ה' אל הבל. ומשמעותו התקרבות. והיינו שהאותיות יה"ן שהן אור העליון ישע ויתקרב לתוור אל אנת ה' אור התחתון. ואו יהי' ה' ושמו אחד :
- (ל) מומור לדוד שנינתא קדמה ואתיא. לדוד מומור דוד אקדים לשנינתא. כן דעת הוהר (נרחבית כו .) ובגמרא פסחים (קיו .) רורש איפכא : (ג) פי׳ שגם המרכות והשכינה נהנית מן השפעתה לעודם הזה כדמיון אם מנקת : 2 4

20

מזמור לדוד ה׳ רעי לא אחסר. אמר רבי יצחק הרי אמרו מה בין מזמור לדוד ובין לדוד כומור (ה) וכאן רמז שהשכינה קודמת ובאה ושרתה עליו בתחלה. וכי מפני מה קודמת השכינה כאן. והלא דוד היה נצרך שיתעורר הוא בתחלה. כדי שיבקש מזונו מאת הקב״ה. אלא ודאי שהשכינה קדמה ובאה ושרתה עליו. ועוררה אותו לשבח למלך מזמור זה ולבקש מזון מלפני המלך. שהרי כך נצרך אדות ענין מזונות. שהשכינה מבקשת ורצון שלה הוא שכל בני העולם יתפללו על מזונות (כ) לכי שכאשר הקב״ה רוצה להשפיע מזון לעולם היא מקבלת תחלה. ואליה נשפע המזון בשביל כל העולמות. ולפיכך היא הקדימה בענין המזון ושרתה על דוד. ה׳ רעי. ה׳ הוא רוצה שלי כזה הרוצה שמנהל עדרות צאנו במקוין דשאים ועשבים שאין בו מחסור מכל דבר. אף כך הקב״ה הוא רועה שלי לפרנס לי בכל מה שנצרך לי:

ד״א ה׳ רעי. הרי למדנו שקשין מזונותיו של אדם

51 13

לשון הוהר

תרין הכת ים מף. כקריעת קב"ק למי גוונין אינון ותרווייהו בארח קשום חד (י) בניו דקב״ה כל עובדוי בדינה וקשום. ועל דינה וקשום התקיים כל טלמא. ובכל יומא ויומא ובכל זמנא וומכא דן כל ולרשיפי ולכל בני עלמא. בדינא ללדיקי שלמא כמש״כ (תהלים יא) כי לדיק ה׳ לדקות אהב. וכד איסו דן לבני כשה וחמי כמה חייבין וכמה חשאין קמים. כדין קשם בעיכוי למיהב לון מווכא בכל ומכא. בגין דאית ליט למיון הייביא ולאיכון דהטאן. ואיסו עביד עמסוף לגו משורת הדין. וון ומפרנס לון כפוס הסד עלאה דאתמשך ואתנגד על כל בני עלמא. וביה איהו זן ומפרנם לכלא. ללדיקי ולחסידי ולרשיטי ולכל איכון בכי עלמא. ולכל חיון ובעירי חקלא ועופי שמיא מקרני ראמים עד בלי כלמי. ולא אשתאר בעלמא דאיהו לא ון ומפרנש לכלא. ואע"ג דקשה קמיה לפום עובדין דבני עלמא כקריעת ים קשה קמיה. והא כיון סוף. וכי קריעת י״ס רטומא קמיה. כלא קמיה כאין הוא השיב. דסליק אלא בומנא דישראל אעברו לגבי ימא ובעא קב״ה למקרע לון ימא דסוף. אתא רהב ההוא ממנא דעל מלרים ובעא דינא מקמי קב״ה. אמר קמיה. מארי מלראי ້າຊີ דעלמא אמאי את בעי למעבד דינא חייבין קמך כלהו ימא לישראל. הא ולמהרע וכו׳. בההיא שעתא הוה קשה קמיה למעבר על ארח דינה ולמקרע לון ימה. והלמלי דחשגה קב״ה בוכותיה ראקדים בלפרא למעבד פהודא דמאריה דאברהם ורעותא דיליה. כדכתיב וישכם אברהם בבקר. כלהו אתאבידו בימא .. וע"ד קשה הוה קמיה קריעת י"ם. דה קשין מזונותיו של חדם לפני הקב״ה. וכגווכא מזוכותיו לעילא תלי מלכא 717 - Ď7 ובגיו [בחסד עלאה] בגין דלעילא לא פסיק לעלמין. וע״ד כתיב ה׳ רעי לא אחסר (ד) לא יפסקון מווכות מכי לעלמין. בגין דההוא כהר דכגיד וכפיק מעדן לא פסיק לעלמין. ובגין דה קדמה שכינתה על דה : בשעתה דההי התר מקבלה מזוני ותת הזי מלעילא. כלהו דמקדשי למאריהון מתעדנין ומתערין בההוא שכינתא אמיא 72 גדפין וסלקין מזונת. בגין דלה יסתכלון בה . ואינון תלת משיריין קרתו וחלין קדום . בסליקו חד קראן ואמרין הדמאי וסלקין גדפין שין ואלין ומרין אלין תניני קדום. ואלין תריו אלין הייני קדום למשרייתה תניני ואליון תניני (ה) ואמרין וסלקין ברפיו תליתאה . למשרייתא קראן הי לבחות מלח משריין כחדא. וכלהו אמרין קדוש כל החרץ כבודו. וע״ד כלהו משלבן דח בדח. חליו אלין ואלין עאלין לגו אלין משלבן עאלין לגו דא בדא (ו) כמה דאת אמר (שמות כו) משולבות אשה לל אחותה:

לפני הקב״ה כקריצת ים סוף. כאן נזכר שני ענינים ושניהם בררך אמת אחד הם (ג) לפי שהקב״ה כל מעשיו ברין ובאמת. ועל רין ואמת נתקיים כל העולם. ובכל יום ויום ובכל זמן וזמן הוא רן לכל העולם ברין לצריקים ולרשעים ולכל בני הצולם. כמש״כ (תהלים יא) כי צריק ה׳ צרקות אהב. וכאשר הוא דן לאנשים ורואה כמה רשעים וכמה חוטאים לפניו. אז קשה בעיניו ליתן להם מזון בכל זמן. לפי שיש לו לפרנס לרשצים ולאותן החוטאים. והוא עושה עמהם לפנים משורת הדין. וזן ומפרנס להם כפי חסד העליון שנמשך ויוצא על כל בני העולם. ובו הוא זן ומזרנס לכל. לצריקים לתסידים ולרשצים ולכל אותן בני העולם. ולכל החיות ובהמות השרה ועופות השמים מקרני ראמים עד בצי כנים. ולא נמצא בעולם מה שהוא אינו זן ומפרנס לכל. ואע״פ שקשה לפניו לפי המעשים של האנשים כקריעת ים סוף. וכי קריעת ים סוף קשת לפניו. והלא כיון שצולה ברצונו לפניו. הכל לפניו כאין הוא חשוב. אלא בזמן שישראל באו אצל הים וחפץ הקב״ה קרוע להם ים סוף. בא רתב אותו הממונה שעל מצרים ותבע דין מלפני הקב״ה. אמר לפניו. רבונו של עולם מרוע אתה חפץ לעשות דין על מצרית ולקרוע הים לישראל. הלא כלם חוטאים לפניך אלו כאלה. באותה שעה היה קשה לפניו לעבור על מדת הרין ולקרוע להם הים. ולולי שצפה הקב"ה בזכותו של אברהם שהשכים בבקר לעשות מצות רבונו ורצון שלו. ככתוב וישכם אברהם בבקר. היו כלם נטבעים בים. וע״כ היה קשה לפניו קריעת י״ס. וכדמיון זה קשין מזונותיו של אדם לפני הקב״ה. ובשביל זה רוד המלך היה תולה מזונותיו למעלה ןבחסר עליוןן לפי שלמעלה אינו פוסק לעולם. וע״כ כתוב ה׳ רעי לא אחסר (ז) אל יפסקו מזונות ממני לעולם. לפי שהנהר ההוא שנמשך ויוצא מערן אינו פוסק לעולם. ובשביל כן קדמה השכינה על המזון: ובוא וראה בשעה שמקום הזה מקב? המזון

ובוא האח בשנים לרבונם מתענגים ונתעוררים ומנשאים כנפיהם כאשר השכינה באה עם המזון ההוא. כדי שלא יסתכלו בה. והם שלש מחנות ההוא. כדי שלא יסתכלו בה. והם שלש מחנות למחנות שניות ומנשאין כנפיהן אותן הראשונים ואלו השניות (ה) ואומרים אלו השניות קרוש. ואלו קוראים למחנות שלישיות. ומנשאין כנפיהן שלשת קוראים למחנות שלישיות. ומנשאין כנפיהן שלשת המחנות כאחר. וכלם אומרים קרוש ה׳ צבאות מלא המחנות כארץ כבורו. וע״כ כלן משולבין זה בזה. אלה נכנסין לתוך אלו. ואלו נכנסים לתוך אלה משולבות נכנסין לתוך אלו. ואלו נכנסים לתוך אלה משולבות זה בזה (ו) כמו שנאמר (שמות כו) משולבות אשה אל אחותה:

כתוב

#### . ...

כתיב

#### זיו הוהר

(נ) פיי קריעת יים ומזונותיו של אדם שניהם בדרך ואוסן אחד המה מאת השיית לעשותם לפנים משורת הדין: (ז) היינו השכעת עולם הבינה. מזה נראה שהשם מן ה' רועי לא אחמר הוא נעולם דבינה: (ה) נשיאת כנפיהם הוא שלא יכתכלו בשכינה. ככתוב בשתים יכמה פנין: (ו) פוי שמשפיעים אלה לאלו השפע שמקבלים מן השכינה:

4

מכוסות

אתתקן להון.

לפני שלחן כגד לוררי

פתורא

67

נלמי

פלחי

אכלי

. אכלי

דכגיד

ועל רוח

עמין: (כ-קוכ:)

לשיו הוהר

כתיב בנאות דשא ירבילני על מי מנוחות

ינהלני. כאות דשא . אליו איכון מקורין עלאין דכל

מווכא וספוקא אתיא מנייהו (ו) כאות אלין אקרון

כאות יעקב. כאות דשא. בגין דאית כאות לבר

ראקרון (יואל כ) כאות מדבר . וע״ד בכאות דשא.

ואי תימא הא כתיב תדשא הארך דשא. דהא איהו

לתתא (ת) אלא דשא מאיכון כאות אתיא. דאתיליד

ואלמה מנייהו. וע"ד בנאות דשא ירבילני. על מי

מההוא אתר דנגיד ונפיק מעדן (ט) ואיכון מיין

דדוד (י) ולא בעא דוד לאתקנא אלא לההיא דרגא

דיליה כדקא יאות. ובאלין מי מנוחות זמינין לדיקיא לנייחא לעלמא דאתי. דכתיב (ישניה נה) וכחך גד תמיד

ادا': (د-qa.)

הנצרך לפני שלחן נגד לוררי. אמר רבי ילחק תא חזי כל זמלה דישראל עבדי רעותה דמאריהון.

הא על פתורא דמלכא אינון אכלי וכל סעודתא להון. ואיכון מההיא חדוה דלהון יהבי דאיהו תמלית לאומין עכו״ם. וכל זמנא

דישראל לא עבדי רעותא דמאריהון אולי בגלותא.

והא סעודתא לעמין אחרנין אתיהיבא ואסתלק לון

את לחמם פמא בגוים. דהא תמצית דגעוליהון אכלין.

ווי לברה דמלכה דיתיב ומלפה לפתורה דעבדה. ומה

דאשתאר מגו פתורא איהו אכיל. דוד מלכא אמר תערך

רויה. תערך לפני שלחן. דא סעודתא דמלכא. נגד לוררי.

איכון לוררי יהון יתבין קמי פתורא מלפאן לחולק גרמין

דאיהו תמלית. ואיהו יתיב עם מלכא בעכוגא דסעודתא

בפתורא. דשנת בשמן ראשי. דא רישא דסעודתא. דכל משחא ושמנונא ותקון סעודתא אתיהיב בהדמיתא

לרחימה דמלכה. ומאי דחשתאר לבתר אתיהיב לאינון

כסא קמי רחימא דמלכא תדיר דלא ילטרך למשאל.

בההוא עלמא. דהא כדין איהו עדונא וכסופא דנשמהא

אתהני בהו בעלמא דאתי. וכי פתורא אית לון לכשמתין

בההוא עלמא. אין. דהא מזונא וספוקא דעדונא

דלהון אכלו ישראל במדברא. וההוא מזונא רוא איהו לפלא

ואיהו מוונא דנהירו משח רבות קדשא. ונשמתהון

ואתמשך מעילא מרוא דעלמא דאתי (יא)

ישראל

פתח ההוא טייעא ואמר. תערך לפני שלחן כגד לוררי. דוד מלכא אמר דא על אסתדרותא דפתורא

כוסי

ולכלבי .

סוו

בההוא עלמא כגוונא

וכי מלאכי עלאי

תמלית . כמד"א (יחוקאל ד) ככה יאכלו בני ישראל

אקרון מי מכוחות. כפשי ישובב.

יכהלכי. אלין מיין דכייחא דהא כגדיו

רא היא

דשנת בשמן ראשי כוסי

רויה .

דמלאכי

אכלי . אין . כגוונא

דלדיהיא

תדיר

ບັນ

נפבא

מליא

שלור

עלאי

כתוב בנאות דשא ירביצני על מי מנוחות ינהלני. נאות דשא. אלו אותן מקורים עליונים שכל המזון והפרנסה באים מהם (ז) נאות אלין נקראין נאות יעקב. נאות רשא. לפי שיש נאות היצון שנקראין (יואל ב) נאות מדבר. וע״כ בנאות דשא. ואם תשאל הלא כתוב תרשא הארץ רשא. והרי זה למטה (ח) אבל דשא מאותן נאות הוא בא. שנולר וצומח מהם. וע״כ בנאות רשא ירביצני. על מי מנוחות ינהלני. אלו מי מנוחות שהם נמשכים מן המקום ההוא שנמשך ויוצא מן העדן (ט) ואותן מים נקראים מי מנוחות. נפשי ישובב. זאת היא נפש דוד (י) ולא ביקש דוד לתקן אלא לאותה המררגה שלו כראוי. ובאותן מי מנוחות עתידים הצדיקים לנוח בעולם הבא. ככתוב (ישעיה נח) ונחך ה׳ תמיד וגו׳: (ב-קע.)

רנערד לפני שלחן נגד צוררי. אמר רבי יצחק בוא וראה כל זמן שישראל צושים רצון רבונם. הרי אז על שלחן המלך הם אוכלים וכל הסעורה מוכנת להם. והם מן אותה השמחה שלהם נותנים העצמות שהם השיריים להאומות עכו"ם. וכל זמן שישראל אין עושים רצון רבוגם הולכים בגלות. והרי אז הסעודה לעמים האחרים ניתנת והשיריים לישראל. כמש״כ (יחוקאל ד) ככה יאכלו בני ישראל את לחמם טמא בגוים. שהרי שיורי געולם יאכלו. אוי לו לבן המלך שיושב ומצפה לשלחן העבר. ומה שנשאר מן שלחנו הוא אוכל. רוד המלך אמר תערך לפני שלהן נגד צוררי דשנת בשמן ראשי כוסי רויה. תערך לפני שלחן. זו סעודת המלך. נגד צוררי. אותן צוררי ישבו לפני השלחן ויצפו לחלק העצמות שהוא השיריים. והוא ישב עם המלך בענג הסעודה אצל השלחן. דשנת בשמן ראשי. זו ראשית הסעודה. שכל השמן והשמנונות ותקון הסעודה ניתן בתחלה לאוהבו של המלך. ומה שנשאר אח״כ ניתן לאותן משמשי השלחן ולכלבים. כוסי רויה. שיהיה תמיד הכוס מלא לפני אוהב המלך שלא יוצרך לשאול. ועל סוד סדר זה היו תמיד ישראל עם שאר האומות : (כ-קנב :)

פתח טייעא ההוא ואמר. תערך לפני שלחן נגד צוררי. דוד המלך אמר זה על עריכת השלחן בעולם ההוא. שהרי אז הוא העדן והענג שהנשמה נהנית בהם בעולם הבא. וכי שלחן יש שם להנשמות בעולם ההוא. כך הוא. שהרי מזון גפרנסה מן העדן אוכלים בעולם ההוא כדמיון שהמלאכים העליונים אוכלים. וכי מלאכי עליון אוכלים. כך הוא. וכעין זה אכלו ישראל במדבר. ואותו המזון הוא סוד הטל שנשפע ונמשך מלמעלה מן הסוד של עולם הבא (ה) והוא המזון של הארת שמן משחת קודש. ונשמות הצריקים

זיו הוחר

4

4

(ז) פי׳ מעולם הבינה. ונאות יעקב זה הופ׳ורת : (ח) קשה לו שהלא ארץ משמעותה מלכות. ואיך נוכל לפרש כאן על בינה ותפארת. ומתרץ שרשא בלבר הוא במלכות. ותולדתו כן נאות העליון דהיינו בינה והפארת: (י) בינה נכשור ויוצא כן הערן שהוא הכסה: (י) נפש דוד זו הכולכות שהוא שורש דוד. ובתהלותיו וכוכוריו פיי" בה תיקונים דהיינו שיושפע אליה כמעל שפע הרבה: (יל) צו הארה הכאה מן חכמה ובינה :

לשון הוהר

דהאי

כגווכא

כדהת

ומלי

הצדיקים ניזונות משם בגן העדן וניהנות מזה. שהרי דלדיקיא אתונו מתמן בגכתא דעדן ואתהכון תמן. דהא שם נשמות הצדיקים מתלבשות בגן עדן התחתון תמן כשמתהון דלדיקיא מתלבשן בגנתא דעדן דלתתא כדמיון של זה העולם. ובשבתות ומועדים מתפשטות ובומני מתפשטאו עלמה ובשבתי ועולות להסתכל בכבוד רבונם ולהתענג בענג העליון וסלקין למחמי ביקרא דמאריהון ולאתעדנא בעדונא עלאה כראוי. שכתוב (ישציה סו) והיה מדי חדש בחדשו יאות. דכתיב (ישעים סו) והיה מדי חדש בחדשו ומדי שבת בשבתו יבא כל בשר להשתחוות לפני שבת בשבתו יבא כל בשר להשתחוות לפני אמר ה׳: (ב--קנו:) אד טוב וחסד ירדפוני כל ימי חיי. פתח עלם ההוא

אמר ה׳: (כ-קטו) מוב וחסד ירדפוני כל ימי חיי. פתח ההוא רביא ואמר. אך עוב וחסד. אמאי אקרי עוב ואמאי 635 איהו כד כליל בגויה 310 הקרי חסד. כמתא 72 מסד לכתתא לתתא . אתפשט 651 ובלשיעי בריין בלדיקי ועביד מיבו בכל לתתם ו ולא חייש. ואע"ג דדרגא חד הוא. מנלן. דכתיב אך שוב וחסד ירדפוני. אי שוב למה חסד ואי חסד למה סוב דהא בחד סגיא. אלא טוב כליל כלא כגויה ולא אתפשע לתתא. חסד נחית ואתפשע לתתא וון כלה לדיקי ורשיעי כחדה : (כ-קסת :)

72

לדוד מומור להי הארץ ומלואה תבל ויושבי בה.

מומור דאמר שירתא ולבתר שארת עליה רוח קדשא.

מומור לדוד דשארת עליה רוח קדשא ולבתר אמר

שירתא (א) להי הארץ ומלואה. האי קרא על ארעא

דישראל אתמר דאיהי ארעא קדישא. ומלואה. דא שכינתא

פתח רבי יהודה ואמר.

הא תניכן לדוד

כד

ואמר. אך טוב וחסד. מפני מה נקרא טוב ומפני

מה נקרא חסד. טוב הוא כאשר נכלל הכל בתוכו

ואינו מתפשט להשפיע למזה. חסד הוא כאשה משפיע

למשה ועושה טובות לכל הבריות לצדיקים ולרשעים

ואינו חושש. ואע״פ שמדרגה אחת היא. מניין. שכתוב

אך טוב וחסד ירדפוני. אם טוב למה חסד ואם חסד

למה טוב שהרי באחת די. אלא טוב כולל הכל

בתוכו ולא נתפשט למטה. חסד יורד ומתפשט למטה

(ב-קסח:) וזן לכל לצדיקים ולרשעים כאחר: (ב-קסח:)

לדוד מזמור לה׳ הארץ ומלואה תבל ויושבי בה. פתח רבי יהודה ואמר. הרי למדנו לדוד מזמור שאמר שירה ואח״כ שרתה עליו רוח הקודש. מזמור לדוד ששרתה עליו רוח הקודש ואח״כ אמר שירה (6) לה׳ הארץ ומלואה. מקרא זה על ארץ ישראל נאמר שהיא ארץ הקדושה. ומלואה. זו השכינה כמש״כ (ד״ה ב׳ ה׳) כי מלא כבוד ה׳ את בית ה׳. ונאמר (שמות מ) וכבוד ה׳ מלא את המשכן. מפני מה מלא ולא מילא. אלא מלא ודאי שנתמלאה מכל הלבנ״ה נשתלמה בכל השמ״ש. שנתמלאה מן הצרדים (ג) מלאה מכל טוב שלמצלה כאוצר זה שנתמלא מכל טוב שבעולם. וע״כ כתוב לה׳ הארץ ומלואה. תבל ויושבי בה. אלו שאר ארצות: ד"א לה׳ הארץ ומלואה. זו ארץ הקדושה העליונה שהקב״ה חפץ בה (ג) ומלואה. אלו נשמות הצדיקים שהם ממלאין לה מן הטוב של עמוד האחד שהעולם עומד עליו (ז) ואפשר תאמר כי רק על אחד עומד. בוא וראה מה כתוב כי הוא על ימים יסרה. כי הוא. מי הוא. זה הקב"ה (ה) כמש"כ הוא עשנו. וכתוב (איוב כח) כי הוא לקצות הארץ יביט. על ימים יסרה ועל נהרות יכוננה. אלו שבעה עמודים שארץ הקדושה העליונה עומרת עליהם וממלאים לה (י) היא נתמלאית מהם ואיך נתמלאית מהם. בזמן שנתרבו צדיקים בעולם אז ארץ ההיא עושה פירות ונתמלאית מהכל. ובזמן שנתרבו רשעים בעולם בכן כתוב (שם יד) אזלו מים מני ים. זו ארץ הקדושה העליונה שנשפעת מן שפע העליונה. ונהר יחרצ ויבש

כד"א (ד"ה כ' ה') כי מלא כבוד ה' את בית ה'. וכתיב (שמות מ) וכבוד ה׳ מלא את המשכן. מהו מלא ולא מילא. אלא מלא ודאי דאתמליא מכלא בכל שלים סיהר״א . h″⊑n⊑ m דאתמליא סטרין (ג) מלא מכל סובא דלטילא כתסקופא דא דאתמליא מכל סובא דעלמא. וע״ד כתיב לה׳ הארץ ומלואה. תבל ויושבי בה. דא שאר ארעאן: ד״א עלאה דה הרעה קדישה הארך ומלואה. ოხ דקב״ה אתרעי בה (י) ומלואה. אלין כשמתהון דלדיקיא דעלמא דעמודה מל לה מחילא מלייו דאיכוו קיימה. מל (ד) ואי תימא על עליה היימה תא חזי מאי כתיב כי הוא על ימים יסדה. כי הוא. מאן הוא. דא קב״ה (ה) כד״א הוא עשנו. וכתיב (איוכ כח) כי הוא לקלות הארך יבים. על ימים יסדה ועל נהרות יכוננה. אלין שבעה עמודים דקיימא ארעא (1) 55 עלייהו ומלייך עלאה <u>הרישה</u> היא אתמליא מנייהו היך אתמליא מנייהו. בשעתא דאסגיאו זכאין בעלמא כדין ההיא ארעא עבדת פירין ואתמליא מכלא. ובשעתא ראסגיאו חייבין בעלמא כדין כתיב (שם יד) אולו מים מני ים. דא ארעא קדישא יתלב ונהל עלאה. משקיו דחתשקיח רק**אמרו** 

זיו הוהר

537

נדרש איפכא: (כ) בנמרא פסחים (קיו,) נדרש איפכא: (כ) השכינה היתה מלאה מהארת השפע של התפארת בהיות ארץ ישראל וביהמיק על מכתם: (נ) פי׳ ארץ היינו מדת המלכות שנשמות הצדיקים גורמים שיושפע לה שפע טוכ מן תפארת ויסוד: (ז) זה היסוד: (ס) ע בינה: (ו) דורש על ימים יסרה שהמלכות יסודתה על ו׳ ימים שהן ו׳ הכפירות מן בינה עד מלכות שמקבלת מהן השוע: 5

ויבש. זה עמור האחד ההוא שצומר עליה להשפיע בה (י) ונהר יחרב ויבש. כמש״כ (ישע׳ ני) הצדי״ק XEF : (X-01,)

פתח רבי יוסי ואמר. לרוד מזמור לה׳ הארץ ומלואה תבל ויושבי בה. הארץ. זו ארץ הקרושה של ישראל (ח) שהיא צומדת לקבל השפע ממנו ולהתברך ממנה תחלה. ואח״כ נשפע ממנו העולם כלו. תבל ויושבי בה. אלו שאר ארצות הנשפעות ממנה. מניין. שכתוב והוא ישפט תבל בצר״ק. כי הוא על ימים יסדה. אלו שבעה עמידים שארץ הקרושה נסמבת עליהם. והם שבעה ימים וים כנרת מושל עליהם (ט) א״ר יהודה אל תאמר שמושל עליהם אלא שנתמלא מהם. ועל נהרות יכוננה. איזה הם הנהרות. אלא כמש"כ נשאו נהרות קולם ישאו נהרות דכים (י) ואינון נהרות כמש״כ ונהר יוצא מצדן להשקות את הגן. ולפיכך ועל נהרות יכוננה : (ב-כב :)

רבי חייא אמר. לה׳ הארץ ומלואה. הארץ אפשר לפרש כן. אבל ומלואה מה היא. אלא (הארץ זו כנסת ישראל. ומלואהן אלו נשמות הצדיקים תבל ויושבי בה. תבל. זו ארץ שלמטה. ויושבי בה. אלו הם האנשים (ה) א״ר יוסי אם כן איך תפרש כי הוא על ימים יסרה ועל נהרות יכוננה. א״ל ודאי כך הוא. שארץ החיים ההיא על ימים יסרה ועל נהרות יכוננה. כי כלן יוצאים מן הנהר העליון ההוא שנמשך ויוצא מן הערן (יכ) ובהן תתתקן להתצטר במלך הקדוש ולפרנס העולמות (ינ) ולפיכך מי יצלה בהר ה' וגו'. נקי כפים ובר לבב אשר לא נשא לשוא נפשי וגר׳. נפשו כתוב. מהו נפשי ונפשו. אלא הכל ענין אחד. כמש״כ (עמוס ו) נשבע ה' בנפשו. וכתוב (שמואל א' ב') כאשר בלבבי ובנפשי יעשה (ד) ודור המלך נאחו באותו הלב ובנפש ההיא. וע״כ לא נשא לשוא נפשו: (ג-מה:)

בזי יעלה בהר ה׳ ומי יקום במקום קדשו. נקי כפים ובר לבב וגו׳. אמר רבי אלעזר מזני מה כך. לפי שכאשר הלילה פורש כנפיו על העולם. אז כל בני העולם טועמים טעם מיתה. ונשמותיהם יוצאות לעלות למעלה. ואותן המלאכים של מחנה הראשון. שנתמנה על ד' שעות הראשונות של תחלת הלילה לשבח לרבונם. עומרים ואומרים מי יעלה בהר ה׳. הר ה׳. זה הר הבית. מקום קדשו. זו עזרת ישראל (שו) וכדמיון שלמעלה כן גם למטה. לפי שבכל רקיע ורקיע כמה ממונים וכמה שרים עומדים שם

ויבש. ההוא עמודה חד דקאים עלה לאתנהרא מניה (ז) ונהר יתרב ויבש. כד"ה (ישני׳ נו) הלדי"ק (10-6) : 756

פתח רצי יוסי ואמר. לדוד מומור לה׳ הארד ומלואה הבל ויושבי בה. הארץ. דא ארעא קדישא דאיהי (n) – קיימה לאתשקיא מניה ולאתברכא מניה בקדמיתא. ולבתר אתשקיא מינה עלמא כלא . תכל ויושבי בה . דא שאר ארעאו דשתאו מינה . מילן. דכתיב והוא ישפט תבל בלד"ק . כי הוא על ימים יסדה. אלין שבעה עמודים דארעא קדישה סמיכה עלייהו. והינון שבעה ימים וים כורת שלשא עלייהו (ש) א״ר יהודה לא תימא דשלטא עלייהו אלא דאתמליא מנייהו. ועל נהרות יכוננה. מאן איכון נהרות אלא כד"א נשאו נהרות קולם ישאו כהרות דכים (י) ואינון כהרות 6"72 וכהר יולא מעדו להשקות ं क्र הגן. ועל נהרות וכנ״כ יכוננה: (נ-כנ:)

רבי הייא אמר. לס׳ הארך ומלואה. הארך ומלואה תיכת . מאי · 510 666 והטרד דא כנסת ישראל. ומלואהן אלין נשמתהון דלדיקיא. תבל ויושבי בה. תבל. דה ארעה דלתתה. ויושבי בה. אלין איכון בני נשא (יא) אייר יוסי אי הכי במאי אוקימנא כי הוא על ימים יסדה ועל נהרות יכוננה. איל ודאי הכי הוא. דההיא ארץ ההיים על ימים יסדה ועל נהרות יכוננה . דכלהו נפקי מההוא נהר עלאה דכניד (יג) מעדן וכפיה ובסו אתתקנא לאתעשרא במלכא קדישא ולמיון טלמין (יג) ובגין כך מי יעלה בהר ה׳ וגו׳. נקי כפים ובני לבב אשר לא כשא לשוא כששי וגו׳, כפשו כתיב. מהו כפשי ונפבו. אלא כלא חד מלה. כד"א (שמום ו) נשבע ה׳ בנפשו. וכתיב (שמואל א׳ נ׳) כאשר בלבבי ובנסשי יעשה (יד) ודוד מלכא אתאחיד בההוא לב ובההיא נפש וע״ד לה כשה לשוה נפשו : (נ-מה :)

יעלה בהר ה׳ ומי יקום במקום קדשו. נקי כפים ובר לבב וגו׳. אמר רבי אלעור מאי טעמא דא. בגין דכד ליליא פריש גדפוי על עלמא. כדין כל במי עלמה טעמין טעמה דמותה. וכפקי כשמתייהו לסלקה לעילא. והיכון מלאכין משרייא קדמאה. דאתמנא 173 שעתי קמייתא דליליא דשירותה לשבחא למאריהון. קיימי ואמרי מי יעלה בהר ה׳. הר ה׳. דא הר הבית מקום קדשו. דא עזרת ישראל (טו) וכגוונא דלעילא הכי נמי לתפא. 123 דבכל רקיעא ורקיעא כמה ממנן וכמה סרכין קיימין

סמו

# זיו הוהר

(ו) זה היסוד צדיק נשאר יבש מן שפע ואינו משפיע כמלכות : (ח) רבי יוסי דורש הארץ כרעה א' של רבי יהודה שתיא ארץ ישראל שלממה והיא נשפעת לראשונה מן השם הוי"ה ב"ה שהוא התפארת באמצעית השבינה שנקראת צרק וממנה נשפע שפע לכל התבל : (ט) בזה מפורש מדוע איי מקבלת השפע לראשונה. יען כי היא מקבלת השפע ישר מן הו׳ עמורים שהם ו׳ ימים והיינו הו׳ ספירות מן בינה. עד סלכות. וים כנרת שהוא נגד מלכות נתמלא מהן בשפע: (י) נהרות הן רחובות הנהר שבבינה: (יח) רבי חייא לא ניחא לית שנה או שרות השנה או מהוא גם שלבות נישאת שהן בשפעין עז ההות הן רחובות הגור שבבינה: ניתן רבי חייא לא ניחא לית בפירוש רבי יוסי רק בסה שמפרש שהארץ היונן איי שלממה. ביון שתיבת ומלואה אינה מיושבת שהיליל לה' הארץ המלאה. לפיכך הוא בתר בפירוש הב' של רבי יהודה שהארץ זו ארץ הקדושה העליונה מדת המלכות שנקראת ארץ התיים, ומלואה אלו נשמות הנדיקים הממלאים לה שפע ע"י עבורתם וצדקתם. ותכל היינו כל עולם הזה. אבל בשאר ביאורים של רבי יוםי מודה לו רבי תייא: (יג) מי כן הבינה שנקראת רחובות הנהר: (ינ) פיי שבנשמות הצדיקים תתתקן ע"י עבודתם וצדקתם להודווג ולתתעמר עם התפארת מלך הקרוש לקבל שפע לפרנסת העולמות. וכזה יוכן מה שאומר אחר זה מי יעלה בהר ה׳, פי׳ מי הוא הצריק שראוי לזה. נקי כפים ובר לכב : (יז) מדת המלכות היא בחינת נפשו של הקביה. ובשבילה אמר דור נמשי בי הוא שורש שלו: (טו) תר ה׳ ומקום קרשו הם רקיעים זה למעלה מזה ברמיון ביהמיק

לשון הזהר

תהלים כד

פשון קורש

55 mm

לסלהא לעילא. בעאו תמן . כפקין וכד כסמתיו 115 ואליו לבר. ואי לא וכיין איכון דחיין הבילי כמה 213 וכפלין בעלמא . ושאטין מליז ולומכין ואודעיז לון מלין כדיבן. פהיריו. דקשום ממאי דאתי לזמן קריב. כמה דאוקמוה. ואיכון אולין ופתחין ושאטן לעילא. דלדיקיא כשמתין דמקרי פתחין וסלקין לון לגו ההוא אתר 11 ה׳. כגוונא דרוא דהר הבית לתתא. ומתמן 55 עאלין לגו ההוא אתר דאקרי מקום קדשו. דתמן אתחויין כל כשמתין לקמי מאריהון. כגוונא דא האי ישראל אתר קב״ה קמי דאתחוון אתר דאקרי עורת ישראל. ובשעתא דנשמתין קיימין תמן כדין הימין המן כדין חדוה דמאריהון לאתתקנא בהו אתר דאקרי קדם הקדשים (טי) ותמן רשימין כל עובריהון וזכוון דלהון: (כ-קלה :)

רבי אבא אמר תא הזי מי יעלה בהר ה׳ וגו׳. ולבתר אהדר ופירש כקי כפים. דלא עביד בידוי אתתקף מופסא במאי 631 103 דלא אלטריך. ותו דלא אטתאב בהו ולא סאיב בהו לגופא כאינון דמסאבין גרמייהו בידין לאסתאבא. ודא הוא נקי כפים. ובר לבב. כגוונא דא דלא אמשיך רעותיה ולביה לסטרא אחרא. אלא לאתמשכא בתר פולהנא דקב״ה. אשר לא נשא לשוא נפשי. נפשו כתיב ונפשי קרי. והא אוקמוה נפשי דא נפש דוד סטרא דמהימנותה (יי) נפשו דה נפש דב״כ ממש. בגין דכד יפוק מהאי עלמא ונפשיה יסתלק בעובדין דכשרין. כדין יתקיים ביה למיהך בין כל איכון קדישין. כד"א (הפיים קשי) אתהלך לפני ה׳ בארלות החיים. ובנין מאת ברכה fε, נפשו לשוא 650 657 (: --- f) : (i)--- (i)-- (i)

רבי שמעון אמר בומנא דנשמתא נפקת מהאי עלמא. בכמה דינין אתדנת עד לא תיעול לאתרה. ולבתר כל אינון נשמתין אית לון למעבר בהך נהר דינור דנגיד ונפיק ולאסתחאה תמן. ומאן איהו דיקום תמן ויעבר בלא דחילו. כד"א מי יעלה בהר ה' וגו'. ויעבר בלא דחילו. כד"א מי יעלה נהר ה' וגו'. נשמת דוכאה אעבר בלא דחילו ויקום במקום קדשו. ומאן דאשתדל צלדקה בהאי עלמא ויהיב מממוניה ללדקה. כדין איהו עבר בהאי אתר ולא דחיל: (א-רה.)

שאו שערים ראשיכם וגו׳. רבי שמעון פתח קרא ואמר. שאו שערים ראשיכם והישאו פתחי ואמר. שאו שערים ראשיכם והישאו פתחי אבל שאו שערים ראשיכם. אלין אינון תרעין עלאין עלין דסכלתנו עלאם. ואינון חמשין תרעין. ראשיכם, מרעין דסכלתנו עלאם. ואינון חמשין תרעין. ראשיכם, מרעין רסשים מאן אינון. אלא כל מד וחד אית ליה ליכון ראשים מאן אינון. אלא כל מד וחד אית ליה ליכון ראשים או למיעל דא בדא (יח) אשכהנא בספרא דהכוך. שאו שערים. אלין אינון תרעין דלתתא מאבקן

שם. וכאשר הנשמות יוצאות רצונן לעלות למעלה. ואם אינן זוכות הם ידחפו אותן החוצה. והולכות ומשוטטות בעולם. וגתחברין עם מחבלים של שרי הדין. ומודיעים להן דברי כזב ולצון. ולפעמים דבר אמת ממה שיבוא בזמן קרוב. כמו שנתבאר. ואותן אמת ממה שיבוא בזמן קרוב. כמו שנתבאר. ומותחים להן הפתחים ומעלים אותן לתוך מקום ההוא שנקרא להן הפתחים ומעלים אותן לתוך מקום ההוא שנקרא עולות לתוך המקום ההוא שנקרא מקום קדשו. כי שנ נראות כל הנשמות לפני רבונם. כדמיון זה הוא מקום שנתראים ישראל לפני הקב״ה והוא המקום שנקרא עזרת ישראל. ובשעה שהנשמות קיימות שם אז היא חדות רבונם שיתתקן בהם המקום שנקרא קדש הקדשים (טי) ושם נרשמים כל מעשיהם והזכיות שלהם: (נ-קצה:)

רבי אבא אמר, בוא וראה מי יעלה בהר ה' וגו׳. ואח״כ חזר ופירש נקי כפים. שלא עשה ביריו צורות טמאות של עבודה זרה ולא התחוק בהן במה שאסור לישראל. וגם לא נטמא בהם ולא הי׳ מטמא בהם לגופו כאותן המטמאים עצמם בירים להטמא. וזהו נקי כפים. ובר לבב. כדמיון זה שלא המשיך רצונו ולבו לצד הטמא. אלא שנתמשך אחר עבודת הקב״ה. אשר לא נשא לשוא נפשי. נפשו כתיב ונפשי קרי. וזה נתבאר שנפשי זו נפש דוד צד האמונה (יי) נפשו זו נפש האדם ממש. לפי שכאשר יצא מעולם הזה ונפשו תעלה במעשים טובים. אז יתקיים בו ללכת בין כל קרושי מעלה. כמש״כ (תהלים קטז) אתהלך לפני ה׳ בארצות החיים. ובעבור מאת ברכה ישא נפשו שלא נשא לשוא (יף---א) : רגר׳ (א--קי)

רבי שמצון אמר בזמן שהנשמה יוצאת מצולם הזה. בכמה דינים נידונת טרם שתכנס למקומה. ואח״כ צריכות כל הנשמות לעבור בתוך נהר דינור הנמשך ויוצא ולטבול שם. ומי הוא אשר יקום שם ויעבור בלי פחד. כמש״כ מי יעלה בהר ה׳ וגו׳. ועשמת הצדיק עוברת בלי פחד ויקום במקום קדשו. ומי שמתיגע בצדקה בעולם הזה ונותן מממונו לצדקה . אז הוא עובר במקום ההוא ואינו מתירא: (א-רא.)

שאן שערים ראשיכם וגר׳. רבי שמעון כתח קרא ואמר, שאו שערים ראשיכם והנשאו פתחי עולם ויבא מלך הכבור. מקרא זה נתבאר ונדרש. אבל שאו שערים ראשיכם. אלו הם שערים העליונים שערי בינה העליונה. והם חמשים שערים. ראשיכם. שערי בינה העליונה. והם חמשים שערים. ראשיכם אותן הראשים מי הם. אלא כל אחד ואחד יש לו אותן הנאשים וליכנס זה בזה (יח) מצאתי בספרו של חנוך. שאו שערים. אלו הם השערים שלמטה מהאבות

זיו הוהר

טו) פי׳ שהמלכות שנקון ת קודש הקדשים מקבלת תיקון ועוז ע׳י נשמות הצדיקים כי בעבודתם וצדקתם גורמים יחוד קוב״ה ושכיותיה. זיה סוד הכתוב תנו עוז לא"הים וגו׳: (יו) נתבאו לעיל: (ית) פי׳ שמשפיעים זה לזה ושופבין השפע מנהר לנהר. ובשביל זת נקראת הבינה רחובות הנהר:

4

מהאבות. והם שלשה האחרונים (יט) ראשיכם. אלה הם ראשי אלפי ישראל. והם אבות העליונים (:) והם ראשים של אותן השערים. ולפי שאלו הם האופנים הסובבים ונושאים אותן על כתפיהם אומרים שאו שערים ראשיכם (ה) שאו למי. לראשיכם שהם ראשים עליכם ומושלים עליכם. והנשאו פתחי עולם. אלו האמהות. וארבע הן למטה (ככ) ויבא מלך הכבוד. זה מלך עליון של הכל שהוא מלך לכבוד ההוא המאיר להלבנ״ה. ומי הוא. ה׳ צבאות (כג) ויבא. לאיזה מקום. להכניס התורה בהארון בחבור אחר : (כז) כראוי

שאו שערים ראשיכם. אמר רעיא מהימנא שערים אלו הם חמשים שערי בינה שהיא ישיבה שלמעלה. ושאו פתחי עולם של הישיבה שלמטה (כס) שכל מי שמתיגע בתורה לסוף מתנשא. זש״כ (משלי ל) אם נבלת בהתנשא. ודרשו חכמי המשנה כל המנבל עצמו על דברי תורה לסוף מתנשא. ויבא מלך הכבוד. אין כבוד אלא תודה. נשמע מכאן מי שלומד תורה שנקראת כבוד גקרא מלך. ואל תאמר כי רק בעולם הבא ולא יותר. אלא מלך בשני עולמים בצורת רבונו. ולפיכך נכפל זה הפסוק ב׳ פעמים. אחד מי זה מלך הכבור. השני מי הוא זה מלך הכבוד (כו) שאו שערים ראשיכם. למה ראשיכם ב' פעמים. שהם

החיות של מרכבה העליונה והחיות של מרכבה

התחתונה : (ג-רנג י)

כה

דוך אליך ה׳ נפשי אשא. פתח רבי שמעון ואמר.

המזמורים שהם באל״ף בי״ת שלמים הם. אה חסר

שאין בו וא״ו. ולמה נסדר זה המזמור לנפילת אפים.

אלא סוד עליון הוא נסתר בין החברים. בשעה

שנכנס הלילה עץ התחתון שתולה בו מיתה פורש

ענפיו ומכסה לכל (ה) וע״כ נעשה חשך. וכל בני

העולם טועמים טעם מיתה. והאדם מקדים ונותן

לאותו העץ נפשו לפקדון. והוא מפקידה בידו

בפקדון. ולפי שלוקהן בפקדון הוא מחזיר הפקדון

מה זה ראה דוד לסדר כך מזמור הזה. כל

מאבהן. ואינון מלמא בתראין (יט) ראשיכם. אינון ראשי אלפי ישראל. ואינון אבהן עלאי (\$) ואיכון ראשין דאיכון תרטין. ובגין דאלין איכון אופנים דסתרן ונטלין לון על כתפייסו אמרי שאו שערים ראשיכם (כא) שאו למאן. לראשיכם דאינון ראשין עלייכו ושלמנין עלייכו. והנשאו פתחי עולם. אלין אמהן. וארבע אינון דלתתא (כג) ויבא מלך הכבוד. דא מלכא עלאם דכלא דאיהו מלך (מההוא) [לההוא] כבוד דנהיר לסיהר"א. ומאן איהו. שי לבאות (גי) ויבא לאו אתר. למיעל אורייתא בארונא בחבורא חדא כדהא יאות (כד): שערים ראשיכם. אמר רעיא מהימנא מאו שערים אלין איכון חמשין תרעין דבינה דאיהי מתיבתא דלטילא. ושאו פתתי

טולם דמתיבתה תתאה (כה) דכל מאן דאשתדל באורייתא לסוף מתנשא. הה״ד (משליל) אם נבלת בהתנשא. ואוקמוה מארי מתניתין כל המנבל עלמו על דברי תורה לסוף מתנשא. ויבא מלך הכבוד. לית אלא תורה. מהכא מאן דיליף אורייתא 7130 דאתקריאת כבוד אקרי מלך. ולא תימא בההוא עלמא דאתי' ולא יתיר. אלא מלך בתרין עלמין בדיוקלא דמאריה: ובג"ד כפול פסוקא תריון ומנין. חד מי זה מלך הכבוד. הניינא מי הוא זה מלך הכבוד (כי) שאו שערים ראשיכה מאי ראשיכם תרי זמני. אינון דמרכבתה ומיון עלאה דמרכבתא סיון תתאה: (ג-רוג נ)

לדוך אליך ה׳ נפשי אשא. פתח רבי שמעון ואמר. מאי הא חמא דוד לסדרא האי שבחא הכי. כלהו שלמין. והאי חסרא שבחי דאינון באלפ״א 👘 בית״א דלא אית ביה וא״ו. ואמאי סדורא דא למנפל על אנפיו. אלא רוא עלאה הוא גניו ביני חבריא. בשעתא דליליא עאל אילנא תתאה דתליא ביה מותא פריש ענפוי ומכסיא לכלא (א) ועל דא אתחשך. וכל בני עלמה טעמין טעמה דמותה. והקדים ב״כ ויהיב בידיה ואפהדיה דנפשיה. פקדונא ליה – לון בפקדונא תב פקדונא בפקדונה. ובגין דוטיל למאריה

# זיו הזהר

לבעליו

(יט) אלו ג׳ הכפירות נצח הוד ויסור שהן לממה מן חסד גבורה תפארת שנקראין אבות: (כ) הן חסד גבורה ותפארת שנקראין אבות וראשים : (ה) פי׳ שג׳ האחרונות הן בבחי׳ אופנים המנשאות לג׳ העליונות. והן אומרות לעצמן שינשאו את הראשים האבות אשר שליהן להכין ההזרווגות מכל הצדרים ע"י עליית העולמות: (ככ) גם ד' האימהות יתעלו ויתתקנו לזה. ויש לפרש שהן שרה רבקה רחל ולאת. או רחל לאה בלהה וולפה : (כנ) זו הבינה אם הבנים והיא המובלת את בניה ברא וברתא תפארת ומלכות להזרווג. והבינה נקראת סדך לזה הכבור המשפיע למלכות שהוא התפארת. מפורשי הזהר נדהקו כאן כי על פי רוב נקראת המלכות בבוד. וה' צבאות היינו נצח והור. אבל בספרו של הנוך נקראת כל ספירה בשם כבור. והבינה נקראת לפעמים ה׳ צבאות. כי הוא המלך על כל הצבאות אשר תחתיה שהן ז' הספירות והעולסות יצירה ועשיה : (כז) פי' להזרווג התפארת עם המלכות שוה מעשה הבינה בסוד הכתוב בעמרה שעמרה לו אמו : (כה) ישיבה של מעלה בעלי הכמת הקכלה. וישיבה של מטה בעלי הלכה : (כי) מי זה רמן לעוה"ו. מי הוא זה רמו לעוה"ב. שבשני העולמות נקראים התלמידי חכמים מלכים. מאן מלכי רבנן, והרמז הוא שע"י עליית העודמות עם האלוהית של ה' עזוו וגבור ווי צבאות תבוא התנשאות נס לאותן מלכי הכבוד מלכי רכנן. והחיות של ב' המרככות אל יעכבו התנשאות שלהם:

> נו מדת המלבות שהיא מדת הדין שנקראת לילה : 4

8

לשון הוהר

תלתה בתראין (יט) ראשיכס.

761

למאריה בשעתא דאתי לפרא. כד אתי לפרא ותב לגבי פקדוניה בעי לברכא ליה לקב"ה דאיהו מהימנא גלמיה לדכאה דקס בעי לבתר עלאה יי בקדמיתה. ולכתר יקבל עליה האי עול לפרשא על רישיה דימודא קשורא ולבתר יתקשר דמלוה. פלישו תפלין . ונעויין. יול לבת, כמה בקשורת חדה 21j דליכוו (זיר ג) דאוהימכא 656253 שמאלו תחת לראשי וגו׳. וכתיב (שם ח) שימני כחותם על לבך כתותם על זרועך. והא אוקימנא. ודא איהו מליא 🔅 דהא אע״ג דללותא בקדמיתא . עובדת בעקרא תליא 635 דפומא. במלולא דעובדה בקדמיתה. לבתר בשעתה דב"ג עהל לבי כנישתה במלולא בקרבנין בקדמיתא נלמיה . ידכי לבתר יקבל עליה עול מלכות בשבתי דפומא. תפלה דדוד מלכא. ולבתר ללותא דמיושב להבל של יד (ג) ולבתר ללותה דמעומד דהיה לקבל תפלה דרישה . ודה כגוונה דדה . עובדה כגוונה דדבורה. בעובדה ומלולה תליה ללותה והי פגים ודלי עובדה (ג) מלולה לה השכה התר דשריה ביה. ולהו איהי ללותא. ואתפנים האי ביינ לעילא ותתא. ווי ליה דמאריה . פולחנא ללותיה דפניס 2"35 עליה כתיב (ישני׳ ה) כי תבאו לראות פני וגו׳. גם כי תרבו תפלה אינני שומע. דהא בעובדא ובמלולא תליא מלתא. תא חזי כיון דב"כ עביד ללותא כגווכה דה בעובדה ובמלולה. וקשיר קשורה דיהודה (ד) השתכח דעל ידיה מתברכן עלאין ותתאין:

וכדין בתר דסיים ללותא דעמידה בעי ליה לב״נ לאתחואה גרמיה כאילו אתפשר מן עלמא. דהא אתפרש מן אילנא דחיי וכניש רגלוי לגבי ההוא אילנא דמותה דההדר ליה פקדוניה. כד״ה (כראשיה מט) ויהסוף -תפתוי וללי דהא אודי המעה . 36 רגליו עלייהו. והשתא בעי לאתכנשא לגבי ההוא אילנא דמותא. למנפל על אפיה ולימא לגביה אליך ה׳ נפשי אשא. בקרמיתא יהיבנא לך בפקרונא . השתא דקשירנא יחודה ועבידנה עובדה ומלולה כדקה יהות. והודינה על ממאי. הא כפשי מסירכא לך ודאי. ויחזי ב״כ גרמיה כאילו פסיר מן עלמא. דנפשיה מסיר להאי ביה לא אית 5"151 דמותה . לפר דהא וא"ו אילכא דחיי הוא והאי אילכא 1761 דמותה הוה. והה קמשמע לן רוה דמלה דהית חובין דלא מתכפרן עד דאתפטר בייג מעלמא. ההייד (ישעי' כג) אם יכופר העון הזה לכם עד תמותון. והאי סא יסיב גרמיה ודאי למותא ומסיר נפשיה לההוא אלא כמאו אתר . ולאו בפקדונא כמה בליליא . 105 ٢đ ותקוכא ולאי עלמא m דאתפער בכוונא דלבא. וכדין קב״ה מרחם עלוי ומכפר ליה לתוביה. זכאה סוא ב״כ דידע למפתי ליה ולמפלח למאריה ברעותא ובכוונא דלבא. ווי ליה למאן דאתי למפתי למאריה בלבא רהיקא ולא ברעותא. כד"א תהלים

57 05 לשון קודש

לבעליו בשעה שבא הבקר. כאשר בא הבקר וחזר אליו פקדונו צריך לברך לו להקב״ה שהוא רבה אמונתו.. לאחר שקם ממטתו צריך לנקות גופו בתחלה. ואח״כ יקבל עליו זה הצול לפרוס על ראשו טלית של מצוה. ואח״כ יתקשר בקשר של היחוד שהם התפלין. ולהתקין קשר אחד של תפלין בידו השמאלית אצל הלב. כמו שביארנו בהפסוק (שיר ב) שמאלו תחת לראשי וגר. וכתוב (שם ח) שימני כחותם על לבך כהותם על זרועך. וזה נתבאר. זאת היא עבדות במעשה תחלה. שהרי אע״פ שתפלה תלוית בדבור הפה. אבל הכל תולה בעיקר העבדות של מעשה תחלה. אח״כ כשהאדם נכנס לבית הכנסת יטהר עצמו תחלה בקטרת ובהקרבנות ע"י דבור הפה. אח"כ יקבל עליו עול מלכות בפסוקי דזמרה של דוד המלך. ואח"כ תפלת מיושב כנגד תפלה של יד (כ) ואח"כ תפלת מצומד שהיא כנגד תפלה של ראש. זה כדמיון זה. המעשה כדמיון הדבור. כי ודאי במעשה ובדבור תלויה התפלה. ואם פוגם במעשה (ג) אין הדבור מוצא מקום לשרות בו. ואין זאת תפלה. ונפגם זה האיש למעלה ולמטה. אוי לו לאיש שפוגם תפלתו שזאת היא עבדות לרבונו. עליו נאמר (ישעי׳ צ) כי תבאו לראות פני וגו׳. גם כי תרבו תפלה אינני שומע. שהרי במעשה ובדבור תולה הדבר. בוא וראה כיון שהאדם מתפלל תפלתו כדמיון הזה במעשה ובדבור. ומקשר קשר היחוד (ז) נמצא שעל ידו נתברכים עליונים ותחתונים:

ובכז לאחר שגמר תפלת העמידה נצרך לו לאדם להראות עצמו כאילו נפטר מן העולם. שהרי נפרש מן עץ החיים ומאסף רגליו אל עץ ההוא של מיתה שהחזיר לו פקדונו. כמש״כ ובראשית מט) ויאסוף רגליו אל המטה. שהרי התודה על חטאיו והתפלל עליהם. ועכשיו יחפץ להאסף אל אותו עץ של מיתה. ליפול על פניו ולומר אליו אליך ה׳ נפשי אשא. בתחלה נתתיה לך בפקדון. ועכשיו שקשרתי קשר היחוד ועשיתי המעשה והדבור כראוי. והתודתי על חטאי. הרי נפשי אני מוסר לך בודאי. ויראה האדם בעצמו כאילו נפטר מן העולם. שנפשו נמסרה לאותו המקום של מיתה. ולפיכך נחסרה במזמור זה האות וא״ו. שהרי האות וא״ו עץ החיים הוא. וזה עץ המות הוא. וגם משמיענו סוד הדבר' שיש עונות שאין מתכפרים עד שנפטר האדם מן העולם. כמש״כ (ישעי׳ כב) אם יכופר העון הזה לכם עד תמותון. וזה האיש הרי נתן עצמו למיתה ומסר נפשו למקום ההוא. ולא בתורת פקדון כמו בלילה. אלא כמי שנפטר מן העולם בודאי. ותקון זה צריך להיות בכוונת הלב. ואז הקב״ה מרחם עליו ומכפר לו עונותיו. זכאי הוא האיש היודע לפתות לו ולעבוד לרבונו ברצון ובכוונת הלב. אוי לו למי שבא לפתות לרבונו בלב רחוק ולא ברצון. כמש"כ

הלים <sub>נו</sub>

זיו הוהר

תהפים כה

(ג) משמע שתפלה של יד יש להניה מיושב: (ג) פיי שאינו לובש ציצית ותפלין: (ז) היינו שאמר קריאת שמע בכוונה הראויה:

לשון קורש

תהפים כה

לשון הוהר

(תהלים מח) ויפתוהו בפיהם ובלשונם יכזבו לו ולבם לא נכון עמו. הוא אומר אליך ה׳ נפשי אשא. ואין כל דבריו אלא בלב רחוק. הרי זה גורם לעצמו להפטר מן העולם קודם זמנו. כאשר זה העץ יתצורר בעולם לעשות דין.. וע״ז כתוב (תהלים קא) דובר שקרים לא יכון לנגד עיני. מהו לא יכון. אלא בשעה שהוא מתקן עצמו לזה ולבו רחוק מן הקב״ה. קול יוצא ואומר לא יכון לנגד עיני. אינני חפץ שיתוקן. וכל שכן אם בא לייחד שם הקדוש ואין מיחדו כראוי: (ג-קכ:)

שאל רבי אלעזר לרבי שמעון אביו ואמר לו. סימן להזיוג של היחוד מניין. א״ל בני אע״פ שביארתי הדברים בכמה אופנים. ונתפשטו כאן דבר וכאן דבר (ה) סימן זה תקח בידך וכך הוא כעין הקפת המזבח. שלמדנו ובא לו לקרן דרומית מזרחית. מורחית צפונית. צפונית מערבית. מערבית דרומית. א״ל והלא אי אפשר עד שמקבל עליו האיש עול מלכות הקדושה בתחלה ונותן עול זה עליו. ואתה אמרת שיבוא לדרום בתחלה (ו) א"ל וכי כל כך אמרתי לך. שהרי ובא לו לקר״ן אמרתי בתחלה. והלא ידעת סור הקרן שזה הוא עול מלכות הקדושה (ו) אח״כ דרומית מזרחית אשר שם הוא צץ החיים. והיינו לזווג אותו במזרח שהוא אב העליון. שהרי הבן מצד האב הוא בא (ח) ולפיכך יפנה מדרום למזרח כי תוקף הדרום במזרח הוא. וצריך לקשור יחד דרום במזרח. והמזרח נקשר בצפון. לפי שזה הוא משלים וממלא הנחלים והמעינות (י) וע״כ מזרחית צפונית הם אב ואם שאינם נפרדים לעולם. וזה נתבאר. ומה שנקראת צפונית הוא לפי שהיא סתר העליון. וגם לפי שמצדה יוצא הצפון והדינים מצד שלה נתעוררים. אע"פ שהיא רחמים וחדוה. וזה נתבאר. אח״כ צפונית מערבית. שהרי מצד האב יוצא הבן ומצד האם יצאה הבת (י) ולפיכך צפונית מערבית. וזהו הקרן שאמרתי תחלה. שעכשיו נקשרת בצפון סתם. ואח״כ נצרך לקשור אותה בדרום. כי הוא התקשרות של הכל והגוף בו נמצא (ה) וע״כ מערבית דרומית. נמצא כוונת זאת הקרן ג׳ פעמים. אחד שיכוון האיש 7927

(ההלים מת) ויפתוהו בפיהם ובלשונם יכובו לו ולבם לא ככון עמו. הוא אומר אליך ה׳ נפשי אשא. ולאו כל מלוי אלא בלבא רחיקא. הא גרם עליה לאסתלקא מעלמא עד לא משין יומוי. בזמנא דהאי אילנא אתער בעלמא למעבד דינא. וע״ד כתיב (ההלים קא) דובר העתר בעלמא למעבד דינא. וע״ד כתיב (ההלים קא) דובר בקרים לא יכון לנגד עיני. מהו לא יכון. אלא בשתא נשיק ואמר לא יכון לנגד עיני. לא בעינא דיתתקן. וכל שכן אי אתי ליחדא שמא קדישא ולא מיחד לים כדקא יאות: (נ--ה:)

שאיל רבי אלעור לרבי שמעון אבוי ואמר ליה. דיחודה מניין. א״ל ברי אע״ג סימנא לזוונא דאוקימנא מלין לכל סטר וסטר. ואתבדרו הכא מלח והכא מלה (ה) סימנא דא נקים בידר והכי הוא כעין סחרא דמדבחא. דתנן ובא לו לקרן דרומית מורחית. מורחית לפונית . לפונית מערבית . מערבית דרומית. דמקבל עליה א״ל והא לא יכיל עד ב״ר טול מלכותה הדישה בהדמיתה ויהיב עליה עול דה. ואת אמרת דייתי לדרום בקדמיתא (ו) אייל וכי כלא האי דהא ובא לו לקר"ן אמילא בקדמיתא. המינה לך. הוא עול כוא דקרן ודא והא ידעת מלכותה הדישא (י) לבתר מזרחית דתמן הוא דרומית אילנא דחיי. ודא לאזדוונא ליה במורה דאיהו אבא עלאה. דהא בן מסטרא דאבא קא אתי (ח) ובג״כ דדרוס דתוקפא למורס . 610 במזרת מדרוס ומזרה דחתקשר ובעי להתקשרה כחדה דרום במורח. אשלים דהאי כחליז ואמלי 22:1 . 11553 וויבועין (ט) וע״ד מורחית לפונית אלין אבא ואמא דלא מתפרבין לעלמין. והא אוקימנא ומה דאתמר . שמירא עלאה דאיהי כשונית ו דילס ומסטר דילה מתערין . אע״נ לפין ודיגין מסערא כפיק רחמי וחידו . והא אוקימנא . לבתר לפונית דהיא מערבית. דהה מסטרה דהבה נפיק בן ומסטרה דהמה כפיקת בת (י) ובנ״כ לפונית מערבית. ודא הוא קרן בלפון סתם. ולבתר דקדמיתה. דהשתה התקשר דתמן הוא קשורא בעי להשרא לה בדרום. דכלא ונופא ביה אשתכח (א) וע״ד מערבית דרומית. הלת קרן 160 אשתכח 70 ומכין. לקבלא

# זיו הוהר

(ה) פי׳ שנתפשט בין ההברייא קטועות קטועות מדבריו בענין זה: וזאת דרעת כי כדי דהכין הישב מאמר הזה נצרך לכתוב ספר שלם כי עסוק הזא מאד בסוד הסבוק שמע ישרא? וני. זאני ארמו רק כמו בדרך רמז והסבין יכין: (ז) רכי אלעור הבין שדרום היינו תפארת כיון שעקרו הוא הסד. ולכך הקשה שהלא אין לדלג השלכות ראשית הכל שעליה נאמר פתחו לי שערי צדק כיקוע: (ז) ירוע שכל שהה הנהוג כישרא? יש לו איזה מקור. ומכאן מרגלא בפומא דאינשי לקרוא לכלה כשם קרו: (מ) אבא היינו התכסה. והכן שהרום התפארת עין התיים בא מצדו כי שניהם בחינת ימין. ותוקק בחי׳ הימין של התפארת הוא משורש בחי׳ הימין של החכמה: (ט) פי׳ שהמורה שהוא הכמה הנקרא אכא מקושר תמיד ממינה מימי, ותוקק בחי׳ הימין של התפארת הוא משורש בחי׳ הימין של החכמה: (ט) פי׳ שהמורה שהוא הכמה הנקרא אכא מקושר תמיד ממינה עמיק מחי הימין של התפארת הוא משורש בחי׳ הימין של החכמה (ט) פי׳ שהמורה שהוא הכמה הנקרא אכא מקושר תמיד ממילא עם הצמון שהוא הכינה שנקראת אמא. והם נקראים תרין רעין הא מתפרשין. ישראל: (י) צפונית מערבית היינו לקשר המזכות שנקראת בת עם אמש של דעילא. ווהו. ענין יחודא עלאה של הוי״ה אלהינו בהספוק שמע זישראל: (י) צפונית מערבית היינו לקשר המזכות שנקראת בת עם אמש מאמר ארגות. ווהו. ענין יחודא עלאה מו המסות בתיי שמאל. ואין זישראל: (י) צפונית מערבית היינו לקשר המזכות שנקראת בת עם אמש שראי הבינה. והת כאה מצר האם שליחן כתי׳ שמאל. ואין זה מותר להכל דאבא ירד ברוח בינים לקשר המזכות שנקראת בת עם אמה שלהו דרינו פעולותיהן: (יל) צריך להבין שתעין התקשרות מערב כצמון אין זה ענין הורונות כיון ששניהן בתי נוקבא. ומן ניני הקשרות דרום כמורת אינו ענין הודוגות כיון ששמנהם בחי זכר. רק שענין אותן איז הערין הורונות כיון שמעוהן בתי נהקראת נומים ענין המקשרות דרום כמודה אינו ענין הראונות מעוב כצמון אותן שלהם. אבל ענין התקשרות מערב בתא ני מצר העקצרת עניק המידות הכילו הכן מאת המיונות מיו לפר אברא מנרא אנית אותן שלהם. אבל ענין התקשרות מער בדרא מי נומיו ענין התמצרת ביו המילות הכן מאת אניות מות נכורה שנקראין שתי הורנות שנה מ

10

לשון הוהר

לקבלא ליה ביינ בקדמיתא (יג) ולבתר הכי לקשרא לה בתרי דרועי לאתחברא בגופא למהוי כלא חד. דא הוא סדורא דיחודא שלים (יג) וכל סטר וסטר בההות השורת דתתחוי ליה. ולא יחליף סערת בסערת אחרא דלא איתחוי ליה, בגין דלא יתעכש. ומאן דעביד יחודא דא כדקא חזי כמה דאמינא וכאה חולקיה בהאי שבתה עלמא ובעלמא דאתי. דהא ידע לסדרא דקב״ה דמאריה ויהודא דמארייה. ולא עוד אלא משתבה ביה. ועליה כתיב (ישעי' מט) ויאמר לי עכדי אתה ישראל אשר בך אתפאר: (ג-קה)

זכר רחמיך ה׳ וחשדיך כי מעולם המה. אמר רבי יוסי וכר רחמיך דה יעקב. והסדיך דה הברהס. כי מעולם המה. ומעולם כמיל לון קב"ה וסליק לון לעולה. ועבד מנייהו רתיכה קדישה להגנה על עלמה. ובנין דהוו מעולם הוא דכיר להון לאגלא ולרחמא על עלמא. כגוונא דא נעיל קצ"ה ללדיקיא מן עלמה ושליק לון לעילה להגנה על עלמה. 101 אמאי לא אדכר הכא. אלא אשתאר תימא ילהק לאתפרצא מאיכון דעאקין לבכוי. הח״ד (מסלים פ) עוררה את גבורתך ולכה לישועתה לנו. וכתיב (ישניה מכ) ה׳ כנבור ילא כאיש מלחמות יעיר קנאה וגו׳. ודא הוא ילחק דאשתלק מהכא. רבי חייא אמר זכר רחמיך ה׳ וחסדיך. אלין איכון יעקב ואברהם דבעיכן להו לאגלא עלו. אבל ילחק למעבד קרבין קיימא. ובג״כ לא בעינין ליה לגבייהו. ד׳א כי מעולם המה. דכד ברא קב״ה עלמא נכל לילחק וברא ביה עלמא (יד) חמא דלא יכיל למיקם בלחודוי נעל לאברהם וקיים ביה עלמא. הה"ד' אלה תולדות השמים והארד בהבראם אל תקרי בהבראם אלא באברהם. חמא דבעיין

לקבל עליו עול שלה בתחלה (ינ) ואח"כ יכוון לקשרה בשתי הזרועות שתתחבר עם הגוף להיות הכל אחד. זה הוא סור היחור השלם (יג) וכל צר וצר נקשר באותו קשר הראוי לו. ואין להחליף צד בצר אחד שאינו ראוי לו. כדי שלא יענש. ומי שעושה יחוד הזה כראוי כמו שאמרתי אשרי חלקו בעולם הזה ובעולם הבא. שהרי זה יודע לסדר השבח של רבונו והיחוד של רבונו. ולא עוד אלא שהקב״ה מתפאך בו. ועליו כתוב (ישעי׳ מט) ויאמר לי עבדי אתה ישראל אשר בך אתפאר: (ג-קכ)

זכך רחמיך ה׳ וחסדיך כי מעולם המה. אמר רבי יוסי זכר רחמיך זה יעקב. וחסדיך זה אברהם. כי מעולם המה. ומעולם לקחם הקב״ה והעלה אותם למעלה. ועשה מהם מרכבה קרושה להגן על העולם. ולפי שהיו מעולם הוא זוכר אותם להגן ולרחם על העולם. כרמיון זה לוקח הקב״ה את הצריקים מז העולם ומעלה אותם למעלה להגן על העולם. ואם תשאל מפני מה לא נזכר כאן יצחק. אלא שנשאר להפרע מאותן המצערים לבניו. זש״כ (תהלים מ) עוררה את גבורתך ולכה לישועתה לנו. וכתוב (ישעיי מב) ה׳ כגבור יצא כאיש מלחמות יעיר קגאה וגו׳. וזה הוא יצחק שנהסר כאן. רבי חייא אמר זכר רחמיך ה׳ וחסדיך. אלו הם יעקב ואברהם שצריכים להגן עלינו. אבל יצחק לעשות מלחמות הוא עומד. ולפיכך אין צריכים לו אצלם. ר״א כי מעולם המה. שכאשר ברא הקב"ה את העולם לקח ליצחק וברא בו העולם (יז) ראה שלא יוכל להתקיים עמו בלבדו לקה לאברהם ונתקיים בו העולם. זש"כ אלה תולדות השמים והארץ בהבראם אל תקרי בהבראם אלא באברהם. ראה שצריכים

זיו הזהר

(יג) זה כאמירת שכוע שהוא צירות יעול ימלכות ישמים: (יג) והיינו לזווגה עם התפארת בסוד יחודא תתאה של הוי״ה אחר בהפסוק שמע ישראל. וזה הציור הוא דרך סימן קברון בעלמא כדי להקל מעמ על המעיין: (יל) יצחק זו מרת הרין:



סוד

336

26635

דאיכון

חטאה.

ובריתו

דאיכוו

ליראיו.

למכ

רבעיין קיומת יתיר נעל ליעקב ושתף ליה בילחק

וקיים עלמה . ססיד (כראשיה כ) ביום עשות הי

אלהים ארץ ושמים. ועל דא באברהם ויעהב אתהיים

עלמא. ובנ״כ כי מעולם המה: (ג-לת)

ההוא רוא עלאם דאיהו סתים וגניו לא קיימא הלא

ליראיו . דאיכון דחלין לקב״ה תדיר ואיכון

לאיכון רזין עלאין למהוי איכון רזין בגניוו ובסתימו כדקא יאות. בגין דאיכון רזין

בברית קיימא להודיעם. בגין דאיהו אתר

תו

להודיעם

דקיימן

103

ולמכדע :

ובריתו

כזין

דחליו

ה׳ ליראיו ובריתו להודיעם. אמר רבי יהודה

האי קרא הא אוקמוה. אבל סוד ה׳ ליראיו.

(טו) רוא

בדחילו .

באיכון רזין

להודיעם. למכדע ולפרשה מלין (טי) בגין

מלין דקיימא לפרשא: (כ--רלד.) רבי שתעון

סוד ה׳ ליראיו ובריתו להודיעם. סוד ה׳

דה כנסת ישראל (יי) ובריתו להודיעה. דה

710

ממזו

עלאיו

עלאין.

היימא

דקיימת

ליראיו .

דמלי

336

דאיהו

**'**D

ואיכון

עלאין .

שצריכים קיום יותר לקה ליעקב ושתף לו עם יצחק ונתקיים העולם. זש״כ (בראשית ב) ביום עשות ה׳ אלהים ארץ ושמים. ועל כן עם אברהם ויעקב נתקיים העולם. ולפיכך כי מעולם המה: (ג-לת)

ה׳ ליראיון ובריתו להודיעם, אמר רבי יהודה סוד מקרא זה כבר נתבאר. אבל סוד ה׳ ליראיו. אותו סוד עליון שהוא נסתר ונעלם אינו עומד אלא דיראיו. שהם יראים מן הקב״ה תמיד והם ראוים לאותן סודות העליונים. להיות אותן סודות העליונים נעלמים ונסתרים כראוי. לפי שהם סודות עליונים. אבל ובריתו להודיעם (זו) הסוד שהוא עומד בברית עומד להודיעם. לפי שהוא מקום העומד סוד ה׳ ליראיו להתגלות ולהוורע: ועוד שאותן הסודות עומדים לעסוק בהם ביראה. ואותן יראי תטא יראים בהעסקם באותן סודות העליונים. אבל ובריתו להודיעם. להודיע ולפרש הדברים (טו) לפי שהם ענינים העומדים לפרשם: (ב-רלזי) רבי שמעון אמר סוד ה׳ ליראיו ובריתו להודיעם. סוד ה׳ פיראיו. זו כנסת ישראל (יו) ובריתו להודיעם. זה

צדיק יסוד עולם להיותם בקשר אחד: (ג-צ:)

כו

10

לדיק יסוד עולם בקשורת חדה: (נ-ל:)

ארדוע בנקיון כפי ואסובבה את מובחך ה׳. אמר רבי שמעון האי הרא אוקתוה. אבל תא חזי רוא דמלה הכא. דהא לית לך ב"כ בעלמא דלא טעים טעמא דמותא בליליא. ורוח מסאבא שריא על ההוא גופא. מאי סעמא. בגין דנשמתא קדישא אסתלקת מניה דבר נש ונפקת מניה. ועל דנשמתא קדישה נפקת והסתלקת מניה שריה רוחה מסהבה על ההוא גופא ואסתאב . וכד נשמתא אתהדרת לגופא ההוא ווהמא. והא אתמר דידוי דב"ל אתעבר זוהמה דמסהבו השתחר בהו. וע״ד לה יעבר ידוי על בגין דההוא רוחא מסאבא שריא עלוי עד ביכוי . דכטיל לון. וכד כטיל ידוי כדקה חזי כדין אתקדם ואקרי קדום והיך בעי לאתקדשא. בעי חד כלי לתתא וחד כלי מלעילא. בגין דיתקדש מההוא דלעילא. וההוא דלתתא דיתיהיב זוהמא דמסאבו ביה. דא כלי לקבלא מסאבו ודא לאתקדשא מניה. דא ברוך והא ארור. ולא בעיין איכון מיין דווהמא לאושדא לון בביתא. דלא יקרב בהו ביינ. דהא בהו מתכנשי ספרא דלהון. ויכיל לקבלא נוקא מאינון מיין מההבין. ועד דיתעבר זוסמה מן ידוי לה יברך והוקימנה. וכנ״כ

ארדרי בנקיון כפי ואסובבה את מזבחד ה׳. אמר רבי שמעון מקרא זה נתבאר. אבל בוא וראה סוד הדבר כאן. שהרי אין לך אדם בעולם שלא ימעם טעם מיתה בלילה. ורוח טמא שורה על אותו הגוף. מה הטעם. למי שהנשמה הקדושה נסתלקה מן האדם זיצאה ממנו. וכיון שהנשמה הקדושה יצאה ונסתלקה ממנו שורה רוח טמא על אותו הגוף ונטמא. וכאשר הנשמה חוזרת אל הגוף נתבטל זוהם ההוא. והרי אמרו שידיו של האדם זוהם הטמא נשאר בהם. ולכן אל יעביר ידיו על עיניו. לפי שאותו רוח טמא שורה על ידיו עד שירחץ אותן. וכאשר נוטל ידיו כראוי אז נתקדש ונקרא קדוש. ואיך צריך להתקדש. נצרך כלי אחד למזה וכלי אחד למעלה כדי שיתקדש מהכלי שלמעלה. והכלי שלמטה שינתן זוהם הטמא בו. כלי זה לקבל הטומאה וזה להתקדש ממנו. זה ברוך וזה ארור. וצריך להזהר שאותן מים טמא אל ישפכם בבית. שלא יקרב אליהם איש. כיון שבהם מתאספים הצר של טומאה. ויכול לקבל נזק מאותן מים טמאים. ועד שיעביר הזוהם מן ידיו אל יברך וזה נתבאר.

#### זיו הוהר

ולפיכך

(טו) בריתו היינו עולם המלכות שורש עולם העשיה. מותר וטוכ להודיע לכל מי שמכקש לדעת ולהכין איך המלכות מקושרת כעולט העשיה ומחלקת בו השפע בצמצום בפרטיות לכל הכריות בתשנתה עליונה שעל זה נאמר ואתה מחיה את כלם : (טו) פיי שמודות התורה ילמרו רק יראי המא בעלי אמונה בי הם יכנסן ולא יכשלו שבוראי מן השמים מסייעין להם. אבל ובריתו היינו פשמיות עהתורה חלק הנגלה עומד להודיע לכל: (יו) הוא דורש סוד ה׳ על השבינה הקדושה שהיא סודו של תוריה ב״ה. פי׳ של ו הסו רח. ובריתו היינו כפירת היסור של התפארת. ומשמעות הכתוב הוא שענין זה של אותן כ' הספירות ניתן ליראיו להודיעם. פי' לגרום הודוגוו.כ ע"י עבורתם הקדושה. על דרך הכתוב והאדם ידע. והייגו באילו כך הוא סדר הבתוב סוד ה' וכריתו ליראיו להודיעם:

12

4

-60

ולפיכך האדם טרם שיקדש ידיו בבקר נקרא טמא.

וכיון שנתקדש נקרא טהור. ולפיכך אל יטול ידיו

אלא מן יד שנטהרה תחלה. ככתוב (במדבר יט) והזה

הטהור על הטמא. זה נקרא טהור וזה נקרא טמא.

לפיכך כלי אחד למעלה וכלי אחד למטה. זה קדוש

וזה טמא. ומאותן מים אסור לעשות בהם כלום. אלא

צריך לשפכם במקום שאנשים לא יעברו עליהם. ואל

ילין אותם בבית. שהרי כשנשפכים בארץ רוח טמא

נמצא שם ויכול להזיק. ואם יחפור עבורם חפירה

משופעת תחת האדמה שלא יהיו נראים מה טוב.

ואל יתנם לנשים מכשזות שיכולות להרע לאנשים

בהם. לפי שהם מים מאוררים. והקב"ה יחפץ לטהר

לישראל להיותם קדושים. שכתוב (יחזקאל לי) וזרקתי

עליכם מים טהורים וטהרתם מכל טומאותיכם ומכל

גלוליכם אטהר אתכם: (א-קפר:)

עליה

' אתמר

103

ליס

(ישעי' ס) כד״ה

אוכמא. ושפירא

יראה. ה׳ מעוז חיי

דקב״ה אחיד ביה בבר נש

לשון הוהר

ובג״כ בר כם עד לא יקדם ידוי בלפרא אקרי טמא. כיון דאתקדש אקרי שהור. ובג"כ לא ישול 10 656 ai ידא דאדכי בהדמיתא . דכתיב (במדבר יט) והוה הפהור על השמא. דא אקרי שהור ודא אקרי שמא. בג״כ חד כלי לעילה וחד כלי לתתה. דה קדישה ודה מסהבה. ומחיכון מיין הסור למעבד בהו מידי. אלה בעי לאושדה לון באתר דבני נשא לא עברין עלייהו. ולא יבית לון בביתא. דהא כיון דאתושדן בארשא רוח מסאב חפר לון າກ . toob ויכיל mo השתכת םפיל . יתחוו 657 ארעא החות מללון ולה יהיב לון לנשי הרשיה דיכלין להבחשה בהו לבני כשא. בגין דאיכון מיין דאתלטיין. וקב״ה בעי לדכאה לון לישראל ולמהוי קדישין. דכתיב (יחוקאל לו) וורקתי עליכם מים עהורים ועהרתם מכל עומאותיכם ומכל גלוליכם אפשר אתכם: (א-קפד:)

13

לדוך ה׳ אורי וישעי ממי אירא וגו׳. אמר רכי

לא מסתפי בההוא עלמא מכל מאריהון דדינין: (ג-קיט.)

באור דנהיר בה (ה) ובגין בת עינא ואור דנהיר

בה אמר דוד ה׳ אורי וישעי ממי אירא. אורי אור

י׳ דאיהי בת עיכא (ג) ותרין גוונין אית לה אור

קליפין. הה"ל ומלכותו בכל משלה . בלבושה דהור

איהי שלישת על כל אינון דאיתמר בהון (שמות י) ולכל

בני ישראל היה אור במושבותם. ובלבוש אוכמא

פליצת על כל חייביא דאתמר בהו (שמאל א׳ כ׳)

אם תקום עלי מלחמה בואת אני בועה. תאנא בואת

גבי ב״כ והתרמיוה לעילה . ובג״כ

בוא״ת (ג) כמה דכתיב (נראבית ט) ואת אות הברית.

וחת בריתי אשר תשמרו (נראשית יו) וכלא בחד

דרגא. ותאנא וייה וואיית בחד דרגא איכון ולא

טלמה הכי. והמהי דוד בלמודוי ולה המרה. הלה

דמלכותה (ד) תה הוי בגין דההי ואת לה נסר

דאחידא ביה ואתרמיוא ביה והיא כתרא

מתפרשן. ואי תימא אי הכי הא שאר

ורטעים בחשך ידמו: (ו״ח)

אני בושח. מהו בואת. דא את קיימא דומינא

נש אתאחד בנהורא דלעילא וקב״ה אנהיר

מעלאין ותתאין.

63

\*\*\*

מלגאו

תדיל

205

דמיל

ועליך יזרח הי וכבודו עליד

תה חוי בת עילה

אפחד. כיון

ומסך

פינחם בן יאיר. ה׳ אורי וישעי. כיון דבר

איהי

מלבר. למהוי שלטאה' בהו על כל

15

לרוך ה׳ אורי וישעי ממי אירא וגו׳. אמר רבי פינחס בן יאיר. ה׳ אורי וישעי. כיון שאדם נדבק במאור שלמעלה והקב״ה שולח הארתו אליו אינו מתירא מעליונים ותחתונים. כמש״כ (ישע׳ ס) ועליך יזרח ה׳ וכבודו עליך יראה. ה׳ מעוז חיי ממי אפחד. כיון שהקב״ה יש לו התחברות עם איש אינו מתירא בעולם ההוא מכל שרי הדין: (ג-קיט.)

בוא וראה בבת עין היא שחורה. ויפה היא באור המאיר בה (<sup>6</sup>) ולבעבור בבת עין ואור המאיר בה אמר דוד ה' אורי וישעי ממי אירא. אורי אור י׳ שהיא בבת העין (כ) ושני גונים יש לה אור מבפנים וחשך מבחוץ. להיות שולט בהם על כל הקליפות. זש״כ ומלכותו בכל משלה. בלבוש של אור היא שולטת על כל אותן שנאמר בהם (שמות י) ולכל בני ישראל היה אור במושבותם. ובלבוש השחור שולטת על כל הרשעים שנאמר בהם (שמואל א' ב') שולטת על כל הרשעים שנאמר בהם (שמואל א' ב')

אם תקום עלי מלחמה בזאת אני בוטח. למדנו בזאת אני בוטח. מהו בזאת אני בוטח. למדנו בזאת תמיד אצל האדם ומרמז למעלה. ולכך נאמר בזא"ת (נ) כמו שכתוב (בראשית ט) זאת אות הברית. זאת בריתי אשר תשמרו (בראשית ט) זאת אות הברית. זאת בריתי אשר תשמרו (בראשית ט) והכל במדרגה זאת בריתי אשר תשמרו (בראשית ט) והכל במדרגה נפרדים. ואם תשאל שאם כן הלא גם שאר בני נפרדים. ואם תשאל שאם כן הלא גם שאר בני העולם כך. ומפני מה דוד בלבדו ולא אחר. אלא לפי שזאת הברית נאחזת בו ונרמזת בו והיא הכתר של מלכות (ד) בוא וראה לפי שזא"ת ההוא לא נטר אותו

זיו הזהר

(h) כבת טין נקראת מדת המלכות. כי כמו כבת העין היא בעצמה שחורה ומאיר כה אור כפנימיות. כן המלכות היא בעצמה שחורה ומאיר כה אור כפנימיות. כן המלכות היא בעצמה שחררת והיינו דין ומאיר כה התפארת : (ג) כאן שחררת והיינו דין ומאיר כה התפארת רחמים: (ג) אות יו״ד היינו חכמה זעירא שמ״בפיע כמלכות הארה מן התפארת: (ג) כאן שחררת והיינו דין ומאיר כה התפארת רחמים: (ג) אות יו״ד היינו חכמה זעירא שמ״בפיע כמלכות הארה מן התפארת: (ג) כאן שחררת והיינו דין ומאיר כה התפארת רחמים: (ג) אות יו״ד היינו חכמה זעירא שמ״בפיע כמלכות הארה מן התפארת : (ג) כאן היינו חררת והיינו דין ומאיר כה התפארת בה התפארת בה למות בה מיות יו״ד היינו חכמה זעירא שמ״בפיע כמלכות הארה מן התפארת: (ג) כאן הורש זא״ת על ספירת הייסוד אות הברית. ולקמן דורש זא״ת זעל מדת המלכות. כי היסוד נקרא לפעמים כמו המלכות על שם שעת הורשפעה בה. וכן המלכות נקראת לפעמים בשם היסוד. זוהו שמסיק ואומר ז״ה וזא״ת בתד דרגא איגון ולא מתפרשן: (ד) היסוד היא המשפעה בה. וכן המלכות נקראת לפעמים בישם היסוד. זוהו שמסיק ואומר ז״ה וזא״ת בתד דרגא איגון ולא מתפרשן: (ד) היסוד היא הימוד היא היו הימוד היח המלכות גימו מסיק ואומר ז״ה שמים מחור הימוד היח היסוד היא היון המלכות נקראת לפעמים בישם היסוד. זוהו שמסיק ואומר ז״ה וזא״ת בתד דרגא איגון ולא מתפרשן: (ד) היסוד היא הימוד היח היח היחוד. זוהו שמסיק ואומר ז״ה וזא״ת בתד דרגא איגון ולא מתפרשן: (ד) היסוד היא הימוד היא הימוד היח היח היחוד.

אותו דוד המלך כראוי. הוסרה המלכות ממנו כל זמן ההוא. וכך למדנו זא״ת ההוא נרמז במדת המלכות שלמצלה. ונרמז בירושלים עיר הקדושה. בשעה ההיא שרוד עבר עליו יצא קול ואמר. דוד במה שנתקשרת תתפתח. אותך יגרשו מירושלים והמלכות תסור ממך. מניין. שכתוב (שיב יב) הנני מקים עליך רעה מביתך. מביתך דוקא (ה) וכך היה. במה שעבר בו נענש (ו) ומה אם דוד המלך כך. שאר בני העולם על אחת כמה וכמה : (א-צג :)

בוא וראה מי שרוצה להגיע אל המלך אין לו רשות להגיע אליו אלא עם השכינה. זש״כ (ירמי׳ ט) אל יתהלל המתהלל וגו׳ כי אם בזא״ת וגו׳. ואהרן כשנכנס לקרש הקרשים ביום הכפורים עמה היה נכנס. שנאמר (ויקרא מו) ואל יבא בכל צת אל הקרש וגו׳. בזא״ת יבא אהרן אל הקרש. שהיא עת לעשות לה׳ (ו) ומשה לבעבורה נתקיים בעולם הזה (הברכות שלו לישראלן זש״כ (דברים לב) וזא״ת הברכה אשר ברך משה וגו׳. ובה עשה עשר מכות לפרעה. זש״כ (שמות ט) ואולם בעבור זא״ת העמדתיך בעבור הראתך את כחי. ויעקב לפי שהיה יורע שכל רצון המלך בה. פקד לבניו עליה שלא יבאו לפני המלך אלא צמה. וכל משאלותם בתפלות ובקשות למלך יהיו צמה. זש״כ (ברצשית מט) וזא״ת אשר דבר להם אביהם וגו׳. ודור המלך לפי שהיה יודע שכל הרצון והכח ותוקפו של המלך הוא בה. לפיכך אמר אם תקום עלי מלחמה בזא״ת אני בוטח. שעליה נאמר ומלכותו בכל משלה. ומי שלא שת לב גם לזא״ת עליו נאמר וכסיל לא יבין את זא״ת: (ת״ז ת״ו)

לקרוורן בגעם ה׳ ולבקר בהיכלו. אמר רבי חייא בוא וראה הצריקים שזוכים להתקשר בצרור החיים הם זוכים לראות בכבור העליון של המלך הקדוש. כמש״כ לחזות בנעם ה׳ ולבקר בהיכלו. והם מדורם יותר גבוה מכל אותן מלאכים הקרושים וכל המררגות שלהם. שהרי מקום עליון ההוא (חדוה עליונה ההיא) אין זוכים העליונים והתחתונים דראותו (ה) זש״כ (ישע׳ סד) עין דא ראתה אלהים זולתך יעשה למחכה לו. ואותן שאין זוכים לעלות כל כך יש להם מקום למטה כפי דרכיהם. והם אינם זוכים למקום ההוא ולראות כמו שרואים אותן הצריקים שהם למעלה. ואלה עומדים בקיום העדן למטה ולא יותר. ואם תשאל איזהו עדן שלמטה. אלא זה ערן שנקרא חכמה שלמטה. והוא עומד על הגן שבארץ. והשגחת אותו העדן עליו. ואלה עומדים בגן הזה ונהנים מאותו העדן. מה בין העדן שלמטה לשלמעלה. כיתרון האור מן החשך. עדן שלמטה נקרא עדנה בלשון נקבה. עדן העליון נקרא עדן בלשון זכר. עליו כתוב עין לא ראתה אלהים זולתך יעשה למחכה לו: (ג-קטבי)

ליה דוד מלכא כדקא חזי. מלכותא אתעדי מניה כל ההוא זמנא . והכי אוליפנא האי זא״ת <u>אתרמיוא</u> במלכותה דלעילה. והתרמיוה בירושלם קרתה קדישה. בההיא שעתא דדוד עבר עליה נפק קלא ואמר. דוד תשתרי. לך מרדין מירושלס דאתהשרת במאי ומלכותה התעדי מיכך. מכח לן. דכתיב (שיג יג) הכני מקים עליך רעה מביתך. מביתך דייקת (ס) והכי הוה. במאי דעבר ביה אתענש (י) ומה אם דוד מלכא הכי. שאר בני עלמא על אחת כמה וכמה: (א-נג:)

תא חזי מאן דבעי לאשגא למלכא לית ליס רשו לאשגא ליה אלא בשכינתא. הה"ד (ירמי' ט) אל יתהלל המתהלל וגו׳ כי אם בוא״ת וגו׳. ואהרן כד עאל לקדש קדשין ביומא דכפורי בה הוה עאל. דכתיב (ויקרא טו) ואל יבא בכל עת אל ההדש וגו׳. בוא״ת יבא אהרן אל הקדש. דאיהו עת לעשות אתהיים בעלמא דא וברכתא לה׳ (י) ומשה בגינה דיליה לישראלן הה״ד (דנרים לג) ווא״ת הברכה אשר ברך משה וגו׳. ובה עביד עשר מכתשין לפרעה. הה״ד (שמות ט) ואולם בעבור וא״ת העמדתיר בעבור הראתר את כחי. ויעקב בגין דהוה ידע דכל רעותא דמלכא בה. מני לבלוי עלה דלא יעלון קדם מלכא אלא בה. וכל שאלתיו דלהון בללותין ובעותין למלכא יהון בה. הה"ך (כראבית מי) ווא"ת אשר דבר להם אביהם וגו׳. ודוד מלכא בגין דהוה ידע דכל רעותא וחילא ותוקפא מלחמס עלי דמלכא בה אמר אם תקום בוא״ת אני בוסח. דאתתר עלה ומלכותו בכל משלה. ומאן דלא שת לבו גם לוא״ת עליה אתמר וכסיל לא יבין את וא״ת: (מ״ו מ״ו)

להזורת בנעם ה׳ ולבקר בהיכלו. אמר רבי חייא וכאין לאתקשרא 10 6p דוכתן למחמי ביקרא עלאה איכון זכאן 1107 בלרורה דמלכא קדישא. כמד״א לחזות בנעם ה׳ ולבקר בהיכלו. ואיכון מדוריהון יתיר ועלאה מכל איכון מלאכין קדישין דלהון. אתרא ההוא 557 דרגין וכל ותתחין 65 עלאה (0170) עלאיז 1621 למחמי לים (ח) הה״ך (יבעי׳ סד) עין לא ראתם אלהים זולתך יעשם למחכם לו. ואיכון דלא זכאן לסלהא כל כך אית לון דוכתא לתתא כפום ארחייהו. ואליו ולמחמי כמה דחמאן אילון לא וכאן לההוא אתר ואלין דעדן בקיומה קיימי דלעילא . ואי תימא מאן עדן תתאס. תתאם ולא יתיר. אלא דא עדן דאקרי חכמהי תתאה. ודא קיימא על גן דבארעא. ואשגחותא דהאי עדן עליה. ואלין קיימו בסאי גן ואתסכון מעדן דא. מאי בין עדן תתתס תתאס מן החשך. לעלאה כיתרון האור עדן עדן עלאה אקרי עדן . 63010 חקרי עדנה זולתך עליה כתיב עין לא ראתה אלהים . 777 יעשה למחכה לו . (ג-קסב:)

אמר

למר

ויו הוהר

(ס) בית רמו על סדת המלכות: (ו) כמו שגרם בחמאו פירוד והסתלקות הבתר מן מדת המלכות כן מעשה אצלו: (ו) כאן דורש זאדת על המלכות והיא נקראת עת : (ח) זה עולם הכינה : 14

אמר לו רבי יהודה לרבי אבא. הרי שאלו החברים במה שכתוב עין לא ראתה אלהים זולתך יעשה למחכה לו. יעשה. תעשה היה צריך לומר (ט) א"ל רבי אבא זה כבר נדרש. אבל סוד הדבר זהו שכתוב לחזות בנעם ה' ולבקר בהיכלו. נעם ה׳. הוא שכתוב לחזות בנעם ה' ולבקר בהיכלו. נעם ה׳. הוא מה שבא מן הקדמון הקרוש (י) שהקב״ה משתעשע בו. שהרי נעם ההוא נשפע מן הקדמון. ולבקר בו. שהרי נעם ההוא נשפע מן הקדמון. ולבקר בו. שהרי נעם ההוא נשפע מן הקדמון הוא בהיכלו. בהיכל שהוא עליון על הכל (ה) אף כאץ בהיכלו. בהיכל שהוא עליון על הכל (ה) אף כאן נעין לא ראתה אלהים זולתך יעשה. מי. הקדמון ההוא נסתר של הכל. שהרי זה בו תולה. א"ל רבי יהודה נודאי כך הוא. אשרי חלקם של אותן אשר אהבת רבונם דבוקה בהם. לאלה אין שיעור לחלקם בעולם ההוא: (ג-דטי:)

וערוה ירום ראשי על אויבי סביבותי ואזבחה באהלו זבחי תרוצה וגו׳. אמר רבי יהודה הרי אמרו ע״ת היא מררגה עליונה (ינ) ומי היא עת ההיא. זו ה״א. וובעבור זהן נקראת עת״ה. ועתה. זה הוא ובית דינו. ירום ראשי. להרים אותו בכבוד ומלכות. על אויבי סביבותי. אלו שאר מלכי הארץ. ואזבחת באהלו. זו ירושלים. באהלו. זה אהל מוער. זבחי תרועה. שישמע כל העולם. אשירה ואזמרה לה׳. שהרי משם מאותו הצד של תרועה (יג) באים שיר ושבחה: ד״א ועתה ירום ראשי. זו כנסת ישראל. על אויבי סביבותי. זה עשו וכל אלופים שלו. ואזבחה באהלו. אלה ישראל (יז) זבחי תרועה. שכתוב (תהלים נא) זבחי אלהים רוח נשברה. בשביל להעביר הדין מן העולם (טו) אשירה ואזמרה להודות ולשבח להקב"ה בלי הפסק לעולם: ד"א ועתה ירום ראשי. בכל. יצר הטוב על יצר הרע. שכתוב על אויבי סביבותי. זה יצר הרע שהוא מסביב לאיש והוא שונאו בכל. ואזבחה באהלו זבחי תרועה. זו התורה שניתנה מצד של אש. כמו שנאמר (דבדים לג) מימינו אש דת למו (טו) שהרי בעבור התורה ירום ראשו ונשתברו כל משנאיו מפניו. ככתוב (תהלים יה) תכריע קמי תחתי: ד״א ועתה ירום ראשי. להתכלל בהאבות. שהרי רוד המלך יש לו להתרבק בהאבות. ובכן יתרומם ויתעלה למעלה והוא בקשר אחד עמהם (יו) על אויבי סביבותי. אלו הם שבצד השמאל. כלם שרי הדינים שמתכונים להשחית. ובכן השמ״ש יתחבר בהלבנ״ה ויהיה הכל אחר: (א-קצח.)

לך אמר לבי בקשו פני את פניך ה׳ אבקש. אמר רבי יצחק מקרא זה ביארו החברים בכמה מקומות. אבל מקרא זה כך יפורש. לך אמר לבי. דור המלך אמר כך בשביל כנסת ישראל לעומת דור המלך אמר כך בשביל כנסת ישראל לעומת דור המלך הקרוש. ומה אמר. לך אמר לבי. בעבורך אמר לבי

(ט) בלשון גובה כמו זולתך: (י) היינו הארת ההכמה שנקרא אבא והתפארת משתעשע ומתענג בהארה זו: (יה) זה עולם הבינה: (יב) רמז על מלכות ששרשה היה אחרונה מן השם הוייה. והיינו עתיה עת ה׳. ועם וא״ו של ועתה מרמז על הוא ובית דינו דהיינו תפארת ומלכות כי הוא״ו היא שורש התפארת: (יג) עולם הבינה: (יד) שהקב״ה משרה שבינתו על ישראל כבתוב אהל שכן באדם: (טו) דורש תרועה ממשמעות שבר. כמו תרועם בשבם ברול. וובחי אלהים דורש להעביר הדין: (טו) אש התורה תבלין לשבר אמרה: (טו) דורש המשמעות שבר. כמו תרועם באבו משר מיעקב ברול הובינה ברול הרוביו ומחיינה הובינה הדין: (טו) המ

זיו הוהר

אמר ליה רבי יהודה לרבי אבא. הא שאילו חברייא במאי דכתיב עין לא ראתה אלהים זולתך יעשה למחכה לו. יעשה. תעשה מבעי ליה (ט) אדל רבי אבא הא אתמר. אבל רוא דמלה היינו דכתיב לחזות בנועם ה׳ ולבקר בהיכלו. נועם ה׳. ההוא דלתיא מעמיקא קדישא (י) דקב״ה משתעשע ביה. דהא ההוא נועם מעתיקא נפקא. ולבקר ביי. דהא ההוא נולה על כלא (יא) אוף הכא בהיכלו. דהא ביה מליה על כלא (יא) אוף הכא מתיקא דכלא. דהא ביה מליא. אדל רבי יהודה סתימא דכלא. דהא ביה מליא. אדל רבי יהודה סתימא דכלו את הא ביה מליקהון דאינון דרמימותא דמאריהון מתדבקו בהו. לאלין לית שעורא למולקהון בהסוא עלוא: (ג-רסי:)

ירום ראשי על אויבי סביבותי ואובתה ועתה באהלו זבחי תרועה וגו׳. אמר רבי יהודה הא אתמר. ע"ת איהי דרגא עלאה (יג) ומאז איהי ההיא עת. דא ה״א. [ובגין דא] אקרי עת״ה. ועתה. דא איהו ובי דיניה. ירום ראשי. לארמא ליה ביהרא ומלכותא. על אויבי סביבותי. אלין שאר מלכי ארעא. ואובהה באהלו. דא ירושלם. באהלו. דא אהל מועד. זבחי תרועה . למשמע כל עלמה . אשירה ואומרה לה׳. דהא מתמן מההוא סטרא דתרועה (יג) אתיא שיר ותשבחתה: ד"ה ועתה ירום ראשי. דה כנסת ישראל. על אויבי סביבותי. דא עשו וכל אפרכין דיליה. ואובקה באהלו. אלין ישראל (יד) ובחי תרועה. דכתיב (תהלים נא) זבחי אלהים רוח נשברה. בגין לאעברא דינא מעלמא (יי) אשירה ואומרה לאודאה ולשבחא לקב״ה בלא פסיקו לעלם: ד״א ועתה ירום ראשי. בכלא. ילר טוב על ילר רע. דכתיב על אויבי סביבותי. דא ילר הרע דאיהו סוחרניה דב״נ ואיהו שנאיה בכלא. ואובחה באהלו ובחי תרועה. דא אורייתא דאתיהיבת מסטרא דאשא. כדכתיב (דנרים לג) מימיכו אם דת למו (טי) דהא בגין אורייתא ירוס רישיה ואתברו כל שנאוי קדמוי. כדכתיב (תהלים יח) תכריע קמי תחתי: ד״א ועתה ירום ראשי. לאתכללא באבהן. דהא דוד מלכא איה ליה לאתדבקא באבהו. ויסלק ואיהו בחד לעילא יתרומס וכדיו השורא בהו (יו) על אויבי סביבותי. אלין אינון דבסטר שמאלא . כלהו מארי דינין דמתכוונין להבלא. וכדיו שמש״ה התחבר בסיהר״ה והוי כלה חד: (ה-קלת.)

לך אמר לבי בקשו פני את פניך ה׳ אבקש. אמר רבי ילחק האי קרא אוקמוה חבריית בכמה אתר. אבל האי קרא הכי אתמר. לך אמר לבי. דוד מלכא אמר דא בגין כנסת ישראל לקבל מלכא קדישה. ומאי אמר. לך אמר לבי. בגיכך אמר לבי

לשון הזהר

לבי לבני העולם ומזהירם. לבי. לפי שהוא נאחז בו. שזה הלב לבעבור מלך העליון אמר בקשו פני. אלו עטרות המלך שהוא נאחז בהם והם בו. הם שמו והוא שמו. הכל דבר אחד הוא (יח) ולפיכך אמר דוד את פניך ה׳ אבקש. כמש״כ (תחלים קה) דרשו ה׳ ועזו בקשו פניו תמיד. בוא וראה יפה הוא לרוד המקך לומר שירה בשביל כנסת ישראל יותר מכל בני העולם. ולומר דברי כנסת ישראל אל הנלך. לפי שהוא נאחז בה: (ג-צג:)

תמשכני עם רשעים ועם פעלי און. למדנו

מעשה דרים בתוכו. מה הטעם. לפי שאוי לו לזה

שמדורו בין רשעים. שהוא נתפס ברשעתם. כמש״כ

(קחלת ז) יש צדיק אובד בצדקו. ואם מדורו בין

צדיקים מטיבים לו בעבורם. ןשהרי רב חסדא היה

מדורו בתחלה בין אנשי קפוטקאי והיתה השצה

דחוקה לו וחליים רדפו אחריו. לקח ועשה מדורו

בין תלמידי חכמים של צפורי. נתעלה וזכה לכמה

טובות להרבה עושר ולתורה הרבה. ואמר שזכה

לכל זה לפי שנכנס בין אותן שהקב״ה משגיח

עליהם להטיב להם:) (ב-לח:)

ראי עזי ומגני בו בטח לבי ונעזרתי וגו׳. רבי אבא

עולמים. בטחו בה׳ עדי עד. כל ימיו של אדם

צריך לבטוח בו בהקב״ה. שכך אמר דוד (תהלים כה)

אלהי בך בטחתי אל אבושה וגו׳. ומי אשר ישים בו

בטחונו ותוקפו כראוי אין יכולים להרע לו כל בני

העולם. זש״כ י״י עזי ומגני בו בטח לבי ונעזרתי

וגו׳. שכל מי שישים תוקפו בשם הקדוש מתקיים

בעולם. מה הטעם. לפי שהעולם בשמו הקדוש

נתקיים. זש"כ כי ביה י"י צור עולמים. צייר

העולמים. שהרי בשתי אותיות נבראו העולמים. עולם

הזה ועולם הבא: (ב-כב.)

פתח (ישעי' כו) בטחו בה׳ עדי עד כי ביה י״יצור

לעולם אל ידור אדם אלא במקום שאנשי

לבי לבני עלמא ואזהר לון. לבי. דאיהו אחיד ביה. דדה בגין מלכה עלאה המר בקשו פני. אלין עסרי מלכא דאיהו אחיד בהו ואיכון ביה. איכון שמיה ואיהו שמיה . מלה חדא הוא (יח) ובג"כ אמר דוד את פניך ה׳ אבקש. כד״א (תהלים קה) דרשו ה׳ ועזו בקשו פניו תמיד. תא חזי יאות הוא דוד מלכא למימר שירתא בגין כנסת ישראל יתיר מכל בני עלמא. ולמימר מלי דכנסת ישראל למלכא. בגיו דאיהו אחיד בה: (ג-לג:)

אל תחשכני עם רשעים ועם פעלי און. תנינן לעולם אל ידור אדם אלא במקום שאכשי מעשה דרים בתוכו. מאי פעמא. משום דווי להאי דמדוריה בין חייביא. דהוא אתפס בחובייהו. כמד"כ (קהלת ז) ים לדיק אובד בלדקו. ואי דיוריה בין זכאין אוסיבין ליה בגיניהון. [דהא רב חסדא הוח דיורים בקדמיתה ביני קפוטקהי והוה דחיקה ליה שעתה מדוריה רדפין אבתרוי. נטל ושוי ומלעין בין מארי תריסין דלפורי. סליק וזכה לכמס סבין לכמה עותרה לכמה הורייתה. והמר כל ההי זכינה אשנת איכון דקב״ה ביז דעאלית კი לאוטבא להו :ן (כ-לח י)

דייר עזי ומגני בו בטח לבי ונעורתי וגו׳. רבי אבא פתח (ישניה נו) בטחו בה׳ עדי עד כי ביה י״י לור עולמים. בטחו בה׳ עדי עד. כל יומוי דבר נש בעי לאתתקפא ביה בקב״ה. דהכי אמר דוד (חהלים כה) אלהי בך בטחתי אל אבושה וגו׳. ומאן דשוי ביה בטחוניה ותוקפיה כדקא יאות לא יכלין לאבאשא ליה כל בני עלמא. הה"ד י"י עוי ומגני בו בסח לבי ונעורתי וגו׳. דכל מאן דשוי תוקפיה בשמא קדישא אתקיים בשמיה הדישה בעלמא. מאי סעמא. בגין דעלמא אתקיים . הה״ד כי ביה י״י לור עולמים . לייר עלמין. דהא בתרין אתוון אתברון עלמין. עלמא רין ועלמה דהתי: (כ-כב.)

20

קול הי על המים אל הכבוד הרעים שי על מים

רבים. זרש רבי אלעור ואמר. קול ה׳. זא

קול

23

קול ה׳ על המים אל הכבוד הרעים ה׳ על מים רבים. דרש רבי אלעזר ואמר. קול ה׳. זה רבים אינים רבי אלעזר ואמר. קול ה׳. זה קול

### זיו הזהר

(יי) זה הפכוק קשה לפרשו בפשמיות. ורכי יצחק דורש כו סוד עמוק. וכדי להכין צריך להקדים ענין ג' מדרגות הידועות. מדת המלכות היינו שורש דוד המלך שבידה ניתנה הנהנת העולם ונקראת עלמא דגוקבא. מדת התפארת נקרא עלמא דדכורא והוא כולל ה ספירות מן חסד עד מלכות ונקרא מלכא קדישא וגם מתם שם הוי״ה ב״ה. ג׳ מפירות הראשונות כתר הכמה בינה או הכמה בינת ודעת הן על התפאית ואינן מושנין כמוחו של בריד ורק בידיעה ובקבלה הן אצלנו. וידוע שהתפלות וברכות נדבר רק בשם אדניי שורש המדכות. וצריך לכוון כהשם הוי״ה דהיינו התפארת. אכל אין עוד זה די רק נצרך לכוון להמשוך השפע מן נ׳ מפירות הראשונות הקרוכין לעצם האלוהית שנקרא איין סויף ביה, כי הוא מקור הכל ומשם בא כל השפע והכל אחרות גמור, וכל זה מרמז רבי יצחק כאן שדור המלך אומר כשם המלכות שהיא לכו של דוד אל התפארת מלכא קדישא. שהמלכות אומרת ומזהרת לעולם בעכורך, פי׳ כשם התפארת. בקשו פני, והיינו כאידו התפארת אומר ומזהיר כך לבני העודם. והמכוון הוא לעלות בכתשבה למעלה יותר ולכוון המשכת השפע מן ג׳ כפירות הראשונות שהן פניו ועטרותיו של התכארת. וזהו שאומר הם שמו והוא שמו. כי שמו הוא סתם הוייה ביה, אבל הלא השם הוי״ה כולל הכל. כי ו״ה מרמו על ג׳ הראשונות. ו״ה על תפארת ומלכות. ולכך אמר דוד את פניך ה׳ אבקש לעשות כאוהרה ההיא. וכן יעשו כל ישראל. וזה ענין עמוק מאר :

- 64

עלאם קול 30 דממכא דכגדין מדכגא מיא לדרגא (א) עד דמתכנשי לאתר חד בכנופיא חדא. ההוא קול עלאה משדר לאינון מיין בארחייהו. כל כפום ארחיה. כהאי גנגא דממנא על מיא סד וחד לשדר לון לכל אתר ואתר כדחוי ליה. כך קול חי ממלא על מיא. אל הכבוד הרעים. כד״ת (איוג כו) ורעם גבורותיו מי יתבוכן (י) דא סערא דאתיא מו גבורה ונפהא מניה: ד"א אל הכבוד הרעים. דא מניה דנפקא ימיכא 6)6r5 30 ∕ъ (ג) מים רבים. הוי״ה דא חכמ״ה עלאה דאקרי יו״ד. על מים רבים. על ההוא עומקא סתימאה דנפקא מיניה (ד) כד"א (תהלים עו) ושבילך במים רבים: (א-לת.)

רצי יוסי אמר קול ס׳ על המים. דא אצרסם. קול ס׳ צכת. דא ילתק. קול ס׳ צהדר. דא יעקצ. קול ס׳ שוצר ארוים. דא כלת. קול ס׳ מולצ להצות אש. דא הוד. קול ס׳ ימיל מדצר. דא לדי״ק. קול ס׳ יחולל אילות . דא לד״ק. וכלהו מתגדלי על ימא ואתשקיין צמיא לגדלא (ה) סס״ד (כראשית כ) ונהר יולא מעדן להשקות את הגן וכלהו הני מתערי צרכאן לעלמא מההוא שקיו דאתשקיין כלהו: (נ-לכ:)

קוד הי יחולל אילות ויחשף יערות. אמר רבי שמעון תאלה כתיב קול הי יחולל אילות. אילת כתיב מסר דא אילת דשתר. אילות דא אילות השדה (י) דתניא בפלגות ליליא בשעתה דקב״ה עאל לגנתא דעדן לאשתעשעא עם לדיקיא. האי קול כפיק וכאיב כל איכון אילתא דסתרני כורסיא יקירא קדישא. הה״ד (שיר ג) ששים גבורים סציב לה: ד״א יחולל אילות. כד״א (איוכ כו) הוללה ידו נחש בריח. ויחשוף יערות. כד״א (שמאל א יב) ביערת הדבש. וכתיב (שיר ה) אכלתי יערי עם דבשי. ויכקא להו כאמא דיכקא

רעיא מהימנא קול ה׳ יחולל אילות וגו׳. אמר בסיפה דגלותה יהון מהרי דאורייתא בלערא ביגונא בעניותא. כלהון יהון לון חיל ביולדה ממש בדחקין דדחקא לון שעתא. ואלין איכון תבלים לירין דיולדה דאיהי שכינתה . דלתמל (מכלי כֹג) ותגל יולדתך . 53 ובאיכוו תבלים בלערא מהא חבלים דלסון . רלווסס ובמיכון אתעריו בסוו שבעין דלעילא . עד סנהדרין קלא דילה עד הוי״ה ( דיתעל ומיד קול ה׳ יתולל

קול הצליון הממונה על המים שנמשכים ממדרגה למדרגה (6) עד שנאספים למקום אחד בבריכה אחת. ואותו קול העליון משלח לאותן המים בדרכיהם. כל אחד ואחד כפי דרכו. כמו הגנן הממונה על המים לשלחם לכל מקום ומקום כראוי לו. כך קול ה' ממונה על המים. אל הכבוד הרעים. כמש"כ (איוב כי) ממונה על המים. אל הכבוד הרעים. כמש"כ (איוב כי) גבורה ויוצא ממנו: ד"א אל הכבוד הרעים. זה גבורה ויוצא ממנו: ד"א אל הכבוד הרעים. זה מים רבים. הוי"ה זו חכמ"ה העליונה שנקרא יו"ד. על מים רבים. על עומק נסתר ההוא שיוצא ממנו (ז) כמש"כ (תהלים עי) ושבילך במים רבים: (א-לא.)

רבי יוסי אמר קול ה׳ על המים. זה אברהם. קול ה׳ בכח. זה יצחק, קול ה׳ בהדר. זה יעקב. קול ה׳ שובר ארזים. זה נצח. קול ה׳ חוצב להבות אש. זה הוד. קול ה׳ יחיל מדבר. זה צדי״ק. קול ה׳ יחולל אילות. זו צד״ק. וכלם מתגדלים על הים ווונקים ממנו מים לגדל (׳) זש״כ (בראשית ב) ונהר יוצא מעדן להשקות את הגן. וכל אלה מעוררים ברכות לעולם מן השפע ההוא שנשפעים כלם: (ג-לב:)

קול ה' יחולל אילות ויחשף יערות. אמר רבי שמעון למדנו כתוב קול ה' יחולל אילות. אילת כתוב למדנו בחצות הלילה בשצה שהקב"ה נכנס לגן שלמדנו בחצות הלילה בשצה שהקב"ה נכנס לגן העדן להשתעשע עם הצדיקים. זה הקול יוצא ומחליש לכל אותן אילות הסובבין לכסא כבוד הקדוש. זש"כ לכל אותן אילות הסובבין לכסא כבוד הקדוש. זש"כ נשיר ג) ששים גבורים סביב לה: ד"א יחולל אילות (שיר ג) ששים גבורים סביב לה: ד"א יחולל אילות כמש"כ (איוב כו) חוללה ידו נחש בריח. ויחשוף יערות. כמש"כ (שמואל א יב) ביערת הדבש. וכתוב (שיר ה) אכלתי יערי עם דבשי. ומניקה להם כאם המנקת לבנים: (ג-סת.)

אכזר רועד הנאכזן קול ה' יחולל אילות וגו׳. בסוף הגלות יהיו תלמידי החכמים בצער ביגון בעניות. כלם יהיה להם חיל כיולדה ממש בדחקות שתדחק להם השעה. ואלו הן חבלים וצירים של יולדה שהיא השכינה. שעליה נאמר (משלי כג) ותגל יולדתך. ובאותן החבלים שתזעק נאמר (משלי כג) ותגל יולדתך. ובאותן החבלים שתזעק היא תהיה בצער שלהם. ובאותן החבלים שתזעק היא תהיה בצער שלהם. ובאותן החבלים קול ת׳ שיונעורר הקול שלה עד הוי״ה (ו) ומיד קול ת׳ זחולל

# זיו הזהר

(6) קול העליון זה קול הכינה הנקרא קול שופר. כי סתם קול היינו תפארת. המים זו השפע היוצא ממנה לכל שש הספירות עד שביע אל בריכה אחת שהיא המלכות: (כ) אל הכבוד נקראת הבינה לבעבור שהחכמה מאיר כה מן ל״ב הנתיבות. כבו״ר בני ל״ב. ובשהמכות נתעלית ונכללת בהבינה נקראת המלכות כבוד אל. ואומר הרעים כי הבינה דינין מתערין ממנה. זוה נרמו בהפסוק בני ל״ב. ובשהמכות נתעלית ונכללת בהבינה נקראת המלכות כבוד אל. ואומר הרעים כי הבינה קול מתערין ממנה. זוה נרמו בהפסוק בני ל״ב. ובשהמכות ליכל שש הספורות לבני ל״ב. ובשהמכות נתעלית ונכללת בהבינה נקראת המלכות כבוד אל. ואומר הרעים כי הבינה דינין מתערין ממנה. זוה נרמו בהפסוק גבי ל״ב. ובשהמכות ביוע שתיבת מ״י רמו על בינה לבעבור נש״ב: (נ) היינו חסד שממנו יוצא גבורה זא׳ז אש מן מים: (ל) ירמו כז השהבל בהשגתת ורצון התכמה לבעבור נש״ב: (נ) היינו חסד שממנו יוצא גבורה זא׳ז אש מן מים ג (ל) ירמו כז השהבל בהשגתת ורצון התכמה ליו שלו שקו ל״ב הנתיבות שלו מעודר ברצונן במים רבים של הבינה. וזה יתכן ליי ירמו בז השהבל בהשגתת ורצון התכמה ליו שלו שהן ל״ב הנתיבות שלו מעודר ברצונן במים רבים של הבינה. וזה יתכן לפי פירוש הראשון: (ס) זה ים הגדול דהינו הבינה שלה הפירות שאוריה נשפעות ממנה, בי נהר הבינה יוצא מעדן התכמה להשקות לפי פירוש הארשון: (ס) זה ים הגדול דהינו הבינה שלה מפירות שאחריה נשפעות ממורה ביוה להשקות המכוה להשקות לפי פירוש הראשון: (ס) זה ים הגדול החינו הבינה שלה מפירות שאחריה נשפעות ממורה ביו לה מסרו ונו מסבים להשקות שיו זה לפי פרוש הוות ליו שמסבי להח״ב שרשב״י מחולק עם המסורה באילת חסר. ובן גם בעל מנחת שיו מוקת וכן היא מוכן בי הלא לפו ררשו שמוסב על האולת שמסבי לכח״ב צריך לורום לביום אילות ולא אילת, ועל דעתי שאין באו מחלות הירה שולי כנוג חשביי שבמו שלים ביו לבהיב. ובחצית הפילה נחימים מריים לכות והשכיה הקרושה. כן באולת היונה אילת היו אילות היו אילות היוו אילות היו ביו שלי כנוג חשביי שבוו בי ביה מתים שרייה שאיים מרים לביו שליות ביות ביו שלהם עיי שלית ביו הלכות השריים ביו לכות הביים לביו במו הלבות השריה ביו שלים ביו לכות היוו מתיים לביו לבוו היוות מסובים לעייה אינות היוו לגת מוון שימות בנוו גביים ביו שלית בנוו לגת הריה ההמסבות מיוו שביים לבוו שביו ביוו לגת היויה ביוו הלבי נות מוו מיניה מתיים מורים ביוו שלים בנוו מתיים

**T**X

5

יחופל אילות.. ומאותן הקולות אשר תתן. שהם שבעים כנגד שבעים תיבות של יענך ה׳ ביום צרה. תהיה נפתחת רחמה שהיא ב הנכללת משתי ביתי״ן ללדת שני משיחים. בזמן ההוא ויחשוף יערות (ח) יתבטל הנח״ש מן העולם, ובזמן ההוא ובהיכלו כלו אומר כבוד. וזה נתבאר בהכתוב (משלי ג) כבוד הכמים ינחלו. בזמן ההוא אלו בעלי תורה יהיו נכבדים. אלו שסבלו כמה חבלים וצירים כיולרה. והיו בזוים בין עמי הארץ יהיו נכברים. ומיד ה׳ למבול ישב. לרשעים אין מבול אלא הרינים של המבול. כרמיון שנפתחו מעינות תהום וארובות השמים נפתחו בזמן המבול. אף כך יתעוררו דינים אליהם למעלה ולמטה ער בלי סיף ותכלית. וכל הבזיונות והבושות שעשו האומות עכו״ם שבעולם לשם ה׳ ולעמו. וכמה גרופים שסבלו ישראל מהם בשביל שם ה׳. מכלם יקח הקב״ה נקמה. ועל כך נקרא נוקם ה׳ ונוטר ובעל חמה אליהם: (ג-סז: רמט.)

דישר דון לה׳ בהררת קודש. כאשר התפלות ובקשות של ישראל עולות. אם הן כראוי כרוז

יוצא ואומר שאו שערים ראשיכם וגו׳. בשעה ההיא נפתחים שבעה היכלות (ט) היכל ראשון היכל האהבה. השני היכל היראה. השלישי היכל הרחמים. הרביעי היכל נבואה של אספקלריא המאירה. החמישי היכל גבואה של אספקלריא שאינה מאירה. הששי היכל צרי״ק. השביעי היכל דין צדק. ועליהם נאמר בראשית ברא אלהים. בראשי״ת בר״א שי״ת. אלהים זה היכל השביעי. והם ז׳ היכלות למטה וז׳ היכלות למעלה. וכנגדם ז׳ קולות של הבו לה׳. וי״ח אזכרות של הבו לה׳ שבהם יעוף הקב״ה בי״ח העולמות ברכב אלהים רבותים אלפי שנאן. שהם י״ח אלפים רבבות עולמות. ויש כמה נוטרי שערים ונוטרי היכלות שמקבלים התפלות. וכל תפלה אינה נכנסת אלא במדה ובמשקל.. ואין מקבלים תפלה שיש בה מום (י) כמש״כ (ויקרא כב) כל אשר בו מום לא תקריבו. וכי יש תפלה שיש בה מום. כך הוא. זאת התפלה העולה פגומה בלי מחשבה ובבלבול הדעת. כל שכן אם טעה בה.. ולפיכך נאמר בתפלה מי יעלה בהר ה' וגו': (ז"ח)

ועוד אלו ז׳ קולות של הבו לה׳ הם מוסבים על ז׳ השמות של אב״ג ית״ץ ובו׳. והם ז׳ הספירות. קול ה׳ על המים זה חסד. והוא אב״ג ית״ץ ששם המים של תורה. קול ה׳ בכח זה קר״ע שט״ן וזו (ההלים פש) כסאו כשמ״ש נגד״י. ובו נאמר למשה (החלים פש) כסאו כשמ״ש נגד״י. ובו נאמר למשה (שמות לו) נג״ר כל עמך אעשה נפלאות. קול ה׳ חוצב להבות (שמות לו) נג״ר כל עמך אעשה נפלאות. קול ה׳ חוצב להבות אש זה חק״ב טנ״ע וזה הור. קול ה׳ יחולל אילות ינג״ל פו״ק שהוא יסוד הר סינני. קול ה׳ יחולל אילות זה שק״ו צי״ת וזו מלכות : (ת״ו)

ומאיכון קלין דיהיבת. אילות .. יסולל דאיכון שבעיו להבל שבעין תיבין דיענך ה׳ ביום לרה . אתפתחת רחמה דאיהי 🗖 כלילא מתרין ביתי"ן לאולדא ב׳ משיחין. בההוא זמנא ויחשוף יערות (ח) יתעבר כח״ם מעלמאיי ובההוא זמנא ובהיכלו כלו אומר כבוד. והא אוקמוה (משלי ג) כבוד חכמים ינחלו. בההים שעתה אלין מארי תורה יהון נכבדים. אלין דסבילו כמה הבלים ולירין כיולדה. והוו מבוזין בין עמי הארץ יהון נכבדים. ומיד ה׳ למבול ישב. לרשיעיא אין מבול אלא דינין דמבול. כגוונא דכפתמו מעיינות תהום וארובות השמים נפתתו ביומי סופנא. אוף הכא יתערון דינין לגבייהו עילא ותתא עד דלית סוף ותכלית . וכל בזויין וקלכא דעבדו אומין עכו״ם דעלמא לשם ה׳ ולעמיה. וכמה חרופין דסבילו ישראל מנייהו על שם ה׳. מכלהו יהא נפיל נוהמא קב״ה. ועל דא אתקרי נוקס ה׳ ונוטר ובעל חמה לגבייהו: (ג-סו: רמט.)

השרודון לה׳ בהדרת קודש. כד ללותין ובעיתין דישראל שלקין. אי אינון כדקא יאות כרווא כפיק ואמר שאו שערים לאשיכם וגו׳. בההיא שעתא מתפתחין שבעה היפלין (ט) היכלא קדמאה היכלא דאהבה. תנינא היכלא דיראה. מליתאה היכלא דרחמי. רביעאה היכלא דנבואה דאפפקלריא דנהרא. חמישאה היכלא דנבואה דאספהלריא דלא נהרא. שתיתאה היכל לדי״ק. שביעאה היכל דין לדק. ועלייהו כתיב בראשית ברא אלהים. בראשי"ת בר״א שי״ת. אלהים היכלא שביעאק. ואינון ז׳ היכלין לתתא וו׳ היכלין לעילא. ולקבלייהו ז׳ קלי דהבו לה׳. וי״ח אזכרות דהבו לה׳ דבהון שאם קב״ה בי״ה עלמין ברכב אלהים רבותים אלפי שנאן. דאינון י״ח אלפי רבוא עלמין. ואית כמה נסורי תרעין ונסורי היכלין דמקבלין ללותין. וכל ללותה לה תיעול אלה במדה ובמשקליי ולא מהבלין ללותא דאית בה מומא (י) הה"ד (ויקרא ככ) כל אשל בו מום לא תקריבו. וכי אית ללותא דאית ביה מומא. אין. האי דסלקא פגומא בלא מחשבה ובכלבולה דדעתה. כל שכן הם מעה בהיי ובג"ד התמר בללותה מי יעלה בהר הי וגוי: (וייח)

ותו אלין ז׳ קלין דהבו לה׳ אימון אולין על ז׳ שמהן דאימון אב״ג ית״ץ וכו׳. ואימון ז׳ ספירן. קול ה׳ על המים דא חסד. ואיהו אב״ג ית״ץ דמתמן מיא דאורייתא. קול ה׳ בכת דא קר״ע שע״ן ודא מיא דאורייתא. קול ה׳ בהדר נג״ד יכ״ש ודא תפארת. כמד״א (תהלים פס) כסאו כשמ״ש נגד״י. וביה אתמר למשה (מהלים פס) כסאו כשמ״ש נגד״י. וביה אתמר למשה (מהלים דא בט״ר למ״ג ודא ללח. קול ה׳ חולב להנות אבוים דא חק״ב מנ״ע ודא הוד. קול ה׳ יחולל אילות יג״ל פו״ק דאיהו יסוד הר סיני. קול ה׳ יחולל אילות יג״ל פו״ק לאיהו יסוד הר סיני. קול ה׳ יחולל אילות

9#9

ויו הוהר

זן כב באשר עצי היער נעקרים נחשף ונגלה כקום היער: (ט) אלו ז' היכלות של ז' הכפירות: (י) דקדק לומר תפלה בלשון יחיד. משאיצ תפלת הצבור ככתוב הן אל כביר לא ימאס:

5

2

ריי למבול ישב. תנינן בכל אתר דכתיב וייי הוא ובית דינו. מאי שכא דכתיב (נראשית יט) וי״י האשיר על סדום ועל עמורה וגו׳ ומאי שנא בזופנא דכתיב (כראשית ו) והבאים וכר ונקבה מכל בשר באו כאשר לוה אתו אלהים. אלהים סתם דינא בלחודוי. ולא כתיב וי"י המשיר. אלא בסדום אתעביד דינא . ולא לשילאה עלמא , ובג"כ אתערב איהו בהדי דינא. אבל בסופנא כל עלמא שלי. ואי תימא הז כח ודעמיה אשתויבו . הא סתים מעיכא הוו דלא אתחוו. וע״ד כל מאי דאשתכה בעלמא שלי ליה. וע"ד אלהים בלחודוי הוה. ודא רוא י"י למבול ישב. אהו ישב. אלמלי קרא כתיב לא יכליכן למימר. ישב בלחודוי דלא אתיא עם דיכא. כתיב הכא ישב. וכתיב התם (ויקרא יג) בדד ישב. בלחודוי: (א-סד:) ד"א י"י למבול ישב. דינא עלאה כד שריא על עלמא. אי לאו דאשתכת ביה רחמי לא יכיל עלמא למשבל ליה אפילו רגעא חדא. ובומנא דסוסנה התער דינה דלטילה לתשרי על עלמה וע"ד לא אשתאר כלום בעלמא בר ההיא תיבותא דאיהי עלאה כגוונא . 177 דסביל להאי קב״ה 71217 165 101 תוק זה . ואשתכה ברחמי על עלמת [כמד"ת והבתים זכר ונקבה מכל בשר באו כאשר לוה אתו אלהים ויסגר יאי בעדון כל עלמא אתאביד. הה״ד ו״ו למצול ישב: (כ-קמו.)

דיי עו לעמו יתן ייי יברך את עמו בשלום. אמר רבי חייא לית מלה בעלמא דיתבר חיליהון דעמין עכו״ס בר בשינת דישראל מתעסקין באורייתא דכל זמן דישראל מתעסקין באורייתא ימינא אתתקף. ואתבר חילא ותוקפא דעמין עכו״ה. ובג״כ אורייתא אתקרי טו. כד"א י"י עו לעמו יתן. ובשעתא דישראל לא מתעסקין באורייתא שואלא אתתקף. ואתתקף חיליהין דעמין עכו״ס ושלמין עלייהו וגורין דלא יכלין למיקם בהו. וע״ר בזרין עלייהו ישראל ואתכדרו ביני אתגליאו הה״ך עממיא . (ירמי׳ ט) על מה אבדה הארץ וגו׳ ויאמר ה׳ על עובס את תורתי. ומלי דאורייתא אסגיאו שלמא בעלמא. כמה דכתיב וייי עו לעמו יתן ייי יברך את עמו בשלוס: (כ-נה.)

ואי למבול ישב. למרנו בכל מקום שנאמר וייי הוא ובית דינו. מה נשתנה שכתוב (בראשית יט) וי״י המטיר על סדום ועל צמורה וגו׳. ומפני מה נשתנה במכול שנאמר (בראשית ז) והבאים זכר ונקבה מכל בשר באו כאשר צוה אתו אלהים. אלהים סתם הדין בלבדו. ולא כתוב וי״י המטיר. אלא בסרום נעשה דין. ולא להשחית כל העולם. ולפיכך היה הוא נשתתף עם הדין. אבל בהמבול כל העולם השחית. ואם תש.ל הלא נה ואשר עמו ניצולו. הרי מכוסה מן העין הו שלא היו נראים. וע״כ כל מה שנמצא בעולם השחית אותו. וע״כ אלהים בלבדו היה. וזהו הסור י״י למבול ישב. מהו ישב. אלמלי מקרא כתוב אי אפשר היה לומר כך. ישב לו בלבדו שלא נשתתף עם הדין. כתוב כאן ישב. וכתוב שם (ויקרא יג) בדד ישב. בלברו: (א-סר:) ד״א י״י למבול ישב. דין העליון כאשר שורה על העולם. לולי שנמצא בו רחמים לא היה יכול העולם לסבול אנתו אפילו רגע אחד. ובזמן המבול נתעורר דין העולם להיותו שורה על העולם. ולכך לא נשאר כלום בעולם מלבד אותה התיבה של נח. שהיתה כדמיון שלמעלה והיה ביכולתה לעמוד נגד תוקף הרין. ולולי שנשתתף הקב״ה להמצא ברחמים על העולם וכמש״כ והבאים זכר ונקבה מכל בשר באו כאשר צוה אתו אלהים ויסגר י״י בעדון היה כל העולם נאבד. זש"כ י"י למבול ישב: (ב-קמו.)

ואיל עז לעמו יתן י״י יברך את עמו בשלום. אמר רבי חייא אין דבר בעולם שישבר הכחות של עמים עכו״ם מלבד בזמן שישראל עוסקים בתורה. עמים עכו״ם מלבד בזמן שישראל עוסקים בתורה שכל זמן שישראל עוסקים בתורה בחינת הימין נתגבר. ונשבר הכח והתוקף של העמים עכו״ם. ולפיכך נקראת ונשבר הכח והתוקף של העמים עכו״ם. ולפיכך נקראת אין עוסקים בתורה בחינת השמאל נתגבר. אז נתחזק אין עוסקים בתורה בחינת השמאל נתגבר. אז נתחזק כחות העמים עכו״ם ושולטים על ישראל. וגוזרים עליהם גזרות שאין יכולים לעמור בהם. ובעבור זה עליהם גזרות שאין יכולים לעמור בהם. ובעבור זה גלו ישראל מארצם ונתפזרו בין האומות. זש״כ גלו ישראל מארצה הארץ וגר ויאמר ה׳ על עובם (ידמי׳ עז לעמו יתן י״י יברך את עמו בשלום: (ב-נה)

9

מזמור שיר חנוכת הבית לדוד. אמר רבי יוסי בשצה שנבנה בית המקדש למטה לא היתה בשצה שנבנה בית המקדש למטה לא היתה שמחה לפני הקב״ה מיום שנברא הצולם כמו ביום ההוא. המשכן שעשה משה במדבר להוריד את השכינה לארץ. ביום ההוא משכן אחר הוקם עמו למעלה. כמו שנתבאר בהכתוב (שמות מ) הוקם המשכן. המשכן. משכן אחר שהוקם עמו. וזה המשכן של המלאך נער משכן אחר שהוקם עמו. וזה המשכן של המלאך נער משכן אחר נבנה בית הראשון כאשר נבנה בית ראשון אחר נבנה עמו. ונתקיים בכל העולמות והא׳ר לכל העולמות ונמתק העולם. ונפתחו כל חלונות העליונים להאיר. ולא היתה חדוה בכל העולמות 5

מזמור שיר הנוכת הבית לדוד. אמר רבי יוסי בשעתה דהתבני בי מקדשה לתתה לה הוה קתי קב״ה מיומה דהתברי עלמה מלוה כההוא משכן דעבד משה במדברת לנחתה שכינתה יומל. לארעא. בההוא יומא משכן אחרא אמוקם עמיה לעילא. כמה דאוקמוה דכתיב (שמות מ) הוקם המשכן. המשכן. דחתוקם עמיה. למכל משכו ודא משכן דנער כד אתבני מממי ולה יתיר. בית רחשון בית ראשון אחרא אתבני עמיה. ואתקיים בעלמין כלהו ואנהיר לכל עלמין ואתבסס עלמא. ואתפתחו כל משקופי עלאין לאנהרא. ולא הוה חדוה בכל עלמין 3 5 כההוא

כיום

פשון קורש

תהלים כ לשון הזהר

כיום ההוא, אז פתחו עליונים ותחתונים ואמרו שירה: (ב-קמג.)

# רועה הנאמן

מצוה לבנות מקדש למטה כדמיון בית המקרש שלמעלה. כמש״כ (שמות טו) מכון לשבתך פעלת ה׳. שנצרך לבנות בית מקדש למטה ולהתפלל בתוכו התפלות בכל יום לעבור לו להקב"ה. שהרי תפלה נקראת עבודה. ואותו בית הכנסת נצרך לבנותו ביופי רבה ולהתקינו בכל תקונים. שהרי בית הכנסת שלמטה עומד לעומת בית הכנסת שלמעלה. בית המקדש שלמטה הוא עומר כרמיון בית המקדש שלמעלה. ועומד זה לעומת זה. ובית המקדש ההוא כל תיקוניו וכל עבודותיו וכל אותן הכלים והמשמשים כלם הם כרמיוז שלמצלה. המשכן שעשה משה במדבר היה הכל כדמיון שלמעלה. בית המקרש שבנה שלמה המלך הוא בית מנוחה כרמיון שלמעלה בכל אותן התיקונים. להיות בתקון העליון בית מנוחה ונחלה. וכן בית הכנסת צריך להיות בכל תיקוני יופי להיות כרמיון העליון. להיות בית תפלה לתקן תיקונים בתפלה כמו שנתבאר: (ב-נס:)

זכאי הוא מי שמקדים לבית הכנסת בבקר. וכל מי שמתקדם בתחלה נתחבר עם השכינה בחבור אחר. בוא וראה זה הראשון שנמצא בבית הכנסת אשרי חלקו. שהוא עומר במררגה של צדי״ק עם השכינה. וזה הסוד (משלי ח) ומשחרי ימצאנני. זה נתעלה בהתעלות עליונה. ולא עור אלא שיש לו הכירות עמו ושואל עליו אם יום אחד לא בא. כמו שנתבאר שכתוב (ישעי' ג) מי בכם ירא ה' שומע בקול עבדו.. וכאשר בא הבקר והצבור נמצא בבית הכנסת צריכים להמצא בשירות ותשבחות של דוד. וזה ביארנו שהן נסתדרו לעורר אהבה למעלה ולמטה. לתקן תיקונים ולעורר שמחה. שהרי לבעבור זה היו הלוים מעוררים בשיר כדי לעורר אהבה ושמחה למעלה באותן שירות ותשבחות. ומי שמספר בבית הכנסת בדברי חול אוי לו שהוא מראה התפררות. אוי לו שמגרע האמונה. אוי לו שאין לו חלק באלהי ישראל. שהוא מראה שאין לו אלוה ושלא נמצאת שם השכינה ואינו ירא שמים. ומנהיג בזיון בתקון העליון שלמעלה.. אשרי חלקם של ישראל שהם מתקרשים בקרושת העליונים. לפי שהם רבקים למעלה. שנאמר ואתם הרבקים בה׳ אלהיכם חיים כלכם היום: (ב-קלא:)

שוערעי אליך ותרפאני. אמר רבי יהודה צעקה ושועה איזה הפרש ביניהם. אמר רבי יצחק אין שועה אלא בתפלה. שכתוב שועתי אליך ותרפאני. וכתוב (תהלים לט) שמעה תפלתי ה׳ ושועתי האזינה. (שם פח) אליך ה׳ שועתי. צעקה. שצועק ואינו אומר כלום. א״ר יהורה בעבור זה גרולה צעקה מכלן. שהרי צעקה בלב היא. ככתוב (איכה ב) צעק לבם אל ה׳: (ב-יט:)

> בירך 4 5

10001 ותתאי עלאי כדין פתחו . brr כסהוא סירתה : (כ-קמג.)

# רעיא מהימנא

פקודא למבני מקדשה לתתה כגוונה דבי מקדשה דלעילא. כדייא (שמות טו) מכון לשבתך פעלת הי, דאלמריך למבני בי מקדשא לתתא ולללאה בגוים ללותה בכל יומה למפלח ליה לקב"ה. דהה ללותה אקרי עבודה . וההוא בי כנישתא אלטריך למבני ליה בשפירו סגיא ולאתק:א ליה בכל תקונין. דהא בי כנישתה דלתתה היימה להבל בי כנישתה איהו קאים כגוונא המקדש לתתא רלטילא. בית דבית המקדש דלעילא. דקאים דא לקבל דא. וההוא כי ליכוז 10 פולחכוי וכל תקונוי ' در מהדשא מאכין ושמשין כלהו איכון כגווכא דלשילא. משכנא דהא עבד משה במדברא כלא הוה כגוונא דלעילא. בי מקדשה דבנה שלמה מלכה הוה בי נייחה כגוונה עלאה בכל אינון תקונין. למהוי בתקונא דלעילא בי נייחא ואחסנתא. הכי בי כנישתא אלטריך בכל תקוני שפירו למהוי כגוונא עלאה. לווהוי בית ללותא לאתקנא תקונין בללותא כמה דאוקמוה: (כ-נט:)

זכאה איהו מאן דאקדים לבי כנישתא בלפרא. וכל מאן דאקדים בקדמיתא אתחבר בשכינתא בחבורא חדא. תא חזי ההוא קדמאה דאשתכח בבי כנישתא זכאה חולקים . דאיהו קיימא בדרגא דלדי"ק בחדי שכינתה. ודה היהו רוה (מבלי ח) ומשחרי ימלאכני. דה סליק בסליקו עלאה . ולא עוד אלא דאשתמודע בהדיה ושאיל עלוי אי יומא הד לא אתי. כמה דאוקימנא דכתיב (יבעי' נ) מי בכס ירא ה׳ שומע בקול עבדויי וכד אתי לפרא ולבורא אשתכחו בבי בשירין ותושבחן דדוד. כנישתה בעו להשתכחה והא אוהימנא דסדורא איהו לאתערא רחימו לעילא ולאתערא חדוה. דהא תקונין ותתה - להתקלה ומרוס לאתערא רחימו מתערי דה ליוחי כגיו דמשתעי שירין ותושבחן. ומאן באיכון לעילא בבי כנישתא במלין דחול ווי ליה דאחוי פרודא, ווי ליה דגרע מהימנותא. ווי ליה דלית ליה דישראל . דאחוי דהא לית אלהא באלהא הולקא ואנהיג מכיה . דחיל תמן ולא אשתכה 631 חולקהון זכאה עלאה דלעילאיי בתקונת הלנא דקא מתקדשי בקדושי עלאי . בגין דאינון לעילא. דכתיב ואתם הדבקים בה׳ אלהיכם דישראל דכקין חיים כלכם היום: (כ-קלא:)

שועתי אליך ותרפאני. אמר רבי יהודה לעקה אתפרשן. רביי אמר במאי ושועה ילחק לא איתא שועה אלא בתפלה. דכתיב שועתי אליד ומרפאני. וכתיב (ההלים לט) שמעה תפלתי ה׳ ושועתי האזינה. (20 פח) אליך ה׳ שועתי. לעקה. דלעק ולא אמר כלום. א״ר יהודה בג״ד גדולה 2005 מכולהו. דהא לעקה בלבא איהי. כד"א (אינה כ) לעק לכם אל ס׳: (נ-יט:)

כידך

לשון הזהר

69 **77** 

# 89

אפקיד כוחי פדיתה אותי וגו׳. אמר כדי אלעור האי הרא אית לאסתכלא ביה. חמיתון מאן דאפקיד בידא דמלכא מידי. אלא ודאי וכאה הוא דמלכא הדישא ולא חמי באורחוי ב״כ דחויל חזי כיון דעאל ליליא אילכא דמותא המיה תא שלים בעלמא . ואילנא דחיי אסתלק לעילא לעילא . וכיון דאילנא דמותא שלים בעלמא בלחודוי כל בני סעמין סעמא דמותא. מאי סעמא. בגין עלמא דההוא אילנא גרים. ובר כש בעי לאקדמא ולמפקד בידיה נפשיה בפקדונה . כפקדונה דבר נש דיהיב פקדונא לאחרא . דאע"ג דאיהו אתחייב לגביה יתיר מההוא פקדונא. לאו כדאי לאתאחדא ביה. הואיל מההוא דבפקדונה התמסר לגביה. ואי יסרב ביה ודאי **ככ**דוק 610 הדישה מזכעא 7637 אבתריה ולאו מבני מהימנותא. כך ההוא איללא בני נשא אקדימו ויהבין ליה פקדולא דנפשייהו. וכל נשמתין כטיל . וכלהו פעמין פעמא עלמא איהו ・237 דמותא. בגין דההוא אילכא דמותא הוא. ובגין דכל אינון נפשתא אע״ג דכלהו אתחייבו לגביה. ולאו כדאי הוא לאתבא פקדונא לגבייהו. אבל כיון דכלהו אתמסרי פֿקדוכין 35 אמיב 🖸 בפקדונה ליס למאריהוו :

תא חזי לאו כדאי הוא ההוא אילנא דמותא לאתבא פקדונא לגביה דב״נ אלא בשעתא דאילנא דחיי אתער בעלמא. ואימתי אתער ההוא אילנא בשעתא דסליק לפרא. וכדין כיון דהאי **.** ייסי אתער בעלמא כל בני עלמא חיין. ושביק ואהדר ההוא אילנא 35 דמותה לגביה דאתפהדו פקדולין . סיין ליה. מאי מעמא ולזיל רההוא 221 אילנא תימא הא בני נשא 101 דחיי גריס סגיאין איכון דמתערין בליליא בעוד דאילנא דמותא שלים. אלא ודאי ההוא אילנא דחיי הא עביד דא. מאי פעמא. בגין דכתיב (תהלים יד) לראות היש משכיל דורש את אלהים. ולא יהא ליה פתחון פה לב״כ דיימא אלמלי שלימנא בנפשאי בליליא אשתדלנא באורייתא. א״ר יהודה האי בישראל ודאי הכי הוא. אבל באומות העולם דחמינא כהאי גוונא מאי טעמא. א״ל ודאי שפיר הוא דקא אמרת. תא חזי כגוונה דהית לעילה הית לתתה. לעילה הית ימינה ואית שמאלא. לתתא ישראל ועמין . ישראל אתאחדן לימינא בקדושא דמלכא קדישא. עמין עכו״ם לשמאלא סטרא דרוח מסאבא. וכלהו עד לתתא מכלהו דרגין דשמאלא אחידן דא בדא עד דתליין מן רישא. כטיל . בההוא גוונא כטיל זכבא וכגווכה דרישה דאיהו תתאה . מאי סעמא . בגין דאחיד ביה . ובג"כ עמין עכו"ם בההיא ספר מסאבא דלהון הכי לתדברו: (ג-קיט.)

אמר רעיא מהימנא. ובגין דא אוקמוה רבנן שוב יום אחד לפני מיתתך. דבכל יומא ויומא אלפריך ב״כ לאהדרא בתיובתא. ולממסר רוחיה לגבים דיסוק באח״ד. הה״ד בידך אפקיד רוחי: (נ-לנ.)

5

5

מס

87

אפקיד רוחי פדיתה אותי וגו׳. אמר רבי בידך אלעזר מקרא זה יש לעיין בו. האם ראיתם מי שיפקיד דבר ביר המלך. אלא וראי זכאי הוא הארם אשר הולך בדרכי המלך הקדוש ואינו חוטא לפניו. בוא וראה כיון שנכנס הלילה עץ של מיתה שולט בעולם. ועץ החיים נתעלה למעלה מעלה. וכיון שהעץ של מיתה שולט בעולם בלברו כל בני העולם טועמים טעם של מיתה. מפני מה. לפי שאותו העץ גורם כך. והאדם צריך להקדים ולהפקיד בידו נפשו בפקרון. וכמו פקרון של איש שנותן פקרון לאחר. שאע״פ שהמפקיר חייב להנפקד יותר מאותו הפקדון. מכל מקום לא נכון שיחזיק בו. כיון שבתורת פקדון נמסר אליו. ואם ימאן להחזירו ודאי נצרך לבדוק אחריו כי נראה שאינו מן זרע קדוש ואינו מבני אמונה. וכך הוא באותו העץ שהאנשים מקדימים ונותנים לו נפשותיהם בפקדון. וכל הנשמות של בני העולם הוא לוקח. וכלם טועמים טעם של מיתה. לפי שאותו העץ הוא עץ המות. ולכן כל אותן הנפשות אע״פ שהם אשמים אליו. ואינם כדאי להחזיר אליהם הפקרונות. אבל כיון שכלן נמסרו פקדון הוא מחזיר כל הפקדונות אליו בתורת : דבעליהן

בוא וראה שאין כדאי לפני אותו עץ המות החזיר הפקרוז אל האנשים אלא בשעה שעץ החיים נתעורר בעולם. ומתי נתעורר אותו עץ החיים. בשעת עלות הבקר. ואז כיון שזה העץ נתעורר בעולם כל בני העולם נתעוררים לחיים. ואותו עץ המות נעזב ומחזיר כל הפקדונות שנפקדו אצלו והולך לו. מפני מה נתעוררים לחיים. לפי שזה גורם עץ החיים ההוא. ואם תשאל הלא הרבה אנשים נתעוררים בלילה בעוד שעץ המות שולט. אלא וראי שות מעשה עץ החיים. ומה הטעם. היינו כמו שכתוב (תהלים יד) לראות היש משכיל דורש את אלהים. ולא יהיה פתחון פה לאדם לומר שאלמלי היה שולט בנפשו בלילה היה עוסק בתורה. א"ר יהודה הן זה בישראל וראי כך הוא. אבל באומות העולם שמתנהג גם כן כך מה הטעם. אמר לו ודאי יפה שאלת. בוא וראה כדמיון שיש למעלה יש למטה. למעלה יש ימין ויש שמאל. ולמטה יש ישראל ועמים. ישראל גאחזים לימין בקדושת המלך הקדוש. והעמים עכו״ם לשמאל לצד של רוח הטומאה. וכלם עד למטה מכל המדרגות של שמאל נאחזים זה בזה עד שתלוים מן הראש. וכדמיון ההנהגה של הראש. כן ההנהגה של הזנב שהוא למטה. מה הטעם. לפי שהונב נאחו בראש. ולפיכך עמים עכו״ם בצד הטומאה שלהם גם כן כך מתנהג : (ג-קיט.)

אמר רועה הנאמן. ומפני זה אמרו החכמים שוב יום אחד לפני מיתתך. שבכל יום ויום צריך האדם לחזור בתשובה. ולמסור רוחו אליו בלילה שיצא באח"ר. זש"כ בירך אפקיד רוחי: (ג-לג.)

מה

לשון קודש

בזה רב טובך אשר צפנת ליראיך פעלת לחוסים בר נגד בני אדם. רבי יהודה פתח. מה רב טובך. כמה עליון ויקר אור העליון ההוא שנקרא טוב. שנאמר וירא אלהים את האור כי טוב. וזה הוא אור הגנוז שבו עשה הקב״ה טוב בעולם. ואין מונע אותו בכל יום. לפי שבו מתקיים העולם ועומד עליו. אשר צפנת ליראיך. שלמרנו אור עליון עשה הקב״ה כשברא העולם. וגנזו לצדיקים לעתיד לבוא. והוא האור שהראה הקב״ה לרוד והי׳ משבת ואומר מה רב טובך אשר צפנת ליראיך, והוא האור שהראה הקב"ה למשה וראה בו מן הגלעד עד דן. פעלת לחוסים בך. פעלת. בזמן שנברא העולם היה אותו האור קיים והאיר מקצה העולם לסוף העולם. וכאשר הסתכל הקב"ה באותן רשעים העתידים להיות בעולם גנז את האור ההוא. שכתוב (איוב לה) וימנע מרשעים אורם. ועתיד להאיר לצדיקים לעולם הבא וזה הוא אשר צפנת ליראיך. וכתוב (מלאגי ג) וזרחה לכם יראי שמי שמש צרקה ומרפא בכנפיה: (ג-מה.)

עוד אמר רבי יהודה מה רב טובך וגו׳. סוד זה הרי נתבאר ע״י מנורה הקדושה תוך סודות העליונים. מדרגה העליונה שהוא סוד עולם הבא נקרא מיר (ה) מדרגה התחתונה שהוא סוד עולם התחתון נקרא מדן (נ) ולמדנו אל תקרא מה אלא מאה. לפי שכל מדרגות העליונות בשלימותן הן כאן. ועוד למה נקרא מ״ה (ג) אלא אע״פ שהמשכה עליונה נתמשך. לא נתגלה עד שנשתלמה כאן. שהוא המקום סוף כל המדרגות. סוף של כל ההמשכות ועומר בהתגלות. ואע״פ שכאן נתגלה יותר מכלן עומר לשאול מה. מה ראית ומה ידעת. כמש״כ (דברים ד) כי לא ראיתם כל תמונה. ולפיכך נקרא מה (ז) רב טובך. זהו מרת היסו״ר של העולם שנקרא רב טוב (ה) כמשיכ (ישעי' סג) ורב טוב לבית ישראל. לפי שבו הוא רב טוב. אור הראשון נקרא טוב סתם. (ו) הרי כאן נכללים בחי׳ זכר ובחי׳ נקבה כאחד (ו אשר צפנת ליראיך. שזה האור נגנז להם כדמיון אור הראשון שנגנז ונעלם (ז) פעלת. שכאן הוא פעולת הכל. פעולת כל העולם. פעולה של נשמות ורוחות (ה) ובזה הסוד עשה הקב״ה פעולת כל העולם. וזה הסוד של בראשית ברא אלהים וגו': (ב-קכיה)

פתח רבי אלעזר ואמר מה רב טובך אשר צפנת ליראיך וגו׳. כמה היא טובה עליונה ויקרה שעתיד הקב"ה לעשות אל האנשים. לאותן צדיקים עליונים יראי חטא העמלים בתורה. כאשר נכנסים לעולם ההוא. טובך לא נאמר אלא רב טובך. ואיזה הוא. כמש״כ זכר רב טובך יביעו. וזה הוא ענג החיים

מה רב סובך אשר לפנת ליראיך פעלת לוזוסים בר נגד בני אדם. רבי יהודה פתח. מה רב טובר. כמה עלאה ויהירא ההוא נהורא עלאה דאקרי עוב. דכתיב וירא אלהים את האור כי טוב. ודא הוא אור הגנוו דביה עביד הב״ה מב בעלמה. ולה מנע ליה בכל יומא. בגין דביה מתקיים עלמא וקאים עליה. אשר לפנת ליראיך. דתנן נהורא עלאה עבד קב״ה כד ברא עלמא. וגניו ליה ללדיקיא לומני דאתי. והוא נהורא דאחזי הב״ה לדוד והוה משבח ואמר מה רב סובך אשר לפנת ליראיך . והוא נהורא דאחוי הב״ה למשה וחמא ביה מגלעד עד דן. פעלת ההוא לחוסים בך . פעלת. בומנא דאתברי עלמא נהורא הוה קאים ונהיר מרישא דעלמא לסייפי עלמא. וכד אסתכל קב״ה לאינון חייבין דומינין לקיימא בעלמא גניו ליה לההוא נהורא. דכתיב (איוג לח) וימנע מרפעים אורס. וזמין לאנהרא ללדיקיא לעלמא דאתי. ודא הוא אשר לפנת ליראיך. וכתיב (מלאני ג) וזרחה לכם יראי שמי שמש לדקה ומרפא בככפיה: (ג-פח.)

תו אמר רבי יהודה מה רב סובך וגו׳. רוא קרישא בוליכא אוסמיה - fə 67 גו לזין רוא דעלמא דאתי דאיהו עלאה עלאין. דרגא אתרי בזי (א) דרגא תתאה דאיהו רוא דעלמא תתאה אהרי מה (ג) ותנינן אל תקרי מה אלא מאה. בגין דכל דרגין עלאין באשלמותהון הכא אינוו. תו אמאי אקרי מ״ה (י) אלא אע״ג דמשיכו עלאה אתמשך. לא אתגליא עד דאשתלים הכא. דאיהו אתר דכל דרגין. סופא דאמשכותא דכלא וקיימא סופה ואע"ג דאתגליא יתיר מכלא קיימא באמגליא . לשאלה מה, מה חמית מה ידעת, כד"א (דנרים ד) כי לא ראיתם כל תמונה. ובג״כ מה (ז) רב פובך. דא איהו יסוד״א דעלמא 37 דאקרי פוב (ה) כד״א (ישני׳ סג) ורב סוב לבית ישראל. בגין דבהאי איהו רב עוב. אור קדמאה אקרי עוב סתם. כלילן , .... ייד ליראיך . ונוקבא והכא (1) COTO דהאי כנווכא אתגכיז לפנת השל דאור קדמאה דאתגניו ואתטמר (ו) פעלת. דהכא איהו אומנותא דכלא. אומנותא דכל עלמא. אומנותא דנשמתין ורוחין (ח) וברוא דא עביד קב״ה אומנותא דכל עלמא. ורוא דא בראשית ברא אלהים וגו׳: (כ-קיי.)

פתח רבי אלעור ואמר מה רב סובך אשר לפנת ליראיך וגו׳. כמה הוא סבא עלאה ויקירא קב״ה למעבד גבי בני נשא. לאינון זכאין דומיו עלאין דחלי חטאה דמשתדלי באורייתא. כד עאליין לההוא עלמא. טובך לא כתיב אלא רב טובך. ומאן איהו. כמד"א זכר רב טובך יביטו. ודא איהו ענוגא דתייו

ייו הוהר

(ה) אה עודם הבינה: (ג) זו מדת המלכות שנקראת מאה לפי שהיא כוללת של עשר ספירות וכל ספירה כלולה מעשר הרי מאה: (ג) לפי פירוש הראשון נקראת המלכות מה שמרמו על מאה. ובפירוש השני יבאר שנכון לה השם מה על פי המששעות: (ז) רצה לומר שלפיכך נקרא עולם ההתתון מה: (ה) זה היסוד המעכיר כל ההשפעות מן ספירות העליונות אל המלכות: (ו) כי תיבת מה זו המלכות. ורב מוב זה היסוד: (ו) פי' שכמו כן יוצא מן היסור הארת שפע לצדיקים לא לעוה"ו אלא שנגנו עבורם לעוה"ב: (ה) מי שגם הכח של כריאת העולם תבל ויושבי כה נשפע הכל ע"י היסוד. והוא נקרא ראשית כי בתתא לעילא היא כפירה הראשונה של עלמא דרכורא:

5

לשוו הוהר

כשון קורש

דנגדין מעלמא דאתי לגבי הי עלמין (ט) דמיין דאיהו זכר לב מובך. ודא איהו (ישני' סג) ולב מוב לבית ישראל וגו׳. תו מה רב טובך. הכא אגליף רוא דחכמתה וכל רזין התכלילו הכה מה כמה דאתמר (י) דב דא אילנא רב ותקיף. בגין דאית אילנא אחרא זוטא מניה. ודא הוא רב. ואעיל ליה ברום רקיעין. טובך. זא אור דאתברי ביומא קדמאה. אשר לפכת ליראיד. בגין דגניו ליה ללדיקיא בההוא עלמא. פעלת. דא גן עדן עלאה. דכתיב מכון לשבתך פעלת ה׳. ודא הוא פעלת לחוסים בך. כגד בני ארס. דא גן עדן דלתתא. דכל לדיקיא תמן כנוולא יקר בלבום דהתלבש ברוחא קוומי וריוקנא דהאי עלמא. ודא איהו כנד בני אדם. בהאי דהאי עלמא . וקיימי תמן 920 דיוקנא דבני ופרחי באוירא וסלקו לגו מתיבתא דרקיעא בההוא גן עדן דלעילא. ופרחי ואסתחיין בטלא נהרי דמפרסמונה דכיה. ונחתי ושראן לתתא ולומכיו את חזון כגד בני אדם למעבד לון כסין כמלאכין עלאין : (א-ג)

השב רבי אלעור מה רב עובך תו אמר לב״כ בפנת ליראיך ונו׳. תה חזי קב״ה ברה בעלמה והתקין ליה למהוי שלים בפולחניה ולהתקנה הרחוי. לנהורא עלאה דגניו קב״ה ללדיקיא. בגין דיוכי זולתך כד"א (ישי' סד) עין לא ראתה אלהים יעשה למחכה לו. ובמה יוכי ב״כ לההוא כהורא. באורייתא. דכל מאן דאשתדל באורייתא בכל יומא יזכי למהוי ליה חולקא בעלמא דאתי. ויתחשב ליה כאילו באני עלמין. דהה בהורייתה התבני עלמה והשתכלל. הה"ד (משלי ג) הי בחכמה יסד ארך כונן שמים בתבונה. וכתיב (שם ה) ואהיה אללו אמון" ואהיה שעשועים יום יום. וכל מאן דאשתדיל בה שכליל עלמין וקיים ליה. ותא חזי ברוחא עביד קב"ה עלמא וברוחא מתקיימא. דאיכון דלעאן באורייתא. וכל שכן כוסל כוסא – . 121 . 37 מה רב טובך דהבלא דרביי דבי דא טובא דאתגניו ליראיך לאינון דחלי חטאה. פעלת לחוסים בך. מאי פעלת. דא עובדא דבראשית. רבי אבא אמר דא גן עדן. דהא באומנותא עביד ליה קב״ה בארעא כגוונא דלעילא. לאתתקפא ביה לדיקיא. הה״ד פעלת לחוסים בך כנד בני אדם. דהא הוא כנד בני אדם. חמר קדישין . עלאיז 722 ואחרא רבי שמעון אף אחרא כגד בני אדם איהו. לאתכנשא ביה לדיקיא דעבדי רעותא דמאריהון: (א-מו.)

פתח רצי יוסי ואמר מה רב סובך אשר לפכת ליראיך וגו׳. כמה אית לון לבני כשא לאסתכלא ולמכדע בארחוי דקב״ה. דהא בכל יומא ויומא קלא כפיק ואכריז ואמר אסתמרו בני עלמא. ערוקי גלי חובין. אסתלקו מרשתא דתפים עד לא יתפסון רגלייכו

החיים שנמשכים מעולם הבא אל חי העולמים (ט) שהוא זכר רב טובך. וזה הוא (ישעי' סג) ורב טוב לבית ישראל וגו׳. ועוד מה רב טובך. כאן נחקק סוד של חכמה וכל הסודות נכללים כאן. כזה היינו כמו שנתבאר (י) רב זה העץ שהוא גזיול ותקיף. לפי שיש עץ אחר זעיר ממנו. וזה הוא רב. שהעלה אותו ברום הרקיעים. טובך. זה האור שנברא ביום הראשון. אשר צפנת ליראיך. לפי שגנזו לצדיקים בעולם הבא. פעלת. זה גן עדן העליון. שעליו נאמר מכון לשבתך פעלת ה׳. וזהו פעלת לחוסים בך. נגד בני ארם. זה גן עדן התחתון. שכל הצדיקים עומרים שם ברוח שלהם שמתלבש בלבוש יקר כדמיון וכהצורה של עוה"ז. וזהו נגר בני אדם. באותה הצורה של בני האדם אשר בעוה"ז. וכך עומדים ופורחים באויר ועולים אל הישיבה של מעלה אשר בגן עדן העליון. ופורחים ורוחצים בהטל של נהרי אפרסמון הטהור. ויורדים ושוכנים למטה. ולפעמים נתראים נגד בני אדם לעשות להם נסים כמלאכים העליונים: (א-ז.)

עוד אמר רבי אלעזר מה רב טובך אשר צפנת ליראיך וגו׳. בוא וראה הקב״ה ברא לאדם בעולם והתקינו להיות שלם בעבודתו ולהטיב דרכיו. בשביל שיזכה לאור העליון שגנזו הקב״ה לצדיקים. כמו שנאמר (ישעי׳ סד) עין לא ראתה אלהים זולתך יעשה למחכה לו. ובמה יזכה האדם לאור ההוא. בתורה. שכל מי שעמל בתורה בכל יום יזכה להיות לו חלק בעולם הבא. ונחשב לו כאילו בונה עולמות. שהרי בתורה נבנה העולם ונתיסד. זש״כ (משלי ג) ה׳ בתכמה יסד ארץ כונן שמים בתבונה. וכתוב (שם א) ואהיה אצלו אמון ואהיה שעשועים יום יום. וכל מי שמתיגע בה מייסד עולמות ומקיים העולם. ובוא וראה ברוח עשה הקביה את העולם וברוח מתקיים. זה הרוח של אותן העמלים בתורה. וכל שכן רות ההבל מתינוקות של בית רבן. מה רב טובך וגו׳. זה הטוב שנגנז ליראיך לאותן יראי חטא. פעלת לחוסים בך. מה פעלת. זה מעשה בראשית. רבי אבא אמר זה גן העדן. שהרי בפועל עשה אותו הקב"ה בארץ כדמיון שלמעלה. שיתחזקו בו הצדיקים. זש״כ פעלת חוסים בך נגד בני אדם. שהרי הוא נגד בני אדם. וגן ערן אחר העליון הוא נגד עליונים הקדושים. אמר רבי שמעון אף האחר נגד בני האדם הוא. להאסף בו הצדיקים שעושים רצון רבונם: (א-מז.)

פתח רבי יוסי ואמר מה רב טובך אשר צפנת ליראיך וגו׳. כמה יש להם לאנשים להסתכל ולהבין בדרכיו של הקב״ה. שהרי בכל יום ויום קול יוצא ומכריז ואומר. השמרו בני העולם. סגרו שערי החטאים. התרחקו מן הרשת המציר טרם תלכדנה רגליכם

זיו הזהר

(ט) פיי שנשפע טן הבינה דרך שאר הספירות א? היסוד שנקרא חי העולמים: (י) הרבה פירושים יש כאן. והגלפ״ד "מה״ כמה דאתמר. מרמו על חכמה צירוף כ״ח מ״ה. רב דא אילנא רב ותקוף מרמו על בינה. אילנא אהרא זוטא מניה. הייגו התפארת עץ החיים שנקרא זעיר אנפון. מוכך. זה אור ספירת החסד. ואם שגיתי השי״ב:

כשן קורש

תהלים לא לשון הוהר

רגליכם באותו הרשת. הגלגל יסובב תמיד עולה ויורד. אוי לאותן הדוחים רגליהם מן הגלגל. שהרי גופלים לתוך העומק המוכן לאותן רשעי העולם. אוי לאותן הנופלים ולא יקומו. ולא יאיויו בהאור הנגנז לצריקים לעולם הבא. זכאים הם הצריקים לעולם הבא. שכמה מאורות גנוזים להם. כמה תעגוגים בעולם ההוא מוכנים להם. שכתוב מה רב טובך אשר צפנת ליראיך. מה רב טובך. הרי ביארו שזה הוא אור הגנוז לצריקים לעולם הבא. שנאמר וירא אלהים את האור כי טוב. וכתוב (תהלים צו) אור זרוע לצריק ולישרי לב שמחה. וע״כ מא רב טובך. כתוב כאן מה רב טובך. וכתוב שם וירא אלהים את האור כי טוב. אשר צפנת. לפי שהסתכל הקב״ה באותו האור. והסתכ? באותן הרשעים שעתידים לחטוא בעולם. גנזו לאותו האור לזכות בו הצריקים בעולם הבא כמו שנתבאר. פעלת. בתחלה צפנת ואח״כ פעלת. אלא צפנת היינו כמו שנתבאר. פעלת. לפי שהאור ההוא שנגנו עשה בו הקב״ה פעולת העולם. מניין. שנאמר אלה תולדות השמים והארץ בהברא"ם. ודרשו באברה"ם. ואותו האור של אברהם גנזו הקב"ה. ובו עשה פעולת העולם. שכתוב פעלת לחוסים בך. לאותן היושבים תחת צלו של הקב״ה. נגר בני אדם. שהרי במפעל הזה שנעשה על ירי האור ההוא מתקיימים האנשים בעולם. והוא הקיום שלהם. ואע״פ שהוא נגנז מתקיימים בו האנשים בעולם הזה: (ב-רכ.)

פתח ראש הישיבה ואמר מה רב טובך אשר צפנת ליראיך פעלת לחוסים בך נגר בני אדם. מהו נגר בני אדם. אלא נגר העמים עכו״ם שהצירו לישראל, ומהו אשר צפנת ליראיך, וכי מי יכול לגזול ולקחת מן יריו של הקב״ה מה שהוא רוצה ליתן שכתוב צפנת, אלא צא וראה מעשה רחמים שעושה הקב"ה. במה שהוא מוחץ בזה הוא מרפא. במה מוחץ בשמאל. בימינו הוא מקרב ובשמאל מוחץ. ובמה שמוחץ בו נותן רפואה לעולם. שכתוב (ירמי' א) מצפון תפתח הרצה. בצפון מוחץ שמשם יוצאים כל הרינים וכל גזרות קשות. ובו מונה כל שכר טוב וכל הטובה שעתיר הקב״ה ליתן לישראל. ולעתיד לבוא יקרא הקב״ה לצפון ויאמר לו. בך נתתי כל הטובה וכל שכר טוב לבני שסבלו כמה רעות בעולם הזה על קרושת שמי. תן להם שכרם הטוב שנתתי בך. זש״כ (ישעי׳ מג) אומר לצפון תני ולתימן אל תכלאי וגו׳. וכי כך הוא דרכו של הדרום למנוע הברכות. והלא כל הברכות מצד הדרום הן, וכל הטובות שבעולם מדרום יוצאות. והוא יאמר לתימן אל תכלאי. אלא בזמן ההוא יעורר הקב״ה לאברהם ויאמר לו קום. שהרי הגיע הזמן שאני גואל לבניך לתת להם שכר טוב על כל מה שסבלו בגלות. ומתור שאברהם היה במכירתם. שנאמר (דגרים לג) אם לא כי צורם מכרם. זה אברהם שהתראה כמי שאין ישראל טובים בעיניו. והראה עצמו כמי שחפץ שיענשו יותר בשביל חטאותם. לאמר תפרע מעונותם תפרע מהטאותם. יאמר הקב״ה לאברהם, יורע אני שכל מה שאמרת הוא רק לכנים. אף אני כך רק לפנים. אל תכלאי 8 5

רגלייכו בהאי רשתא גלגלא שחרא תדיר סליה וכחית. ווי לאיכון דדחיין רגלייהא מגו גלגלא. דהא כפלי לגו עומקא דסמיר לאיכון חייבי עלמא. ווי לאיכון דנפלין ולא יקומון. ולא יכהרו בנהורא דגניז ללדיקיא לעלמא דאתי . זכאין איכון לדיקיא לעלמא דכמה כהורין גניזין לון. כמה עדונין רמהי בההות עלמת ממירין לון . דכתיב מה רב סובך אשר לפכת ליראיך. מה רב עובך. הא אוקמוה דא הוא אול דגניו ללדיקיא לעלמא דאתי. דכתיב וירא אלהים את האור כי טוב. וכתיב (תהלים ט) אור זרוע ללדיק ולישרי לב שמחה. וע״ד מה רב פובך. כתיב הכא מה רב מובך. וכתיב התם וירא אלהים את האור כי טוב. אשר לפנת. בגין דאסתכל קב״ה בההוא נהורא. באיכון חייביא דומינין למחפי בעלמא. ואסתכל גניו ליה לההוא נהורא למוכי ביה לדיקיא לעלמא דאתי כמה דאתמר. פעלת . בקדמיתא לפנת ולבתר פעלת. אלא לפנת כמה דאתמר. פעלת. בגין דההוא נהורא עביד ביה קב״ה אומנותא דעלמא. מכלן. 1227 דכתיב אלה תולדות השמים והארץ בהברא"ם. ואוקמוס באברה״ם. וההוא נהורא דאברהם גניו ליח קב״ה. ובים עביד אומכותא דעלמא. דכתיב פעלת לחוסים בך. לאיכון דיתבי תחות ללא דקב"ה. נגד בני אדם. נהורא בהאי ראתעביד אומכותא בהאי 557 בני כשא בעלמא. וקיומא דלהון הוי. ואע"ג היימין דאיהו גניו קיימין ביה בני נשא בטלמא דין: (כ-רכ.) פתח רב מתיבתה והמר מה רב טובך השר לפנת ליראיך פעלת לחוסים בר כגד בני אדם. מהו כגד בכי אדם. אלא כגד עמין עכו״ם דאעקו להון לישראל. ומהו אשר לפנת ליראיך. וכי מאן ינוול ויטול מן ידוי מאי דאיהו בעי למיהב דכתיב לפנת. אלא פוק והמי עובדין דרחמנו דעבד קב״ה. במאי דאיהו מחי ביה יהיב אסוותא. במאי מחי בשמאלא . בימינא קריב ובשמאלא מחי ובמאי דמהי ביה יהיב אסוותא לעולם. דכתיב (ירמי׳ א) תפתח הרעה . בלפון מחי דמתמן נפקין כל מלפוז דינין וכל גזירין קשין. וביה שרי כל אגל פב קב״ה למיהב לישראל וכל פיבו דומין 620121 דאתי קרי הביה ללפון ויימא ליה. בך יהבית כל טיבו וכל אגר טב לכני דסבלו כמה בישין בהאי עלמא על קדושת שמי הכ להו אגרין פבין דיהבית בך. הה"ד (ישעי' מנ) אומר ללפון תני ולתימן אל הכלאי וגו׳. וכי ארחא הכי הוא דררום לממכע ברכאן. והא כל ברכאן מסטרא דדרום אינון. וכל לתימן סבין דעלמה מדרום כפקי. והיהו המר אל תכלאי. אלא בההיא שעתא יתער הב״ה לאברהם ויימא ליה קום. דהא משא זמנא דאנא פריה לבנך למיהב לון אגר טב על כל מה דסבלו בגלותא. ומגו דאברהם הוה בזבינו דלהון. דכתיב (דנרים לג) אם לא כי לורם מכרם. דא אברהם דהוה ליה כמאן דלא עב ישראל כמאו גרמיה בעיכוי ואחמי דילהוו דבעי ויימא גבו מחוביהין גבו על חוביהון יהיר . מחטאיהון איל קב״ה לאברהם. ידענא דכלא מאי דאמרת איהו לאנפין. מכא אוף הכי לאנפין. אל תכלאי

73 15

מכלאי. אנא בעי לפייסא לך על בניך. לא תמנע מיבו מנהון. לא תמנע אגר' עב מנהון. כמה וכמה סבלו על חוביהון. ובגיני כך אומר ללפון תני ולתימן אל תכלאי. ודא הוא אשר לפנת ליראיך: (ג-קעג:)

אהבו את ה׳ כל חסידיו אמונים נלר ה׳ וגו׳. אמר רבי יוסי מהו דכתיב (ירמי׳ ב) כי שתים רעות עשה עמי אותי עובו מקור מים חיים לחלוב להם בארות בארות נשברים. אותי עובו מקור מים חיים. דא הוא דלא בעי לקדשא שמא דקב״ה בעניית אכזן מאי טונשיה. על דא כתיב לחלוב להם בארות בארות' כשברים. דנחתין לגיהנם דרגא בתר דרגא. עד דכחתין לאבדון דאקרי תחתית . ואי איהו קדים שיא דקב״ה לכוונא באמן כדקא יאות שליק בתר דרגא לאתעדנא מההוא עלמא דאתי דרגא דכגיד תדיר ולא פסיק . הה״ד אמונים כלר ה׳ ומשלם על יתר עשה גאוה: (ג-רחו.)

# 55

לדוד משכיל אשרי נשוי פשע כסוי חטאה. רבי חייא פתח לדוד משכיל. הא תנינן בעשרה זיני ומרא אתתקן ספר תהלים. בנלוח. בנגון. במשכיל. במכתם. במומור . בשיר . באשרי. בתפלה. בהודאה. בהללויה. עלאה מכלהו הללויה (א) והא אוקמיה. הכא משכיל . אתריה ידיע . מהו משכיל . מיא דאחכימו לאינון דשתו להו (י) והאי אתר אקרי משכיל. כד״א (משלי טו) משכיל על דבר ימלא עוב (ג) ובגין דאקרי הכי תליא ביה סליחה וחירו דחירין (ד) הה״ד אשלי נשוי פשע (ה) כסוי המאה. מהו כסוי המאה. הא אוקמוה דהוא כסי מבני נשא ההיא חטאה דהב לקב״ה. ואודי קמי קב״ה. הבל תה חזי 72 ב"כ חמי וחב ומכח הדח ותריו ותלתה ולה אהדר ביה . הא מובוי באתגליא אינון. מפרסמי לון לעילא ומפרסמי לון לתתא. כרוזי אולין קמיה ומכרזי. אסתלקו מסחרנים דפלניא. נזיף הוא ממאריה. כויף הוא לעילא וכויף הוא לתתא. ווי ליה דפגים דיוקנא דמאריה ווי ליה דלא חייש ליקרא דמאריה. וקב״ה גלי חוביה לעילא. הה״ד (איול כ) יגלו שמים עוכו וארך מתקוממה לו . וכד ב״כ אויל באורהא דמאריה ואשתדל בפולחניה. אי אודמן ליה חטאה הד כלא מכסין עלויה עלאין ותתאין. דא אקרי כסוי הטאה. איל רבי אבא אי הכי מכוסה העאס מבעי ליה. מהו כסוי חטאה (ו) אלא תרי isin

71719

### זיו הוהר

(ה) לפי שבהללויה נרמו היהוד של הוי״ה אדנ״י כירוע: (ג) זו הבינה להיות מבין דבר מתוך דבר כמעין המתגבר (ל) 🛄 (ג) רצה לומר זה כימן שאחר הבינה נמצא מוב שהוא חסר: (ד) אפשר לפרש כוונתו שלפי שהבינה נקרא משכיל עד״ר הכתוב (ג) משביל על דבר ימצא מוב. והמכוון הוא ככתוב ולכבו יבין ושב ורפא לו. ולפיבך תולה בו סליחה וחירות. כי התשובה היא רפואתו להביא לו סליחה והירות: (ה) י"ל בוונתו שבאשר האדם מעורר בה הבינה ע"י שהוא משביל דהיינו עשיית תשובה בכתוב ולבבו יכין ושב. אז יעורר אליו אשרי. וידוע שתיבת אשרי ג״ב רמו על הבינה בסוד הכתוב באשרי כי אשרוני כנות. והשם אשרי מרמו על הכינה כשהיא משפעת אושר. מלשון אשרי האיש. ומה הוא אושר המוב שתשפיע לו הבינה. היינו שיהיה נשוי פשע: (ו) רצה לומר בבנין פעול של פועל יוצא שהוא מכמה ומכומה : Q

5

מיני זמר הוכן ספר תהלים. בנצוה. בנגון. במשכיל. במכתם. במזמור. בשיר. באשרי. בתפלה. בהודאה. בהללויה. עליון מכלם הללויה (ה) וזה נתבאר. כאן משכיל. מקומו ירוע. מהו משכיל. מים המחכימים לאלה השותים אותם (כ) וזה המקום נקרא משכיל. כמש״כ (משלי טז) משכיל על דבר ימצא טוב (ג) ולפי שנקרא כך תולה בו סליחה ודרור החירות (ז) זש״כ אשרי נשוי פשע (ה) כסוי הטאה. מהו כסוי הטאה. הרי ביארו שהוא מכסה מאנשים חטא ההוא שחטא להקב״ה. ומתודה לפני הקב״ה. אבל בוא וראה כאשר האדם הוטא ונתהייב פעם אחת ושתים וג׳ ואינו הוזר בו. אז הטאיו בהתגלות הם. מפרסמים אותם למעלה ומפרסמים אותם למטה. כרוזים הולכים לפניו ומכריזים. העלו מסביב של פלוני. נזוף הוא מרבונו. נזוף הוא למעלה ונזוף הוא למטה. אוי לו שפגם הצלם של רבונו. אוי לו שאינו חושש על כבוד רבונו. והקב״ה מגלה עונו למעלה. זש״כ (איוב כ) יגלו שמים עונו וארץ מתקוממה לו. וכאשר האדם הולך בדרך של רבונו ומתיגע בעבודתו. אם אנה לו חטא אחר כלם מכסים עליו עליונים ותהתונים, זה נקרא כסוי הטאה. א״ל רבי אבא אם כן מכוסה הטאה הי׳ צריך לומר. מהו כסוי חטאה (ו) אלא שני

לשון קודש

תכלאי. אני הפץ לפייס לך על בניך. אל תמנע

הטוב מהם. אל תמנע שכר טוב מהם. הרבה והרבה

טבלו על הטאותם. ובעבור זה אומר לצפון תני ולתימן

אל תכלאי. וזה הוא אשר צפנת ליראיך: (ג-קעג:)

אהר רבי את ה׳ כל הסידיו אמונים נצר ה׳. אמר רבי

עשה עמי אותי עזבו מקור מים היים להצוב להם

בארות בארות נשברים. אותי עזבו מקור מים חיים. זה הוא שאין רוצים לקדש שמו של הקב״ה בעניית אמן.

שיורדים לאבדון שנקרא תחתית. ואם הוא מקדש

שמו של הקב״ה לכוון באמן כראוי. הוא יעלה

מדרגה אחר מדרגה להתענג מאותו עולם הבא

שנמשך תמיד ואינו פוסק. זש״כ אמונים נצר ה׳

ומשלם על יתר עשה גאוה: (ג-רפו.)

コラ

לדוד משכיל אשרי נשוי פשע כסוי הטאה. רדי

חייא פתח לדוד משכיל. הרי למדנו בעשרה

ומה עונשו. על זה כתוב להצוב להם בארות בארוח נשברים. שיורדים לגיהנם מדרגה אחר מדרגה, עד

יוסי מה זה שכתוב (ירמי׳ ב) כי שתים רצות

לשון כודש

עניני חכמה יש בזה וכך הם שניהם. אחד. כמו שלמדנו שמעשים הטובים שהאדם עושה בעוה"ז עושים לו מהם בעוה"ב מלבוש של כבור העליון להתלבש בהם. וכאשר האדם עשה מעשים טובים. ואח״כ מתגברים עליו מעשים רעים. והקב״ה דואה בו שמעשיו הרעים רבים הם. ועוד הוא רשע שתוהה על מעשים הטובים שעשה בתחלה. נאבד הוא מהכל מעולם הזה ומעולם הבא. מה עושה הקב"ה מאותן מעשים טובים שעשה זה החוטא בתחלה. יש צדיק ההולך בדרכי מלך העליון ומכין לו מלבוש ממעשיו. וטרם שעלה בידו להשלים מלבושי הכבור שלו נפטר. משלים לו הקב״ה מאותן מעשים טובים שאבר אותו רשע החוטא. ונשלם מלבושי הכבוד שלו להתקשט בהם בעולם ההוא. וש״כ (משלי כי) יכין וצדיק ילבש. זה החוטא הכין. והצריק נתכסה ממה שהוא הכין. זש״כ כסוי חטאה [הוא נתכסה מידי החוטא] וע״כ לא כתוב מכוסה אלא כסוי (ו) וענין השני. שנתכסה אותו החטא של הצריק במה שנקרא מצולות ים. שהרי מי שנופל במצולות ים לא נמצא לעולם. לפי שהמים מכסים עליהם (ח) כמש״כ (מיכה ו) ותשליך במצולות ים כל הטאתם: (ג-קא.)

רבי חזקיה פתח לדוד משכיל אשרי נשוי פשע כסוי חטאה. מקרא זה נתבאר. אבל מקרא זה בסוד החכמה נאמר. שהרי למרנו בעשרה מיני שבחים שבח רוד להקב״ה. ואחד מהם משכיל. והיא מדרגה אחת מאותן עשרה. ורוד התקין עצמו קורם ששרתה עליו מררגה ההיא (ט) אשרי נשוי פשע. שהרי בשעה שהקב״ה שוקל החטאים והזכיות של האנשים. כאשר זה הכף שבצר החטאים מתנשא. והזכיות אשר בכף השניה מכריעין למטה. זה הוא נשוי פשע. כסוי חטאה. בשעה שהרין שורה בעולם יהיה הוא מכוסה שלא ישלוט עליו המשחית. כמו שהיה לו לנח שהקב״ה היה מכסה עליו מאותו החטא שהמשיך אדם על

העולם: (א-עא.)

אישרי אדם לא יחשב ה׳ לו עון ואין ברוחו רמיה. אמר רבי אבא מקרא זה יש לעיין בו. בוא וראה בשעה שהאנשים ישנים בלילה וטועמים טעם של מיתה. הנשמה עולה למעלה. עומרת במקום שצריכה לעמוד ונבחנת על מעשיה שעשתה כל היום. ונכתבים בספר. מה הטעם. לפי שהנשמה עולה למעלה ומעידה על מעשי האדם ועל כל דבור ודבור שיצא מפיו. וכאשר אותו הדבור שהוציא האדם מפיו הוא כראוי. כגון רבור טדוש של תורה ותפלה. זה הדבור עולה ובוקע רקיעים. ועומד במקום שצריך לעמוד. ער שנכנס הלילה והנשמה עולה ואוחות אותו הרבור ומכניסה אותו לפני המלך. וכאשר זה הדבור אינו כראוי. והוא דבור מדיבורים הרעים או מלשון הרע. דבור זה עולה למקום שעולה. ואז נרשם

מילי דחכמתא אית ביה ותרווייהו הכי. חד. כמה דתניכן דעובדין טבין דבר כש עביד בהאי עלמא עבדין ליה בההוא עלמא לבושא יהירא 5650 לאתלבשא בהו . וכד ביי אתקין עובדין שבין . וגברין עליה עובדין בישין. ואשגח ביה קב״ה ואיהו רשע בישיו סגיאין . רמנסמ דעוכלוי על אינון עבאן דעבד בקדמיתא. הא אתאביד הוא מכלא מהאי עלמא ומעלמא דאתי. מאי עביד קב״ה מאיכון דעבד האי חטאה בקדמיתא . אית לדיק טבתו באורחוי דמלכא עלאה ואתקין לבושוי מעובדוי. 2167 - 63 ועד אסתלק . לבושוי אשלים ליה קב״ה מאיכון עובדין טבאן דאביד האי אשלים .. חטאה . ואשלים לבושוי לאתתהלא רשע 103 בההוא עלמא. הה"ד (משלי כי) יכין ולדיק ילבש. האי השאה אתקין. ולדיק אתחפי ממאי דאיהו הקין. הה"ד כסוי המאה ואיהו אתחפי מידא דחסאהן וע"ד כתיב מכוסה אלא כסוי (י) וחד. דאתחפי - 63 חשאה דוכאה באינון דאקרון מלולות ים. 160 דהא מאן דנפיל במלולות ים לא אשתכח לעלמין. בגין דמיין חפיין עלייהו (ח) כמד״א (מיכה ו) ותשליך במלולות ים כל חמאתם: (ג-קא.)

רבי חוקיה פתה לדוד משכיל אשרי כשוי פשע כסוי הטאה. האי קרא אוקמוה. אבל קרא דא ברוא דהכמתה התמר . דהה תנינן בעשרה זיני שבחה שבח דוד לקב״ה . וחד מנייהו משכיל . והוא דרגא חד מאיכון עשרה. ודוד אתקין גרמיה עד לא ישרי עלוי האי דרגא (ט) אשרי נשוי פשע. דהא בשעתא דקב"ה אתקיל **י**ססי סובי וזכוון לסא. כד האי תיהלא דבסשר חובין משתלקין. ואיכון זכיין דאיכון בתיקלא אחרא מכריעין לתתא . דא הוא נשוי פשע . כסוי חשאה. בשעתא דדינא שריא בעלמא איהו יהא מחפיא דלא ישלוט עלוי מחבלא. כמה דהוה ליה לנח דכסי ליה קב"ה מההוא 30 דאמשיך חטאה ללס עלמא : (א-שא.)

אשרי אדם לא יחשב ה׳ לו עון ואין ברוחו רמיה. אמר רבי אבא האי קרא אית לאסתכלא ביה. תא בשעתא דבני נשא דמיכין וטעמין טעמא 110 נשמתא סלקא לעילא. קיימא דמותה . באתר דקיימא ואתבחינת על עובדהא דעבדת כל יומא. וכתבין להו על פתקא. מאי טעמא. בגין דנשמתא סלקא לעילא ואסהידת על עובדוי דב״כ ועל כל מלה ומלה דנפיק מפומיה. וכד ההיא מלה דאפיק ב״כ מפומיה איהי כדקא יאות. מלה קדישא דאורייתא וללותא. ההיא מלה סלקא ובקע באתר רקיעין . וקיימא דקיימא . עד דעאל ליליא ונשמתא סלקא ואחיד לההיא מלה ואעיל לה קמי מלכא. וכד ההיא מלה לאו איהי כדהא יאות. ואיהי מלה ממלין בישין או מלישנא בישא. ההיא מלה סלקא לאתר דסלקא. וכדין אתרשים

ההיא

זיו הזהר

រក

(י) בוונתו לתרץ שלפי זה אין משמעותו של כסוי בבנין נפעל שאין זה פועל יוצא אלא שהוא שם עצם כמו כסות דהיינו מיברש: (ח) ולפי זה הפירוש ג׳ים יתורין הדשון כסוי. שאין זה ממשמעות חיסוי אלא ממשמעות העלמה ושכחה. שההמא יהיה נייבח כי יושיך במקום אשר לא יוכר ולא יפקר ולא יעלה על לב לעודם: (ט) כמו שנדרש בזהר על לדוד מומור: 10

לשון הזהר תהלים לב

לשון קורש 🕺

זה הרבור ואותו החטא על זה הארם שהוציאו

מפיו. זש״כ (מיכה ז) משוכבת חיקך שמור פתחי פיך. ולפי זה אשרי אדם לא יחשב ה׳ לו עון. מתי.

כאשר אין ברוחו רמיה: (ג-קכא.)

דמארתי אודיעך ועוני לא כסיתי אמרתי אודה עלי פשעי לה׳ ואתה נשאת עון חטאתי סלה.

אמר רבי חייא כל זה המקרא קשה ביתור לשון.

שהרי באודה עלי פשעי היה די. ומהו חטאתי אודיעך

ועוני לא כסיתי. ואח״כ אודה עלי פשעי לה׳. ועוד

שהרי אודה עלי פשעי לך היה צריך לומר. אלא

דוד כל דבריו ברוח הקודש אמרם. ולמלכות השמים

אמר. לפי שהיא השליח מן התחתונים לעליונים ומן

העליונים לתחתונים. ומי שמבקש מהמלך צריך להודיע

לה בתחלה. וע״כ חטאתי אודיעך [למלכות השמים

אמרן ועוני לא כסיתי. מן צדיקו של עולם, אמרתי

אודה עלי פשעי להי זה מלך הקדוש שכל השלום שלו (י) והשלמות שצריך האדם להכניס לפניו הוא

בהודאה (ה) שהרי שלמים נקרבים בהודאה. שנאמר

(ויקרא ו) על זבח תודת שלמיו. ואתה נשאת עון

חטאתי סלה. זה למעלה מעלה מקום שהקדמון הקדוש

שוכן (יג) לפיכך מקרא זה כולל הכל (יג) כדמיון זה מי החפץ לתבוע בקשתו מאת המלך צריך לייחד

שם הקדוש בבקשתו. מלמטה למעלה ומלמעלה למטה.

ולקשור הכל בקשר אחד. ושבזה הקשר תהיה נמצאת

רחמים. אין מסייעין לו לפתוח פתח של תשובה. ואם הוא מתודה עליהם לפני הקב״ה ומתבייש ממנו.

הקב״ה יחוס עליו ויתגבר רחמים על דין. וכל שכן

אם הוא בוכה עליהם. שהרי כל פתחים הסתומים

הוא פותח ונתקבלה תפלתו. וע״כ ודוי החטאים הוא

כבוד המלך. להגביר רחמים על דין. ועל זה כתוב

(תהלים נ) זובח תודה יכבדנני. מהו יכבדנגי. שני

כיבודים הם. אחד למעלה ואחר למטה (יז) אחר

בעוה"ז ואחר בעולם הבא: (ג--כ.) רבי שמעון אמר מי שמתודה ומפרש חטאיו לא נמסר דינו אלא ביד

המלך הקדוש בלבדו. ומי שהקב״ה ידין אותו הוא

לטוב. וע״כ ביקש דוד המלך ואמר שפטני אלהים.

אתה ולא אחר. וכן שלמה אמר לעשות משפט עבדו.

הוא ולא אחר. וכל בית רינו נבדלים ממנו. ולכן

נצרך לנו לפרש החטאים של כל אבר ואבר בהודוי

וכל מה שחטאנו בפרטיות. זש״כ חטאתי אוריעך

וגו׳. ואח״כ ואתה נשאת עון חטאתי סלה, ומה

צוד יש ללמוד מכאן. שכל איש המכסה חטאיו ואינו מתורה עליהם לפני המלך הקדוש לבקש עליהם

75 📆

ההית וההית מלה 737 עליה קובא כש. הה״ד (מינה ז) משוכבת חיקך שמור פתחי פיך. ובגין כך אשרי אדם לא יחשב ה׳ לו עון. אימתי. כשאין ברוחו רמיה: (ג-קית.) המאתי אודיעך ועוני לא כסיתי אמרתי אודה עלי פשעי לה׳ ואתה נשאת עון חטאתי סלה. אמר רבי חויא האי הרא קשיא בכלא בסגיאות מלין. באודה עלי פשעי סגי. ומהו הטאתי אודיעך דהה לא כסיתי. ולבתר אודה עלי פשעי להי. ותו ועולי דהא אודה עלי פשעי לך מבעי ליה. 656 דוד כל מלוי ברוח קדשה המרן. ולמלכותה דשמיה שליחא -דאיהי אמר . לעלאי מתתאי בגיז ומעלאי לתתאי ומאן אודע למלכא לפעי לה בקדמיתא. וע״ד הטאתי אודיעך ולמלכותא דשמים קאמר] ועוני לא כסיתי. מלדיקו של עולם. אמרתי אודה עלי פשעי לה׳. דא מלכא קדישא דשלמא כלא דיליה (י) ושלמא דבעי ב״נ לאעלא קמיה באודאה איהו (יא) דהא שלמים מתקרבין באודאה . דכתיב (ייקרא ו) על זבח תודת שלמיו. ואתה נשאת עון השאתי סלה. דא לעילא לעילא אתר דעתיקא קדישא שריא (יג) בג״כ האי קרא אחיד בכלא (יג) כגוונא דא ממלכא בעותיה דיתכע מאו ליסדא בעי שמא קדישא ברעותיה. מתתא לעילא ומעילא לתתא. ולקשרא כלא בחד קשרא. ובהאי קשורא תהא אשתכח בעותיה :

תו אוליפנא מהכא. דכל ב״נ דמכסי הטאוי ולא מפרש לון קמי מלכא קדישא ויתבע טלייהן. רחמי לא יהבין ליה למפתח פתחא דתבובה. ואי איהו פרים לון קמי קב״ה ואכסיף מיניה. קב״ה חיים עליה ויתגברון רחמי על דינא. וכל שכן איסו 'n כל פתחין 607 . ככי סתימין איהו פתח ואתקבל ללותיה. וע״ד פרישו דחטאוי יקרא הוא דמלכא . לאתגברא רחמי על דינא . ועל דא כתיב (תהלים ג) זובת תודה יכבדנני מהו יכבדנני. תרין כבודין איכון. חד לעילא וחד לתתא (יד) חד בעלמה דיו וחד בעלמה דהתי: (י-כ.) רבי שמעון המר מאן דמפרש הטאוי לא אתמסר דיניה אלא בידא דמלכא קדישא בלחודוי. ומלן דדאין ליה קב״ה איהו למב. וע״ד בעא דוד מלכא ואמר שפטני אלהים. אנת ולא אחרא. וכן שלמה אמר לעשות משפע עבדו. הוא ולא אחרא. וכל בי דינא בדילין ממנו. וע״ד אלטריך לון לפרשה חובין דכל שייפה ושייפה וכל מאי דעביד בפרס. הה״ד הטאתי אודיעך וגו׳. ולבתר ואתה נשאת עון הטאתי סלה.. ומאי טעמא

הטעם

זיו הוהר

בקשתו :

(י) כוונתו על ג' המדרגות. מלכות יסוד ותפארת. עבירה קלה שנקראת חמא נוגע הפגם רק במלכות. גדולה שנקראת עין מייע הפגם ליסוד. היותר גדולה שנקראת פשע מגיע הפגם לתפארת שנקרא מלך שכל השלום שלו. ובזה יתורץ לשון הכפול שבוה המסוק: (א) פי׳ בוידוי של הכעל תשדבה: (יכ) כאן רכו הפירושים ודברי הווה"ק בפטיש יפוצץ סלע. ולי הפעוט נראה לפרש. ואת״ה מוסב ב"ב על התפארת. שע"י הוידוי עם תשובה ישא וימחול התפארת עון מצאתו בכח של סל"ה. ותיבת סל"ה רמו על לעילא לעילא אתר דעהיקא קרישא שריא. והיינו ג' הראשונות כתר חכמה בינה ששם י"ג מדות הרחמים ומשם יתמשך ע"י התפארת נשיאת עון לההומא. וי״ל שאות סמ״ך שתמונהה עגולה וסתומה מכל צד מורה על אור המקיף לכל שהוא הכתר מופלא ומכוסה שעליו גאמו ישת חשך כתרו סביבותיו סכתו, אות למיד רמו על חכמה שהוא לשון לימוד השייך לחכמה. ואות ה׳ רמו על בינה ששורשה ה׳ הראשונה מן השם הוויה ב"ד ואם שגיתי השו"ל: (יג) פי׳ שוה הפסוק כולל מן מלכות עד הכתר: (יז) הככוד שלמעלה היינו תגבוות רחמים על דין: 11

שון הוהר

הטעם שכל מי שמפרש חטאיו בהודוי נבדל הבית דין ממנו. לפי שהאדם קרוב לעצמו ואינו נידון על פיו. וגם שאינו מניח להמקטרג ללמד עליו חוב. שהרי האדם התקדם ואמר ולא נתן מקום לאחר לומר. ובכן הקב"ה מוחל לו. זש"כ (משלי כח) ומודה ועוזב ירוחם: (ג-רלא.)

עד זאת יתפלל כל חסיד אליך לעת מצא. רבי יוסי מצא לרבי אבא שהיה יושב וקורא מקרא

זה שכתוב (תהלים נה) השלך על ה׳ יהבך והוא יכלכלך. על דוקא. שהרי מזון תולה במול (טו) רבי יהודה היה קורא. על זאת יתפלל כל חסיד אליך לעת מצא. על זא״ת וראי (יוו) לעת מצא זה נתבאר. אבל לעת מצא כמו שכתוב (ישעי' נה) דרשו ה׳ בהמצאו קראוהו בהיותו קרוב (יז) ד״א לעת מצא. בשעה שהנהרות מתפשטים ונמשכים ומשפיעים להאבות ומתברכים כלם (יה) רק לשטף מים רבים. איזה שטת מים רבים. זה עומק המעינות והנהרות. כי מי יזכה להתקרב ולעלות שמה (יט) זש״כ בו רק לשטף מים רבים אליו לא יגיעו. שהרי אין ביכולת לזכות לזה: (ג-עט:)

אתה סתר לי מצר תצרני רני פלט תסובבני סלה. פתח רבי יוסי ואמר אתה סתר לי. זה הקב״ה שהוא סתר ומגן לאדם ההולך בדרכי התורה. והוא נסתר בצל כנפיו שלא יוכלו להרע לו. מצר תצרגי. מלמעלה ומלמטה. למעלה יש לו לאדם שונאים. למטה גם כן כך. ומי הוא. זה יצר הרע. שהוא שונא למעלה ושונא למטה. ואלמלי יצר הרע לא היה נמצא שונאים לאיש בעולם. לפיכך מצר תצרני. רני פלט תסובבני סלה. יסובבני סלה היה צריך לומר. מהו תסובבני. אלו אותן החומות שיש בהן מדרגות להצלה. תסובבני בהן להצילני בדרך, ומקרא זה 817

דיכא דמאן 6220 13 סיביה דמפרס בדילין מיניה. בגין דב״כ קריב לגרמיה ולא אחדו על פומיה. ותו לא שבים למקטרנא לאולפא עליה חובא. דהא ב״ל יקדים ויימא ולא יחיב דוכתא לאחרא למימר. וכדין קב"ם מחיל ליה. הה"ד (משלי כח) ומודה ועוזב ירוחס: (ג-רלא.)

עד ואת יתפלל כל חסיד אליך לעת מלא. רבי יוסי אשכתיה לרבי אבא דהוה יתיב וקארי האי קרא השלך על הי יהבך והוא דכתיב (תהלים נה) יכלכלך. על דייקא. דהא מווני במולא תליין (שי) רבי יהודה הוה קארי. על זאת יתפלל כל חסיד אליך לעת מלא. על זא״ת ודאי (ש) לעת מלא הא אוקימוא. אבל לעת מלא כמה דכתיב (יגעי׳ נה) דרשו ה׳ בהמלאו קראוהו בהיותו קרוב (יי) ד"א לעת מלא. ומסתפקי ואתמשכאן כבדיו רנהריו בשמת א אבהן ומתברכאן כלא (יח) רק לשטף מים רבים. מאן ששף מים רבים. דא עמיקא דמבועין ונהרין. דמאן יזכה ליה ומאן יזכה לקרבא ולסלקא תמן (יט) הה״ד ביה רק לשטף מים רבים אליו לא יגיעו דהא לא זכאין ולא יכלין: (נ-טי:)

אתה סתר לי מלר הלרני רני פלט תסובבני סלה. פתח רבי יוסי ואמר אתה סתר לי. דא קב״ה דאיהו התרא ומגו לבר כם דאויל בארחי דאורייתא . ואיהו הסתתר בללה דגרפוי דלה יכלין להבהשה ליה. מלר תלרני. מעילא ומתתא. לעילא אית ליה לב״כ מארי דבבו. לתתא אוף הכי כמי. ומאן איהו. דא ילר הרע. דאיהו זר לעילא ולר לתתא . ואלמלי ילר הרע לא אשתכח מארי דבבו לב״כ בעלמא. בג״כ מלר תלרני. תסיבבני סלה . יסובבני סלה מבעי רני פלפ ליה. מהו תסובבני. אלין איכון בורין דאית בהו דרגין להללה. הסובבני בהו לשיובא לי בארחא. והאי קרא איבו

#### זיו הזהר

(ט) אי פחם הוויה הוא התפארת. וע"ל היינו גבוה משם שהוא מולא. רמו על ג' הראשונות: (טו) וכן הוא ע"ל וא"ת. כי ואית היינו מלכות. יניד משמעותו גבוה ממזכות והוא התפארת : (יו) מכיא ראי׳ שלשון בהמצאו מומב על ה׳ דהיינו תפארת. וכן נם לעת מצא: (ית) דורש לעת מצא בעת השפעי, השפע מן הבינה להאבות שהם חנית, ומתכרבים כלם היינו שאר הספירות נהיים. ועדן מרמו תיבת מציא. מ' היינו בינה, ציא היינו הוייה אדניי תפארת ומלכות. וואת העת מוכן שהיא שבת ר״ת ומועדים שאי העת מסוגל שופעלו ישראל בעבודתם ובתפלהם שהו' ספירות יתעלו ויתיחדו לקבל צפע מן הבינה ולהשפיע לבל: (יט) עביקא היינו הכתר. מכועין ונהרין היינו העולסות של חבמה ובינה. ששם הוא שמף מים רבים. היינו השפעת השפע בתמידיות, ומי יוכה לעלות שם ישר בעבודתו לגרום שם איון הטבה. בי שם אין שייך שום הטכה סאיות נכרא שבעולם. ופעולת העבודה של תורה ותפלה הוא רק לגרום עליית ז' מפירות התחתונות שיורווגו תפארת ומלכות לקבל שפע מן השמף מים רבים ולהשפיע לשאר העולמות ולעולם הזה. ענין זת עמוק מאד, כי באיזת מקומות בווה"ק איתא שעבודת ישראל מגיע עד אין סוף, אבל אין סתורה, והענין הוא במו שבתבתי בקצור. כי שם כגבוה שעל גבוה אין שייך לומר שעבודת הנברא תפעל או תגרום המכה והוספה להרבות שפע או להימיב השפע. כי שם ישטוף שמף מים רבים מים מובים מאד בלי השתנות ובלי הפסק בכתוב אני ה' לא שניתי. וכל ענין תועלת של עבודת ישראל בתורה ותפלה ומצות הוא לגרום עליית () ספירות התחתונות אל ג' ספירות הראשונות לקבל משם שפע ולגרום הזרוגות תפארת ומלכות להשפיע אותו השפע לעולמות ולבריות. ובהן גשתנה השפע בהשגתה עליונה לפי מצב ומדרגת הנבראים. ויובן הדבר מעם מן המעם על דרך משל שהוא רחוק מאר מן הנמשל. והוא כמו שאנו רואים במאור האלקטרין שכמקום רחוק עומרת מכונה גדולה שממנה נזרם ביי הפסק זרם הכל האלקטרין. ונמשך משם זרם האדקטרין לכמה מקומות רחוקים בלי שיעור. ואם גרצה ליהגות מן אותו המאור צריך כל אמד להכין בביתו עששית לוה ולעשות פעולת התיבור. ואז יתמשך אליו אור מן המקור. ואם לא נעשה בבית תהכנה וההתקשרות או דא יבוא הביחה אור ההוא. אע״פ שורם האדקפריו מן המכונה הגדולה דא נפסק, והמכון יבין את הנמשל שאין לו דמיון עצמי אל המשל שהוא רק כדי לשבר את האוון. ואין כאן המקום להאריך כזה. כי זה כל עיקר תכמת הקכלה להכין איך שאפשר להיעשות כל מיני שינוים שלעולם מן השמים אע"מ שכתוב אני ה' לא שניתי. ומה שאמר רשב״ו שעבודת ישראל מגיע עד ארן סוף, רזה לובר שגורמת המשכת השפע משת לממה באמצעות ז' ספירות התחתונות שיתגשאו להתמלא בשפע מן ג' כפירות הראשונות אשר שם שפף מים רכים כלי הרף. ווה נעשה ע"י הענג והשעשועים ורית הניתות של עכודת ישראל העולה למעלה אל הו' ספירות, והן מתנשאות בות לפעלה מעלה ומודווגות ומקכלות משם שפע להשפיע למשה. כי רק לבעכור זה הענג והשעשועים ורית הניתות של עכווית ישראל גברא העודה. והמעמיק בתכמת הקכלה יבין ענין עמוק הזה מן ספרי הקכלה. ורבי יוסי מרמז סוד זה בקיצור מאר \$ 12

תהפים כב

לשון קודש

הוא כסדר והוא למפרע (כ) מצר זה ומצד זה. בוא וראה באלה שירות ותשבחות שאמר דוד יש בהן סודות וענינים עליונים בסודות התכמה. לפי שכלן ברות הקודש נאמרו. שהיה שורה רות הקודש על דוד והיה אומר שירה. ולפיכך כלן בסודות החכמה נאמרו: (א-קעת:)

תהיו כסוס כפרד אין הבין וגו׳. אמר רבי אבא 🏸 ראיתי לאותן בני העולם שאיז משגיחים ואין יודעים בכבוד רבונם. נאמר בהם בישראל (ויקרא כ) אשר הבדלתי אתכם מן העמים להיות לי. וכתוב (שם) והתקדשתם והייתם קדושים כי קדוש אני ה׳. אם הם מרוחקים איה היא קרושה שלהם. הלא רצון שלהם נתרחקה ממנו. והכתוב מכריז ואומר אל תהיו כסוס כפרד אין הבין. במה נבדלים אנשים מן סוס ופרד. בקדושת גופותם להמצא בשלמות נעלה מהכל. וע"כ הזיוג של אנשים הוא בזמנים ירועים לכוון הרצון להתדבק בו. בהקב״ה. והרי העירו שבחצות הלילה הקב״ה נכנס בגן העדן להשתעשע עם הצדיקים. וכנסת ישראל משבחת לו להקב״ה. והיא עת רצון להתדבק בהם (ה) והתברים העמלים בתורה משתתפים בה בכנסת ישראל לשבת למלך הקדוש ועוסקים בתורה. שאר האנשים אז היא עת רצון לזיוג שלהם להתקדש בקדושת הקב״ה ולכוון הרצול להתדבק בו. ואותן התברים שמתיגעים בתורה זיוג שלהם הוא בשעה שזיוג אחר נמצא. וזה משבת לשבת. לכוון הרצון להתדבק בו בהקב״ה ובכנסת ישראל (כנ) שאז היא עת רצון שמתברכים כלם עליונים ותחתונים. ואם האנשים מרוחקים ממנו ועושים כבהמות. איה היא הקדושה שלהם להמצא קדושים. איה אותן נפשות קדושות שממשיכים מלמעלה. ושלמה המלך צעק ואמר (משלי יט) גם בלא דעת נפש לא טוב. מי הוא דעת. זה הקב״ה. נפש לא טוב. זאת הנפש שממשיכים במעשה זווגם לא טוב. שהרי מן צד הטומאה נמשכות עליהם נפשות שאינן טוב. לפי שאין מכוונים לבם להקב״ה: (ג--מיי:) רבי אלעזר אמר זכאים הם הצדיקים העמלים

בתורה ויודעים דרכי הקב״ה. ומקדשים עצמם בקדושת המלך ונמצאים קדושים בכל. ולכן ממשיכים רות של קדושה מלמעלה. ובניהם כלם צדיקי אמת ונקראים בני המלך בנים קדושים. אוי להם להרשעים שכלם עזי פנים ומעשיהם בעזות. לפיכך נוחלים בניהם נפש פרוצה מצד הטומאה. כמו שנאמר (ויקרא יא) ונטמתם בם. הבא להטמא מטמאין לו. וע״כ כתוב אל תהיו כסוס כפרד. שהם בעלי זנות על כלם (כג) אין הבין. אל יתנהגו האנשים כבהמות בדרך זה. שאם יתנהגו כן זהו עונשם. כתוב כאן אין הבין. וכתוב (ישעי׳ נו) והכלבים עזי נפש לא ידעו שבעה והמה רועים לא ידעו הבין. כלומר יענשו

מיהו כסדרא ואיהו למפרע (י) מהאי גיסא ומהאי גיסא. לים. תא חזי באלין שירין ותושבחן דקאמל דול רזיו ומליו עלאיו ברזי דחכמתא. בגיו בסון דכלהו ברוח קדשה התהמרו. דהוה שרה רוח קדשה עליה דדוד והוה אמר שירתא. ובגין כך כלהו ברוי דחכמתא התהמרו: (א-קעהי) תהיו כסוס כפרד אין הבין וגו׳. אמר רבי אבא 🏞 לאינהו בני עלמא דלא משגחו ולא סמינא -ידעין ביהרא דמאריהון. כתיב בהן בישראל (ויקרא כ) אשר הבדלתי אתכם מן העמים להיות לי. וכתיב (בס) והתקדשתם והייתם קדושים כי קדוש אני ה׳. אי אינון מתרחקן אן היא קדושה דילהון. הא רעותא דילהון אתרחקת מניה. וקרא אכריו ואמר אל תהיו כסום כפרד אין הבין. במאי אתפרשן בני נשא מסום ופרד. בקדושה דגרמייהו לאשתכחא שלימין ורשימין מכלא. וע"ד זווגא דבני כשא הוא בומנין ידיען לכוונא רעותא לאתדבקא ביה בקב״ה. והא אתערו דבפלגות קב״ה עאל בגותא דעדו לאבתעשעא עס 6.5.5 לדיקיא . וכנסת ישראל משבחת ליה לקב״ה . והיא שעתא דרעותא לאתדבקא בהו (60) וחברייא דמשתדלי באורייתא משתתפי בה בכנסת ישראל לשבחת למלכת הדישא ואתעסקן באורייתא. שאר בני נשא כדין עידן רעותא 7927 בקרושה ולכוונא רטותא להתהדשת ו לאתדבקא ביה. ואיכון חבריית דמשתדלי באורייתא זווגא דילהון בשעתא דוווגא אחרא אשתכח. והאי משבת לשבת. לכוונא רעותא לאתדבקא ביה בקב"ה ובכנסת עידן רעותא דמתברכן כלא ישראל (כי) דהוא אתרחקו 650 ותתאי. ואי בני מטיה עלאי ועבדן כבעירי. אן הוא קדושה דילהון לאשתכחא קדישין או איכון נפשאן דמשכו קדישין מעילא. ושלמה מלכא לווח ואמר (מכלי יט) גם בלא דעת נפש לא מוב. מאן הוא דעת. דא הב״ה. נפש לא טוב. דא הוא נפש דאינון משכין בטובדייהו לא עוב. דהא מסמרא אחרא אתמשכאן עלייהו נפשתא דלאו איהו פוב. בגין דלא מכווני לבייהו להב"ה : (ג-מט :) רבי אלעזר אמר זכאין איכון לדיקייא דמשתדלי באורייתא וידעין ארחוי דקב"ה ומקדשי גרמייהו בקדושה דמלכה והשתכחו קדישין בכלה. ובג״כ משלפי רוחא דהדושה מלעילא . ובנייהו כלהו זכאי השוע ואקרון בני מלכא בנין קדישין. ווי להון לרשיעיא חליפין ועובדייהו חליפין בג״כ ירתין דכליאו בניייהו נפשא חליפא מסמרא דמסאבא. כמה דכתיב (ויקרא יא) ונטמתם בם. אתא לאסתאבא מסאבין ליה. וע"ד כתיב אל תהיו כסום כפרד. דאינון מארי זנותא על כלא (כג) אין הבין. דלא ישתדלון בני כשא

לשון הוהר

שיזדמן

וו הוהר

הכת

מזדמכין

(כ) פיי שנוכד לאוכרו ישר והפוך כירוע שואת היא סגודה למגפה רח״ל: (כה) פיי בשניהם יחד או בוה לבדו או בואת לבדה: (ככ) שאו התדבקית מחשבתם בשניהם יחדו: (כג) כאומרם ו״ל ששה דברים בסוס ואחד מהם שההוט בונות והיינו ורמת סוסים: 13

167

אין הבין. וכתיב התם (יבעי' נו) והכלבים עוי נפש לא ידעו שבעה והמה רועים לא ידעו הבין. כלומר יהון

• 67

60763

הכי. כתיב

לשון כודש

כשון הוהר

שיזדמן להם אותן שנקראים עזי נפש (כז) מפני מה. לפי שלא ידעו שבעה. כמש״כ (משלי ל) לעלוקה שתי בנות הב הב. לפי שהם הב הב לא ידעו שבעה. כלם לדרכם פנו איש לבצעו מקצהו. והמה רועים. מהו רועים. אלו הם המושכים ומנהיגים את האדם לגיהנם. שהרי סרסורי הגיהנם הם. וכל זה מי גרם להם. לפי שלא ידעו הבין. שלא התקדשו בזיוג שלהם כמו שנצרך: (ג-מ.)

שמדו בה׳ וגילו צדיקים וגו׳. אמר רבי אבא כתוב (תהלים קיח) זה היום עשה ה׳ נגילה ונשמחה בו. הרי ביארו שבמועדים חפץ הקב״ה שנשמח לו ולהאיר לו פנים. ושימצא האדם בשמחה עמו. לפי שזאת השמחה של הקב״ה היא. שכתוב נגילה ונשמחה בו. בו ביום בו בהקב״ה והכל ענין אחר. שמחו בה׳. כאשר הדינים נכפפים ורחמים נתעורר. וכאשר נתעורר רחמים אז וגילו צדיקים. צרי״ק וצד״ק נתברכים כאחר. נקראים צדיקים כמו שנתבאר. שהרי הם נתברכים ומברכים לעולמות ומשמחים לכל העולמות. והרנינו כל ישרי לב. אלו בני האמונה להתקשר בהם. ובכל נצרך עשיה למטה לעורר למעלה. כמו שביארו שע״י העשיה שלמטה נתעורר

העשיה שלמעלה: (ג-קה.)

19

אדב צדקה ומשפט חסד ה׳ מלאה הארץ. אמר רבי שמעון בוא וראה כאשר נמתקת צד"ק ההיא ממשפ״ט אז נקראת צדקה (ה) והעולם נמתק בחסד ונתמלא ממנו. זש"כ אהב צדקה ומשפט חסד ה' מלאה הארץ: (ג-רצב.)

ברבר ה׳ שמים נעשו וברוח פיו כל צבאם. אמר רבי יצחק בדבר ה׳ שמים נעשו. אלו השמים שלמטה שנעשו בדבר השמים שלמעלה (ג) ברוח שהוציא הקול עד שהגיע לנהר ההוא שנמשך ויוצא ואינו פוסק מימיו לעולם. וברוח פיו כל צבאם. כל התחתונים מתקיימים ברוח שהוא בחינת זכר : (א-לג :) עוד אמר רבי יצחק כתוב בדבר ה' שמים נצשו וברוח פיו כל צבאם. בדבר ה׳. זהו הרבור. וברות פיו. זהו הרוח (ג) זה בלא זה אינו הולך. ונכללים

מודמנין להון אינון דאקרון עזי נפש (כד) מאי סעמא. בגין דלא ידעו שבעה . כד״א (מבלי ל) לעלוהה שתי בנות הב הב. בגין דאינון הב הב לא ידעו שבעה. כלם לדרכם פנו איש לבלעו מקלהו. והמה רועים. מהו רועים. אלין אינון מדברי ומנהגי לב"ר בניהנם. דהא תיירי דגיהנם אינון. וכל דא מאן גרים להו. בגין דלא ידעו הבין. דלא אתקדשו בזווגא דלהון כמה דאלטריך : (נ-ם.)

שובודור בהי וגילו לדיהים וגו׳. אמר רבי אבא כתיב (תהלים קית) זה היום עשה ה׳ נגילה ונשמחה בו. ואוקמוה דהא במועדיא קב״ה בעי למחדי ליה ולאנהרא ליה אנפין. וישתכח ב״נ בחדוה עמיה. בגין דהאי חדוה דקב"ה איהי . דכתיב נגילה ונשמחה בו. בו ביומא בו בקב״ה וכלא חד מלה. שמחו בה׳. 701 אתערו . אתכפיין ורהמי דיכיו 70 מתערי רחמי כדין וגילו לדיקים. לדי"ק ולד"ק מתברכאן כחדא. אקרון לדיקים כמה דאתמר. דהא אלין מתברכאן ומברכין לעלמין וחדאן לעלמיו כלהו. והרנינו כל ישרי לב. אלין בני מהימנותא לאתקשרא בהו. ובכלא בעי עובדא לתתא לאתערא לעילא. כמה דאוקמוה דבעובדא דלתתא אתער עובדה דלעילה: (ג-קה.)

15

אהב לדקה ומשפע חסד ה׳ מלאה הארץ. אמר רבי שמעון תא חזי כד מתבסמא ההוא לד״ה ממשפ״ם כדין אקרי לדקה (א) ועלמא מתבסמא בהסד ואתמליא מניה. הה״ד אהב לדקה ומשפט חסד ה׳ מלאה הארך: (נ-רלכ.) בדבר ה׳ שמים נעשו וברוח פיו כל לבאם. אמר

רבי ילחק בדבר ה׳ שמים נעשו. אלין דלתתה דהתעבידו בדבר שמים דלעילה (כ) כמים ברוח דאפיק קלא עד דמטי לההוא כהר דנגיד ונפיק ולא פסקין מימוי לעלמין. וברוח פיו כל לבאס. דאיהו כרות מתחי כלהו קיימין דכר: (א-לג:) תו אמר לבי ילחק כתיב בדבר ה׳ שנוים כעשו וברוח פיו כל לבאם. בדבר ה׳. דא דבורא. וברוח פיו. דא רוחא (י) דא בלא דא לא אייל. ואתכליל

#### זיו הזהר

(כד) כאן נדקה הזהר בכית הרפוס בחסר יתיר חליף. וגירכא הנכונה כנוכר כאן. עזי נכש אלו משמשי הגיהנס. ועירוש הכתוב היא שהכלבים עזי נפש שהם המשחיתים משמשי הגיהום. לא ידעו שבעה וצועקים הכ הכ לנו אותן הושעים שלא ידעו שמעה בהייהם, והמה רועים, רצה לומר מנהינים לגיהנם את אלה שלא ידעו הבין, ועל פי זה יפורש כאן הכתוב אל תהיו כסום כפרד אין הבין. כלומר הזהרו שלא תיענשו מהכלבים עוי נפש שיש להם שליטה על לא ידעו הבין:

דע (ז) ארק ממשפט היינו המלכות מן התפאות: (ג) שמים דלתתא היינו של עולם העשיה עולם המלכות נעשו ברבר שמים דלעילא. פי ע״י השמים של עולם היצירה עולם התפארת, כאן דורש שדבר ה׳ אינו משמעות דיבור אלא שהוא הקול של רוח פיו. כי כתפארת אין טוד דיבור רק קול. והתרארת פעל העשיה ע"י כפירת היסוד שנקרא נ"כ נהר דנגיד ונפיק כלי הפסק לצורך קוום העולם אף גם ברי הודוגות גם מגבות כמו בומן הגלות שהצריק אבר בירוע. וכל צבא שמים התחתונים מקבלים שפע רצורך הקוום שלהם בן התפארת שנקוא הוח בחינת וכר: (ג) בפירוש זה דורש דבר במשפעות דיבור שהוא המלכות. וכרוח פיו. היינו התפארת שככה הזרוגות שניהם נעשו שמים דלתתא עם כל צכאם: 5

14

תהפים כנ-כר

הנה

פשון קורש

ונכללים זה בזה. ויוצא מהם חיל גרול להתחלק לחילות והמון להיות מחנות. והכל בזמן אחר : (א-קנו.)

היא מהשגחת מאור העליון בה. ונכנס אותו מאור

העליון במאור התחתון (ז) שממנו מאיר הכל. זש״כ

(במדבר יד) אשר עין בעין נראה אתה ה׳. כתוב הנה

עין ה׳ אל יראיו. וכתוב (זכרי׳ ד) עיני ה׳ המה

משוטטים בכל הארץ. זכו עין ה׳ אל יראיו, עין שלמעלה. לא זכו עיני ה׳ המה משוטטות. העינים

שלמטה (ה) שלמדנו מפני מה זכה יוסף שלא שלטה בו עין רעה. לפי שזכה להשגחת עין טוב העליון.

זש״כ (בראשית מט) בן פורת יוסף בן פורת עלי עין.

מפני מה הוא בן פורת. עלי עין. כלומר על סבת

עין העליון שהשגחתו יש בו. וכתוב (משלי כב) טוב

עין הוא יבורך. מפני מה. כי נתן מלחמו לדל. ומה

הטעם עין אחד. בוא וראה בהעינים שלמטה יש

עין ימנית ויש עין שמאלית. והן שתים בשני גונים. אבל כאן אין עין שמאלית. ששניהם במדרגה אחת

עולים והכל ימין. ולפיכך עין אחר ולא שתים: (ג-קל.)

עין ה׳ אל יראיו למיחלים לחסדו. למדנו

בהספר של צנועים. שהשגחת עין התחתונה

ואתכליל דא בדא. וכפק מכייהו כמה חילין לחילין ומשריין למשריין. וכלא בזמנא חדא: (א-קיי)

דגר עין ה׳ אל יראיו למיהלים לחסדו. תאכא השנחותה דעינה תתחה בלניעותה דספרה אשגת נהירו עלאה ביה . ועייל ההוא נהירו כל בתתאה (ד) דמניה נהיר כלא. הה״ד דעלאה (כמדכר יד) אשר עין בעין נראה אתה ה׳. כתיב הנה עין ה׳ אל יראיו. וכתיב (וכרי׳ ז) עיני ה׳ המה משוטטים בכל הארץ. זכו עין ה׳ אל יראיו עינא דלעילא . לא זכו עיני ה׳ המה משוטטות . עיני דלתתא (ה) דתניא מפני מה זכה יוסף דלא שלטא ביה עינא בישא. בגין דוכה לאשתגחא בעינא מבא עלאה. הה״ד (נראשית מט) בן פורת יוסף בן פורת עלי עין. אמאי הוא בן פורת. עלי עין. כלומר על סבת עין [עליון] דאשתנה ביה . וכתיב (משלי כנ) עוב עין הוא יבורך. מאי שעמא. כי כתן מלחמו לדל. ומאי פעמא דאקרי חד . תא חוי בעיני דתתאה אית עיכא ימיכא ואית עיכא דשמאלא. ואיכון תרי בתרי גווכי. אבל הכא לית עילא שמאלא. דתרווייהו בדרגא חד סלקי וכלא ימיכא. ובג״כ עין חד ולא תרין: (ג-קל.)

79

קדוך בשנותו את טעמו לפני אבימלך ויגרשהו וילך. אמר רבי שמעון הלבנ״ה כאשר נפרדת מן צד הטומאה ביום השבת. בשביל לקבל הארה מן השמ"ש. זה הוא לדוד בשנותו את טעמו לפני אבימלך וגו׳. ולאחר שנפרדה מן צד ההוא אז מתחברת עם השמ״ש. ומזמור זה מתחיל בכ״ב אותיות שמכניס השמ"ש בהלבנ"ה (ה) ומזמור זה בשביל הפרשת הלבנ״ה מן צד הטומאה. ויש במזמור הזה כ״ב האותיות מהארת השמ״ש: (ב-קלו :)

אבריכה את ה׳ בכל עת וגו׳. פתח נער ההוא ואמר. וכי מה ראה דוד לומר אברכה את ה׳. אלא ראה דוד שנצרך הזמנה ואמר אברכה. לפי שבשעה שהאדם יושב על שלחנו השכינה עומרת שם וצד הטומאה עומד שם. כאשר מזמין האדם לברך להקב״ה השכינה נתתקנת כלפי מעלה לקבל ברכות. וצד הטומאה נכפף. ואם אין האדם מזמין לברך להקב״ה. צד הטומאה שומע הברכה ותובע להיות לו חלק בברכה הזאת: (ג-קפו:)

מלאך ה׳ סביב ליראיו ויחלצם. אמר רבי הנה יצחק מקרא זה נתבאר. אבל במקום אחר כתיב

זיו הזהר

(ד) פי׳ שאור התפארת מאיר כמלכות: (ה) אפשר לפרש כוונתו שעין העלוון היינו השגחת חכמה ובינה שהם כאחר וצם כדו רהמים. ועינים התחתונים הן של תפארת ומלכות. תפארת רחמים ומלכת דין:

ד (ה) שבשבת קודש זמן עליית העולמות ואז הודוגות תפארת במלכות הוא באופן היותר נעלה. ודתפארת משפיע בה הארה (ה) גדולה מכל הכ"ב אותיות של האלפ"א בית"א. ולכך התחלת הפסוקים באותיות האלפ"א בית"א: 15 5

לדוד בשכותו את טעמו לפני אבימלך ויגרשהו וילך. אמר רבי שמעון סיהר״א דקא דשבתה בגיו מתפרשת מסטרא אחרא ביומא לאתנהרא מן שמש״א. דא איהו לדוד בשנותו את מעמו לפני אבימלך וגו׳. ולבתר דאתפרשא מניה הא אתחברא בשמש"א ותושבחתא דא בכ"ב אתוון דאעיל בה שמש"א בסיהר"א (א) ותושבחתא דא ותושבחתת **, החרת** מסטרא דסיהר״א פרישו דכ״ב תתוון בנהירו דשמש״ת: (ב-קלו:)

75

אברכה את ה׳ בכל עת וגו׳. פתח ההוא ינוקא ואמר. וכי מאי תמא דוד לומר הברכה את ה׳. אלא חמא דוד דבעי הזמנה ואמר אברכה. בגיו דבשעתא דב"ג יתיב על פתורא שכינתא היימא תמן וסשרא אחרא קיימא תמן. כד אומין ב"י גברכא לקב"ה שכינתא אתתקנת לגבי עילא לקבלא ברכאן. וסטרא אחרא אתכפיא . ואי לא אומין יכר לברכה לקב״ה. סטרה החרה שמע ומכשכשה 52 למהוי ליה חולקא בהאי ברכה: (ג-קטו:)

ה׳ סביב ליראיו ויחללם. **דונה** מלאך אמר רבי האי קרא אוקמוה. אבל באתר ילחק 70 כתיב

כתיב כי מלאכיו יצוה לך לשמרך בכל דרכיך. מלאכיו הרבה וכאן אחר. אלא כי מלאכיו יצוה לך. אלו שאר מלאכים. מלאך ה׳ סביב. זו השכינה. כמש״כ (שמות ג) וירא מלאך ה׳ אליו בלבת אש מתוך הסנה. ולפיכך חנה מלאך ה׳ סביב ליראיו. לטבב אותו בכל הצררים בשביל להצילו. וכאשר השכינה שורה על האדם כמה מחנות קדושים נזדמנים לשם. בוא וראה כאשר דוד המלך ניצל מאכיש מלך גת אז אמר מזמור הזה. לפי שהשכינה סבבה לו וניצף מאכיש ומעמו מכף אותן שהחזיקו בו. מה כתוב (שמואל א כא) ויתהולל בידם. מהו ויתהולל. וישתגע הי׳ צריך לומר. כמש״כ (שם) כי הבאתם את זה להשתגע עלי. אלא שמוסב על דבר ההוא שאמר דוד בתחלה. שכתוב (תהלים עג) כי קנאתי בהוללים וגו׳ (כ) א״ל הקב״ה חייך שעדיין אתה תצרך לזה. כיון שנכנס לבית אכיש והחזיקו בו. מה כתוב ויתהולל בידם. כאותן הוללים שקנא בם בתחלה. ואז באה השכינה ושרתה סביביו של דוד. ואם תשאל הלא אין השכינה שורה אלא בנחלתה שהיא ארץ הקרושה. אלא וראי אינה שורה בשביל לינוק ממנה אבל להגן היא שורה בכל מקום: (א--קסו.)

יראן את ה׳ קרושיו כי אין מחסור ליראיו. כל מי שיש בו יראת ה׳ דרשו בעלי משנה שאין לזה מחסור. זש״כ יראו את ה׳ קרושיו כי אין מחסור ליראיו. לא יהיה מאותן שנאמר בהם (משלי יא) וחושך מיושר אך למחסור. ולא יהיה לו חסרון בתורה אם הוא בעל תורה. כי אם אין תורה אין יראה. כמו שאמרו אין בור ירא חטא. וכמו שאם אין תורה אין יראה. אף כך אם אין יראה אין תורה. כי אין מחסור ליראיו. לא יהיה לו חסרון במשנתו ולא במעשיו הטובים. שאין מחסור ועניות כמחסור התורה ומעשים טובים. כמו שדרשו בעלי משנה אין עני אלא מתורה ומצות: (ת״ו)

כפיררים רשו ורעבו ודורשי ה׳ לא יחסרו כל טוב. אמר רבי שמעון כפירים רשו ורעבו. אלו השרים של שאר עמים עכו״ם. [שהרי בחג הסכות היו ישראל מקריבים בשבילם קרבנות ע׳ פרים] ואלו הקרבנות היו הולכים ומתמעטים. וכמו שהקרבנות נתמעטו כן גם נתמעט הטוב שלהם. אבל לישראל שהם עמו של הקב״ה מה כתוב. ודורשי ה׳ לא יחסרו כל טוב. שהם הולכים ונתעלים למעלה מעלה: (ג-רנט.)

לי האיש החפץ חיים אהב ימים לראות טוב: נצר לשונך מרע וגו׳. אמר רבי אבא מי האיש החפץ חיים. איזה חיים. אלו החיים שנקראים עולם הבא והחיים שורה שם (נ) וע״ז למרנו עץ חיים הוא. שהוא עץ מאותן החיים. עץ הנטוע באותן החיים החיים החיים

כתיב כי מלאכיו יצוה לך לשמרך בכל דרכיך. מלאכיו סגיאין והכא חד. אלא כי מלאכיו ילוה לד. אלין שאר מלאכין. מלאך ה׳ סביב. דא שכינתא. כד״א (שמות ג) וירא מלאך ה׳ אליו בלבת אש מתוך הסנה . ובג"כ חנה מלאך ה׳ סביב ליראיו לאקשא ליה בכל סשרין בגין לשובא ליה . וכד שכילתה שריה בגויה דבר כש כמה משריין הדישין הזרמנו לתמן. תא חזי כד דוד מלכא אשתויב מאכיש מלך גת כדין אמר האי. בגין דשכינתא סחרא ליח ואשתויב מאכיש ומעמיה כל אינון דאתקיפו ביה. מאי כתיב (במואל א כא) ויתהולל בידם. מהו ויתהולל . וישתגע מבעי ליה . כד״א (בס) כי הבאתם את זה להשתנע עלי. אלא אהדר על ההוא מלה דאמר דוד בקדמיתא. דכתיב (תהנים פג) כי קנאתי בהיללים וגו׳ (כ) איל הקבייה חייך עדיין אנת אלטריך להאי. כתיב כיון דעאל לבי אכיש ואתקיפו ביה . מאי ויתהולל בידם. כאיכון הוללים דקני בקדמיתא. וכדין תימא סתרכיה דדוד. ואי אתיא שכינתא ושריא 6006 דאיהי באחסנתהא 656 לה שריה מינס שריא בגין לייקא קדישה ודהי לה הכל להגנה שריה : (א-קסי.)

יראן את ה׳ קדושיו כי אין מחסור ליראיו. כל מאן דאית ביה יראת ה׳ אוקמוה מארי מתניתין דלית ליה חוסר. הה״ד יראו את ה׳ קדושיו כי אין מחסור ליראיו. לא יהח מאינון דאתמר בהון (מלי יא) והושך מיושר אך למחסור. ולא יהא ליה חוסר באורייתא אם הוא מארי תורה. דבלאו אורייתא לית דמילו. כד״א אין בור ירא חסא. וכגוונא דבלאו אורייתא לית דחילו. אוף הכי בלאו דחילו לית אורייתא. כי אין מחסור ליראיו. לא יהא חסרון לתוסר דאורייתא ופקודיא סבין. כמה דאוקמיה מארי מתניתו אין עני אלא מתורה ומלות: (מיו)

כפירים רשו ורעבו ודורשי ה׳ לא יחסרו כל שוב. אמר רבי שמעון כפירים רשו ורעבו. אלין ממכן דשאר עמין עכו״ם. ודהא ביומי דחג ישראל ע׳ פריס] ואלין מהרבין בגינייהו הרבנין 511 דאיכוו וכמס חולין ומתמטמין. סוו הרבניו מתמעטין הכי כמי אתמעם טובא דלהון. אבל לישראל דאיכון עמא דקב״ה מאי כתיב. ודורשי ה׳ לא כל פוב . אלין אולו לפילא : (ג-ריש.) לטילא ואסתלקו יחסרו מי האיש החפץ חיים אהב ימים לראות שוב: כלר לשוכך מרע וגו׳. אמר רבי אבא מי האיש החפך חיים. מאן חיים. אלין חיים דאקרון עלמא דאתי וחיים תמן שריין (ג) וע״ד תכיכן עד חיים הוא אילנא מאיכון חיים. אילנא דאתנסע באיכון מיין

ויו הוהר

(כ) דור קינא על מעעת הרשעים ושלותם. וכיון שאין אדם חומא אארכ נכנם בו רוח שמות. היה מקצרג דור לפני הקברה מרוע קיים רוח שמות כעולם, ואמר לו הקברה שכופו שוצמרך לוה: (נ) זה עולם הבינה מקור החיים: 5. 16

לשון קודש

81 82

אוהב חיין (ד) וע״ד מי האים החפץ חיים כתיב. ימים לראות טוב. מאן ימים. אלא דא הוא שמא דמלכא הדישא דאחידא באינון יומיו עלאין דאקרון ימי השמים על הארץ (ה) ימי השמים ודאי. על הארץ ודאי. מאן דביי חיים דלעילא למהוי ליה חולהה בהו. ומאן דבעי יומין עלאין להתדבקה בהו מכלא. יכפר פומיה ולרחמה להו. יכפר פומיה ממיכלה וממשתיה דמכאב לנפשה. ומרחקה לב״כ לישניה ממליז יומין. ויכפר מהיכון חיין ומהיכון בישין דלא יהתאב בהו. ויתרחק מנייהו ולא יהא ליה חולהה בהו. תה חזי פומה ולישן התר עלהה הכי אקרי (י) ובג״כ לא יפגים איניש פומיה אישניה. וכל וגרמיה . 225 נפשיה לאסתאבא 125 דהסתתב הוה בעלמה החרה: (ג-מה.)

כאדם 101 כתיב ויפה באפיו נשמת היים איהי מיה לנפש חיה (י) הא חזי בגין דהאי נפש קדישא משכה לה כד ארעא עלאה. קדישא ואתכלילא בגוה כדין קריכן לה כשמה (ח) ודא היא דסלהא לעילא וממללא המי מלכא קדישא ועיילא בכל תרעין ולית דימחי בידהא. וע"ד אתררי רוחא ממללא. דהא כל באר נפבתא לית לון רבו למללא קמי מלכא בר האי. וע״ד אורייהא אכריות ואמרת כלר לשונך מרע וגו׳. וכתיב (משלי כא) שומנ פיו ולשוכו שומו מלרות כפשו. בגין דאי שפוותיה ולישניה כלקין מלין איכון בישין. ממללו מלין ובבעתה דסלקין כלה מכריזין ואמרין. לטילא. הכתלקו מסוהרניה דמלה ביבא דפלניא. פנון אתר להרהיה דהויה תקיפה (ט) כדין נבמתה קדיבה התעברה מניה ואכתלקת ולא יכלא למללא. כד"א (ההלים לט) כאלמתי דומיה ההשיתי מטוב. וההיא כבמתא כלקא בככופא בעלקו דכלא. ולא יהבין לה אתר כמלקדמין. וע"ד כתיב בומר פיו ולבוכו בומר מלרות כפשו. כפשו ודאי. ההיא דהות ממללא אתעבידת משתוהא בגין מלולה ביבה : (ג-מו:)

ה׳ אל לדיקים ואזניו אל שועתם. אמר רצי אלעור האי קרה קשיא. מהו עיני ה׳ אל לדיקים. אי בגין דאבגחותא דקביה עלייהו לאוטבא עלמא. הא כמה זכאיו חמיכן 1673 115 עלמא דאפילו מזוני כעורבי ברא לא איכוו בהאי לאדבקא. אי הכי מהו עיגי ה׳ אל לדיקים. יכלין הכא. תא חזי כל איכון ברייז 655 617 דעלמא כלהו אבהמודעאן לעילא. בין לסערא דא ובין לסערא לעילא דת. הינון דלסערא דקדושה אשהמודעאן לגביה

החיים (ז) וע"ל מי האיש החפץ חיים כתוב. אוהב ימים לראות טוב. איזה ימים. אלא זה הוא שמו של מלך הקדוש הנאחז באותן ימים העליונים שנקראים ימי השמים על הארץ (ה) ימי השמים ודאי. על הארץ ודאי. מי הוא החפץ חיים שלמעלה להיות לו חלק בהם. ומי שרוצה להתדבק באותן ימים העליונים ממאכל ומשתה המטמאים לנפש. ומרחקים לאדם מאותן החיים ומאותן הימים. וישמור לשונו מדיבורים חלק בהם. בוא וראה פה ולשון מקום עליון כך קרעים שלא יטמא בהם. ויתרחק מהם ולא יהיה לו חלק בהם. בוא וראה פה ולשון מקום עליון כך נקרא (ו) ולפיכך לא יפגום אדם פיו ולשונו. וכל שכן לטמא נפשו וגופו במאכלות אסורות. לפי שהוא נטמא גם בעולם האחר : (ג-מא.)

כתוב ויפח באפיו נשמת חיים מיהי הארם לנפש חיה (ז) בוא וראה לפי שזאת נפש החיה היא קדושת עליונה. כאשר ארץ הקדושה מושכת לה ונכללת בתוכה בכן קוראים לה נשמה (ה) וזאת היא שעולה למעלה ומדברת לפני המלך הקדוש ונכנסת בכל השערים ואין מוהה בידה. וע״כ נקראת רוח ממללא. שהרי כל שאר הנפשות אין להן רשות לדבר לפני המלך מלבד זאת. וע"כ התורה מכרות ואומרת נצר לשונר מרע וגו׳. וכתוב (משלי כא) שומר פיו ולשונו שומר מצרות נפשו. לפי שאם שפתיו ולשונו מדברות דיבורים רעים. אותן הדיבורים עולים למעלה. ובשעה שעולים הכל מנריזים ואומרים. העלו מסביב דיבור הרע של פלוני. פנו מקום לדרכו של הנהש התקיף (ט) ואז הנשמה הקדושה סרא ממנו ונתרהקת ואינה יכולה לדבר. כמש״כ (תהלים לט) נאלמתי רומיה החשיתי מטוב. ונשמה ההיא תעלה בבושה ביגון ירול. ואין נותנים לה מקום כמקדם. וע״כ כתוב שומר פיו ולשונו שומר מצרות נפשו. נפשו ודאי. זאת שהיתה רוח ממללא נעשיה אלמת מפני דיבור הרע: (ג-מו:)

עיני ה׳ אל צדיקים ואזניו אל שועתם. אמר רבי אלעזר מקרא זה קשה. מהו עיני ה׳ אל

צדיקים. אם לבעבור שהשגהת הקב"ה עליהם להיטיב להם בעולם הזה. הלא אנו רואים כמה צדיקים שישנם בעולם הזה שאפילו מזון כעורבי השדה אין יכולים להשיג. אם כן מהו עיני ה' אל צדיקים. אלא סור יש כאן. בוא וראה כל אותן הבריות שבעולם כלן ניכרות למעלה. בין לצד זה ובין לצר זה. אותן שהן לצד הקדושה ניכרות למעלה

728

(7) זה דרכארת שנקרא עץ ההיים והוא כקב? שפע החיים מן הבינה כמו אילן שיונק מן הארץ לחלוחית שלו: (ה) שמא המלכא קרישה זה עם הוייה ביה שורש ההפארת שהוא נאחז ובקושר עיי ציגורות עם שאר יומין עלאין שהן שאר הספירות הנקראות ימי קרישא זה עם הוייה ביה שורש ההפארת שהוא נאחז ובקושר עיי ציגורות עם שאר יומין עלאין שהן שאר הספירות הנקראות ימי קרישא זה שם הוייה ביה שורש ההפארת שהוא נאחז ובקושר עיי ציגורות עם שאר יומין עלאין שהן שאר הספירות הנקראות ימי קרישה זה עקראות ימי קריש זה עם הוייה ביה שורש ההפארת שהוא נאחז ובקושר עיי ציגורות עם שאר יומין עלאין שהן שאר הספירות הנקראות ימי השמים. בי הן נכללות בדהפארת שנכרא שבים הנשפיע להסלבות שנקראת ארץ. ולפי זה כך נדוש הכתוב. מי האיש החפץ חיים. רצה לומר שהוא אוהב הימים מן חיים שהם שאר יומי שנותם עולם הבינה. והוא אוהב ימים לראות מוב רצה לומר שהוא אוהב הימים העליונים שהם שאר רצה לומר שונע אליו מיום מן עולם הבינה. והוא אוהב ימים לראות מון. רצה לומר שהוא אוהב הימים מעולונים שהם שאר רצה לומר שונג וצה לעונו שמום שהם שאר דבר לומר הנצור לואות מהן שכנ מוב עיז הודוגות ימור ומלכות שהן מון ופה. הריז ה נצור לשונו ושפתיו מבל רבר ועין (ו) לשון מוד הימוד ופה מור הבמלכות : (ו) תרגומו לרות מבללא. שבוה ובדל הגדה מן הברבה: (מ) ארעא קרישא וו הכר ועין (ו) לשון מוד הימוד ופה מור הבמכות: (ו) תרגומו לוות מבללא. שבוה ובול הארם מן הברבה: (מ) ארעא קרישא וו הכלבות ווזיה לוומר לווו לווין שהארם שואב ומגש וובדר הבלבות ומגל הבלבות ווזיה שואב תו הנמס לתובי למיו ווזיה נמגל מוויה עייז נקוא האתם שואר נמגש בעם גמש הוויה עייז נקוא האמא שהובה. עייז נקוא האמא שהוו נתוא הראון, נהוא השמא שכחו נתחוק בערי בעלות במוג שהיה בעל לשון הרע הראון. נהוא השמא שכתו גתחוק ביום בגלות בקטרג בערא ביז מונים הנמש בעם גמות לאוו ביזו לעות למור לעוויה שהיה בעל לשון במוגש בתחוק במוג ההוויה שיז נקוא האמא שמרו נתחוק במוגש בגלות במוג הוויה אוא הוא הוא הוגבת בומיו שהיה במוג במוג בגלוו בנו מניה במוג במוגם בוגיש היה בגלות לקטוג גיז נגלות במוגות גתחוק בוגיה באוו בגלות לעוות גמווות גיז נגלות גתחוק בוגיות בוגלות גמווות גיז נגלות גמווות גיז נגלות גמווות גיז נגלות גווות גיז נגלות גיז נגלות גיז נגלות גווות גיז נגלות גיז נגלות גיז נגלות גווות גיז נגלות גיז נגלות

זיו הוהר

אצל הקדושה. והשגחת הקדושה תמיד עליהן. ואותן שהן לצד הטומאה ניכרות להם. והשגחה שלהם תמיד עליהן. ובמקום ששולטת אותה ההשגחה של צד הקרושה לא יוכל להשגיח עליו צד הטומאה. ולא יקרב אליו לעולם. ולא יוכל לדחות לו ממקומו כלום בכל מה שהוא עושה (י) זהו שכתוב עיני ה׳ אל צדיקים וגו׳. ולכך אין צד הטומאה יכול לשלוט שפין : (ב-רכה.)

קרוב ה׳ לנשברי לב ואת דכאי רוח יושיע. אמי רבי שמעון אוי למי שזה העני יצינוק עליו לרבונו. לפי שהעני קרוב למלך יותר מכלם. שנאמר (שמות כב) והיה כי יצעק אלי ושמעזי כי חנון אני. ולשאר בני העולם פעמים שומע פעמים אינו שומע. מה הטעם. לפי שמדורו של המלך באותן כלים הנשברים. שכתוב (ישעי' נז) ואת דכא ושפל רות. וכתוב קרוב ה׳ לנשברי לב. וכתוב (תהלים נא) לב נשבר ונדכה אל הים לא תבזה. מכאן למדנו מי שמבזה לעני מבזה לשכינה שכתוב ואת דכא ושפל רוח. וכתוב (משלי כב) כי ה׳ יריב ריבם וקבע את קובעיהם נפש. לפי שהאפטרופס שלהם הוא תקיף ומוש? על הכל. שאינו צריך לעדים ואינו צריך דיין אחר. ואינו פויה משכון כמו דיין אחר. ומה המשכון שהוא לוקה. נשמת האיש. שכתוב וקבע את קובעידם נפש: (ב-פו:)

רבות רעות צדיק ונוכלם יצילנו ה׳. אמר רבי חייא בוא וראה כמה מקטריגים יש לו לאדם מיום שהקב״ה נתן בו נשמה להתקיים בזה העולם. שכיון שיוצא האדם לאויר העולם מיד נזדמן להשתתף עמו יצר הרע. כמו שנאמר (בראשית ג) לפתח חטאת רובץ וגר׳. ואז נשתתף עמו יצר הרע ושורה בתוכו. ומיד מפתה אותו לדרך רע. ובעבור זה נכשלים הם האנשים לעולם הבא. אבל זה הזכאי שהוא ירא שמים הוא סובל הרבה רעות בעולם הזה. למען לא יאמין לו ולא ישתתף עם אותו יצר הרע. והקב״ה עוזרו ומצילו מכל הרעות. זש״כ רבות רעות צדיק ומכלם יצילגו ה׳ דבות רעות לצדיק לא כתוב אלא צדיק לפי ש קביה חפץ בו. ובעבור זה הקב״ה יהפץ בארם הזה ומצילו מכל הרעות בעולם הזה ובעולם הבא. אשרי הלקו: (א-קעט.)

דילים תדיר עלייהו. ואיכת ואשנסותא לגביה . דלספרא מסאבא אשתמודעאן לגביה. ואשגחותא דיליה תדיל טלייהו . ובאתר דשלטא ההיא אשגחותא דטטרא דקדושה לא אשגח עליה סטרא אחרא. ולא יקרב לגביה לעלמין. ולא יכיל לדחיא ליה מאתריה בכלא בכל מאי דאיהו עביד (י) וע"ד טיני ה׳ אל לדיקים וגו׳. ובגין דה משרה החרה לה יכיל לשלמהם עליה : (נ-רכה.)

קרוב ה׳ לנשברי לב ואת דכאי רוח יושיע. אמר רבי שמעון ווי למאן דהאי מסכנא יקבל עלוהי למארים. בגין דמסכנא קריב למלכא יתיר מכלהו. דכתיב (במות כנ) והיה כי ילעק אלי ופמעתי כי חכון אני . ולשאר בני עלמא זמנין דשמע זמנין דלא שמע. מאי טעמא. בגין דדיוריה דמלכא בהני מאני הבירי . דכתיב (יבעי' נו) ואת דכא ושפל רות. וכתי הכא ושפל רות. וכתיב (הגיים נא) לב נשבר ונדכה אלהים לא תבזה. מכאן תנינן מאו דנויף במסכנה נויף בשכינתה. דכתיב וחת דכה ושפל רוח, וכתיב (מבלי כנ) כי ה׳ יריב ריבם וקבע את ההיפח דאפטרופא דלהון נפש. בגין קובעיהם ובליטא על כלא. דלא אלשריך סהדי ולא אלשריך לדיינה החרה. ולה נטיל מבכונה כשאר דיינה. ומאי משכונא כשיל. כשוותין דבר כש. דכתיב וקבע את קובעיהם נפש: (כ-פו:)

רבות רעות לדיק ומכלם ילילנו ה׳. אמר רבי אית ליה חיית הא חזי כמה מקערגין לבר נש מיומה דקב״ה יהיב ביה נשמתה להתקיימה בההי עלמא. דכיון דנפיק בר נש לאוירא דעלמא מיד אזדמן לאבתהפא בהדיה יצר הרע. כמה דאתמר (נראבית ג) לפתח הטאת רובץ וגו׳. וכדין אבתתף בהדיה יצר הרע ובארי בגויה . ומיד אסטי ליה לארת ביבא.. ובגין דא בני נשא אינון כבלין לכלמא דאתי. אבל האי זכאה למאריה כמה בישין סביל בהאי דאיהו דחיל בגין דלא יהימן ולא ישתתף בההוא ילר עלמא. הרע. וקב״ה שזיב ליה מכלהו. הה״ד רבות רעות יצילכו ה׳. רבות רעות ללדיק לא לדיק ותכלס כתיב אלא לדיק בגין דקב"ה אתרטי ביה. ובגיו כך קב"ה אתרטי בהאי בר נש ושויב ליה מכלש בהאי עלמא ובעלמא דאתי. זכאה חולקיה: (א-קעש.)

77

בא עצמותי תאמרנה ה׳ מי כמוך מציל עני מחוק ממנו ונו׳. אמר רבי יצחק מקרא זה דוד אמרו

75

בד עלמותי תאמרנה ה׳ מי כמוך מליל עני אחוק ממכו וגו׳. אמר רבי ילחק האי קרל דוד 07700

and s

#### דין הזהר

(י) הענין הוא שכמו שהבלאבים הגדולים שמצר הקרושה נשפע על ידם כחות של קיום להבריות הצהורים. והן תחת השגחת אורן המלאכים. כן גם השרים והממונים שמצר הכמרא אחרא נשפע על ידם כחות של קיום להבריות הממאות שמצדם והן הדת השנחתם. ויען כי הכשיא שלימתם מוגכלת ומצומצטת על פי הנהגת בורא העליון. והם מקנאים לאלה שבצר הקרוצה ושיאפים וששהוקקים בכל כהם לפיצט עדיפתם יותר ויותר גם על הבריות שבצד הקרושה. ועל זה נאמר עיני ה' אל צריקים להשגיח עליהם שלא תוכל הכמ"א לגשת אליהם לשלומ בהם ולא לגוול שפע יניקתם:

6

2

לשון הזהר

לשון קודש

חמריה ברוחת דקודשת. כל עלמתי תחמרנה. וכי מחן המא גרמי דאמרי שירתא. אלא האי קרא בומנא וזמין הב״ה מתייא . צאחיא זמיז דהב"ה וחד לחתרייהו כל הד ולקרבא נלמי לאתקנא עלם אל עלמו. דכתיב (יהוקאל לו) ותקרבו עלמות וכתיב (ישני׳ נח) ועלמותיך יחליד. כדין זמינין אינון למימר שירתה. מהי שירתה המרי. ה׳ מי כמוך. ודה שירתא מעליא ממאי דאמרו ישראל על ימא. דהא אינון לא אדכרו שמא קדישא אלא בתר תלת מלין. דכתיב מי כמוך באלים ה׳. והכא אינון מהדמי לשמא קדישא. דכתיב ה׳ מי כמוך. מליל עני מחזק ממכו. דא יצר טוב מיצר הרע. בגין דילה"ל תקיף הוא כאבנא. כמה דכתיב (יחוקאל לי) והסירותי את לב האבן. ילר הטוב הוא בשרא. דכתיב ונתתי לכם לב בשר: (ג-רסו:)

בכול דלעילא כגווכא אמר . רבי הבה דנפש כוח ונשמה דכלא חד וקשורא חד (א) אוף הכי דרגין ונשמה כוס 593 תלת מתפרשן לתתא בבר כש. ואיכון קשורא חדא ורוא חדא. כשמה סלקא לעילא גו כביעו לבירא (ג) רוח עאל בגנתא דעדן כגוונת דלעילה (י) נפש אתישבא גו קברה (ז). ובכל זמנה דגרמי השתכחו גו קברה. ההי נפש אשתכחת תמן (ה) רוא הכא לאינון דידעי ארח בשעתה דנשמתה מתעטרה דהלי הטאה . השוט ורוהא קאים בנהירו . הדישא גו עערא לעילא בשבתי וירחי וומני (ו) האי לפש בשעתא עלאה כהית מגו כהירו עלאה לדיירא בגכתא דעדו דלות קברא קיימא איהי 13 · .7'521 נהיר דהות גו גופה בקדמיתה . וכל ואתגלימת בדיוקנא דיוקנא סלקן ומשבחאן ואודן איכון גרמי בסהוא פלמותי תחמרנה ה׳ מי כמוך. לקב״ה. הה״ד כל אומרות לא כתיב אלא תאמרנה. ואלמלי אתיהיב רשו לעינה למחמי יחמי בליליה (דעייל) [דנפיק] שבתה גני על כדיוקנין וזמכי ירחי ולילי 336 לקב״ה . 1590 ומשבתו 1716 קברי דבני כשא קא מעכבא להו דלא ידעין ולא משגיחין על מאי קיימין בהאי עלמא. ולא חששין לאשגחא ביקרא דמלכא עלאה בהאי עלמא. כל שכן לאשגחא ביקרא דההוא עלמא: (כ-קמכ.)

רעיא מהימנא כתיב כל עלמותי תחמרנה אמר ה׳ מי כמוך. הכי אוקמוה מתרי מתניתין. רבע עוכותיו חקוקין על עלמותיו. והכי לדיק

אמרו ברוח הקודש. כל עצמתי תאמרנה. וכי מיי ראה עצמות שיאמרו שירה. אלא מקרא זה בזמן עתיד להחיות מתים. ועתיד הקב״ה שהקב״ה לתקן העצמות ולהקרב כל אחד ואחד למקומו. שכתוב (יחוקאל לי) ותקרבו עצמות עצם אל עצמו. וכתוב (ישעי׳ נח) ועצמותיך ימליץ. ואז עתידים הם לאמר שירה. מה השירה שיאמרו. ה׳ מי כמוך. וזו השירה טובה מהשירה שאמרו ישראל על הים. שהרי הם לא הזכירו שם הקדוש אלא אחר שלש תיבות. שנאמר מי כמוך באלים ה׳. וכאו הם יקרמו להזכיר שם הקדוש. שכתוב ה׳ מי כמוך. מציל עני מחזק ממנו. זה יצר טוב מיצר הרע. לפי שהיצר הרע תקיף הוא כאבן. כמו שכתוב (יחוקאל לו) והסירותי את לב האבן. יצר הטוב הוא בשר. שכתוב ונתתי (ג-רסז:) לב בשר: (ג-רסז:)

רבי אבא אמר. כרמיון שלמעלה בסוד של נפש רוח ונשמה שהכל אחד וקשר אחד (ה) אף כך למטה מתחלקים שלש מדרגות נפש רוח ונשמה באדם. והם קשר אחד וסוד אחד. הנשמה עולה למעלה תוך נביעת הבאר (נ) הרוח נכנס בגן העדן כרמיון שלמעלה (ג) והנפש תשב במקום הקבר (ז).. ובכל זמן שהעצמות נמצאים תוך הקבר. זאת הנפש נמצאת שם (ה) ויש כאן סוד לאותן היודעים דרך האמת והם יראי חטא. בזמן שהנשמה מתעטרת למעלה תוך עטרה הקדושה. והרוח קיים בהארה עליונה בשבת חורש ומוער (ו) זאת הנפש בשעה שמרוח יורד מתוך הארה העליונה לשבת בגן העדן והוא מאיר ומתנוצץ. אז הנפש נמצאת בקבר ונצטיירת באותה הצורה שהיתה קודם בהגוף. וכל אותן העצמות בזאת הצורה עולים ומשבחים ומודים להקב״ה. זש״כ כל עצמותי תאמרנה ה׳ מי כמוך. אומרות לא כתוב אלא תאמרנה. ואלמלי ניתנה רשות לעין לראות תראה בליל (כניסת) ןיציאתן השבת ולילות של חדשים ומועדים כצורות אנשים על גבי הקברים מודים ומשבחים להקב״ה. אבל טפשות האנשים בעוכרם שאין יורעים ואין משגיחים על מה מתקיימים בעולם. ואין דואגים להשגיח בכבוד מלך העליון בעוה"ז. כל שכן להשגיח בכבוד של עולם

ההוא: (ב-קמב.)

אמר רועה הנאמן כתוב כל עצמותי תאמרנה ה׳ מי כמוך. כך ביארו בעלי משנה. רשע עונותיו חקוקין על עצמותיו. וכן

הצדיק

#### זיו הזהר

(ל) נסיד רוח ונשמה דלעולא הם העולמות של מלכות תפארת ובינה: (כ) היינו לאתר מיתה הנשמה צרורה בצרור התיים (ל) 🗂 תחת כנפי השכינה שנקרא נן עדן העליון: (ג) זה גן עדן התחתון: (ד) מפורשי הזהר פירשו שאין המכוון תוך הקבר ממש אלא באויר בית הקברות נגד מקום הקבר: (ס) ואם ינשאו העצמות למקום אחר תעיף גם הנפש שמה: (ו) כי בימים ההם בתעלה הרוח מן נ״ע התחתון לנ״ע העליון ונקשר שם עם הנשמה ומקבל ממנה הארה חדשה. ואו תעיף הנפש לנן ערן התחתון במקום הרוח. ובמוצאי שבת ויויים חוור ויורד הרוח 7ג"ע התחתון ונתקשר עם הנפש שלו. ואו מקבלת הנפש ממנו הארה חדשה. ונפרדת הנפש מן הרות במוציש ויויים ותעיף למקומה לחצר מות. ושם משפעת הנפש על העצמות שבקבר הארה חדשה ממה שקבלה מן תפיאן הרוה מן הנשמה. ועי"ו עולה מן הקבר כה האחרון של האדם שנקרא הבלא דגרמי. והנפש מתלבשת בזה ההב? של העצמות כמי אמת לפי מדרגתה. וזהו כל עצמותי האמרת להקבר ומשבחת להקביה כל אחת לפי מדרגתה. וזהו כל עצמותי האמרנה בלשון עתיד. והיימ לאחר מיתה :

3

רשון קורש

תהלים לה--לו לשון הוהר

הצדיק זכיותיו חקוקין לו על עצמותיו. ולפיכך אמר דוד כל עצמותי תאמרנה. ומפני זה נדרש מי מעיד על האדם קורות ביתו. אלו עצמות הבנוים על המוח שהוא מים. ועליהם היה מרמז דוד (תהלים קד) המקרה במים עליותיו. המקרה לשון תקרה. ולמה בעצמות יותר מבשר גידים ועור. לפי שהעצמות הז לבנות והכתב שחור. ושחור לא ניכר אלא מתוך לובן. ולא עוד אלא שהגוף על העצמות עתיד לקום לתחיה. ובעבור זה הזכיות והעונות חקוקין על עצמותיו. ואם יזכה יקום הגוף על העצמות שלו. ואם לא יזכה לא יקום ולא תהיה לו תחיית המתים: (ג-ערה.)

19

צדיין כהררי אל משפטיך תהום רבה אדם ובהמה צדיין תושיע ה׳. אמר רבי יוסי מקרא זה יש פעיין בו. אבל בוא וראה צד״ק שהוא כתר קדוש למצלה (ה) כהררי אל. הנהו כאותן הרים עליונים הקדושים שנקראים הרי אפרסמון טהור. ולפי שהיא עוקה להתקשר בהם למעלה. כל הדינים שלה במשקל אהד לכל. שאין באותו הדין רחמים. משפטיך תהום רבה. משפט שהוא רחמים יורד למטה למדרגה ההיא בשביל תיקון העולם. ומרחם על הכל ועושה הדין ברחמים למתק העולם. ומפני שהוא וחמים אדם ובהמה תושיע ה׳. לכל במשקל אחד : אדם ובהמה. זה נתבאר. דהיינו מי שהוא אדם ועושה עצמו כבהמה (נ): (ג-צא.)

למדנו שאמר רבי יוסי פעם אחת ישבתי לפני רבי אלעזר ב״ר שמעון. שאלתי אותו ואמרתי. רבי מה ראה דוד לומר אדם ובהמה תושיע ה׳. אדם מובן. בהמה למה. א"ל יפה שאלת. הכל בחשבון הוא. אם זוכים הרי אדם ואם אין זוכים הרי בהמה. אמרתי רבי סוד הדבר אני רוצה לדעת. א"ל הכל נתבאר. ובוא וראה הקב״ה קרא לישראל אדם כדמיון שלמעלה. וקרא אותם בהמה. והכל בפסוק אחר. שכתוב (יחיקאל לר) ואתן צאני צאן מרעיתי וגו׳. ואתן צאני צאן מרעיתי. הרי בהמה. אדם אתם. הרי אדם. הרי שישראל נקראים אדם ובהמה. ולפיכך אדם ובהמה תושיע ה׳. ועוד סוד הדבר. זכו אדם כדמיון שלמעלה. לא זכו נקראים בהמה. וכלם נתברכים בשעה אחת אדם שלמעלה

לדיק זכיותיו חקוקין לו על עלמותיו. ובנין כך אמר דוך כל עלמותי תחמרנה. ובגין דח חתמר מי מעיד על האדם קורות ביתו. גרמין בנויין על מוחא דאיהו מיא. ועלייהו קא רמיו דוד (תהנים קד) המקרה בגרמין בגרמין בגרמין יתיר מבברא וגידין ומשכא. בגין דגרמין איכון הוורין וכתיבה הוכתה. והוכתה לה השתמודעה הלה מנו סוורו.. ולה אלא דגופא על גרמין עתיד למיקס. 117 ובנין דא זכווי וחובוי חקוקין על גרמין דיליה. ואס יוכה יקום גופא על גרמין דיליה. ואי לאו לא יהום ולא יהא ליה תחיית המתים: (ג-ערה.)

15

צדקתך כהררי אל משפטיך תהום רבה אדם ובהמה תושיע ה׳. אמר רבי יוסי האי קרא אית לאסתכלא ביה. אבל תא הוי לד״ה כתרא קדישא אל. כאינון טורין עלאין (ה) כהררי עלאה הדיביו דההרון טורי דהפרטמונה דכיה. ובגין דהיהי לאתקברה בהו לשילה. כל דינהה בביהולה סלקא מדה לכוח. דלית בההוח דינה רחמי. משפטיך תהום - הדה להחום משפע דאיהו רחמי נחית לתתא רבה. דרגא לתקנא שלמין. וחיים של כלא ושביד דינא ברחמי לבסמא עלמא. ובגין דאיהו רחמי אדם ובחמה תושיע הי. לכלא בשיקולא חדא : אדם ובהמה. הא אוקמום. מאן דהוא אדם ושוי לנרמיה כבהמה (ג): (ג-24.)

תאנא אמר רבי יוסי יומא חד יתיבנא קמיה דרבי אלעור ב״ר שמעון. שאילנא ליה ואמינא. רבי מאי קא חמא דוד דקאמר אדם ובהמה תושיע ה׳. אדם תינת. בהמה למה. איל יאות באלת. כלא במנינא הוא. 62126 .0003 . 101 - 63 אדס 121 א״ל כלא אתמר. רוא דמלה קא בעינא. 137 ותא חזי קרא קב״ה לישראל אדם כנוונא דלעילא. והרא להו בהמה. וכלא בחד קרא. דכתיב (יחוקא: לד) ואתן לאני לאן מרעיתי וגו׳. ואתן לאני לאן מרעיתי. וישראל אתם. הה הדס. 926 בהמה. 60 אקרו אדם ובהמה. ובג״כ אדם ובהווה תיביע ה׳. ועוד רוא דמלה. זכו אדם כגוונא דלשילא. לא זכו בהמה אקרון. וכלהו מתברכאן בבעתא הדא. אדם דלעילא

#### ויו הזהר

(ז) מפרשי הווה״ק גדהקו באן מאד בפירושם. אכל המכין יראה שאחר כל הפירושים אין מיושב. כי זה כלל ידוע בהכמת הכב"ה שבאשר הצדיק שהיא המדבות עודה אי אפרסמונא דביא שהיא הבינה או נעשה המתקת הרין, כי הבינה הנם שרינין מתערין מינה אבל כמקומה היא ררמים נמורים ושם היא המהקת הרין, ולולי רמיסתפינא אני אומר שגם כאן נלקה הוהר בחםר יתיר והלוף עדי ההעתקות של אינם מבינים או עלי המרפיסים, וכל רעתי שכך היא גירכא הנכונה. "אבל תא חזי צר״ק כתרא קרישא עלאה כל דינהא בשיקולא הרא דכלא (לאדם ולבהמה, אבל באתערותא דלתתא איהי סלקא לעילא לאתבסמא. ובדין) צרקתך כהררי אר. כאינון מורין עדאין קרישין דאקרון מורי האפרסמונא הכיא. ובגין ראיהי סלקא לאתקשרא כהו לעילא משכשיך חהום רבה. משפש ראיהו רחמי נחית ההתא" וכו' עד הככות, וכוונתו בקיצור שאמר דור ההואי שצדקתך תעלה להיות כהררי אל. שיומתקו שם הגבורות והדינין שלה, ועיין ירד משפשר שהוא מדת הרחמים אל תהום רכה הרוצה לכלוע הכל. ויופיע שם בהארת הרחמים לכמל החשכות של שליבת הרין שלא ישלט אפילו על הרשעים שהם ככהמות גרמו, ומה שאמר אדם ובהמה כווגתו בצריק ברשע. (כ) פי׳ להיות מן הנעלבים ואין עולבים ז

6

לשוז הוהר

תהכים כו-כז כשון קודש

שלמעלה ובהמה שלמטה (ג) וכל שכן שהכל יש בהם

בישראל. זש״כ ארם וההמה תושיע ה׳ : (ג-קמו.)

בי עמך מקור חיים באורך נראה אור. אמר רבי חייא

ואינו פוסק לעולם השוכן בתוך החכמה העליוגה

מהכל (ז) זש״כ כי עמך מקור חיים. עמך תשכון ואינה

נפרדת מעמך לעולם בחביבות של הכל. מקור היים.

לפי שהיא מקור ומעין של חיים להשפיע חיים לעץ

העליון ולהאיר המנורות (ה) וע״כ עץ ההוא נקרא

עץ חיים. עץ הנטוע ומושרש בתוך אותו מקור החיים.

ועל כן באורך גראה אור. באורך. זה אור הגנוז

לצדיקים לעולם הבא. שנאמר וירא אלהים את האור כי. טוב. ומאור ההוא עתידים ישראל להאיר לעולם

הבא : ר״א כי עמך מקור חיים וגו׳. זה הקכ״ה שהוא

עץ העליון באמצע הגן הנאחז לכל הצדרים (י) מת

הטעם. לפי שנאחז בו במקור חיים ההוא. ומעטר לו

בעטרות עליונות סביב הגן. כמו אם המעטרת לבנה

על הכל. זש״כ (שיר ג) צאינה וראינה בנות ציון וגו׳. ובעבור זה כי עמך מקור חיים. ועל כן באורך נראה

אור. רבי יצחק אמר כי עמך מקור חיים. זה כהן גרול שלמעלה. וכנגרו כהן גרול למטה (ז) לפיכך

היה ממשיך הכהן שמן משחת קודש העליון למטה

בהרלקת הנרות. למעלה כהן גרול השלם בשלימות

של ז׳ ימים העליונים להתעטר על הכל. כנגר זה ז׳ ימי מלואים לכהן שלמטה להמצא הכל כרמיון שלמצלה : (ג-ליו.)

כי עמך מקור חיים. זה שמן העליון שנמשך

85 12

דלעילא ובסמה דלתתא (ג) וכל שכן דכלא אית בהו בישראל. הה"ד אדם ובהמה תושיע ה׳: (ג-קמו.)

עמך מקור חיים באורך נראה אור. אמר רבי חייא 🗅 שמן עלאה דכגיד מקור חיים. דא עמך ່າວ פסיק חכמה עלאה דשריא לטלמין 631 123 דכלא (ד) הה״ד כי עמך מקור חיים. עמך שריא ולא מתפרשה מכך לעלמין בהביבותה דכלה. מקור היים. בגין דהיח מקורת ומבועת דחיים לתפקת חיים לתילנת עלאה ולאדלקא בולינין (ה) וע״ד ההוא אילנא אקרי עץ חיים. אילנא דנטוע ואשתרשא בגו ההוא מקורא דחיים. 7227 ועל דה בחורך כרחה הור. בהורך. דה הור ללדיהייא לומנא דאתי. דכתיב וירא אלהים את האור כי סוב. ומההוא נהירו זמינין ישראל לאנהרא לעלמא דאתי: ד"א כי עמך מקור חיים וגו׳. דא הב"ה דאיהו אילנה עלאה במליטות גנתה דאחיד לכל סטרין (ו) מאי פעמא. בגין דאחיד ביה בההוא מקור חיים. ואעמר ליה בעסרין עלאין סחרניה דגנתא. כאמא דמעטרא לברה על כלא הה״ד (ביר ג) לאינה וראינה בנות ליון וגו׳. נראה ובגין כך כי עמך מקור איים. ועל דה בהורך אור. רבי ילחק אמר כי עמך מקור חיים. דא כהן גדול לעילא. לקבליה כהן גדול לתתא (י) בג״כ כהנה משה רבות לתתא עלאה קדישא לנגיד בולינין. לעילה כהן גדול שלים בשלימו ואדליק דו׳ יומיו עלחיו לחתעסרה על כלה. לקביל דה ו׳ ימי מלואים לכהנא דלתתא לאשתכח כלא כגוונא דלעילא: (ג-לד.)

19

לקרוך אל תתחר במרעים אל תקנא בעשי עולה. אמר רבי יצחק אל תתחר במרעים. מאן אינון מרעים. דלא כתיב חטאים או רשעים. אלא מרעים שמריעים לעצמם ולאותן שמתחברים עמהם. רבי יהודה אמר מרעים. הרחק עצמך ממרעים שלא תהיו ריעים וחברים ביחר. שלא יריעו לך מעשיו (ב-מה ותתפס בחטאיו: (ב-מה

פתח ההוא ינוקא ואמר. לרוד אל תתחר במרעים. דרוד. אם שירה לא נאמר מזמור. אם תפלה לא נאמר תפלה. אלא בכל מקום לרוד סתם רוח הקודש אמרו. אל תתחר במרעים. מהו אל תתחר במרעים. אל תתחבר

#### זיו הזהר

תתחבר

(ג) פיי אדם דלעילא היינו תפארת. וכהמת דלתתא היינו מלכות. פי אד״ם בגי׳ מ״ה שוה השם הוא שורש התפארת וכהמ״ה כגי׳ בין שות חשם הוא שורש המכות. וכאשר זוכים מתנהגים ברחמים של התפארת. ואם אין זוכים מתנהגים ברין של המכות. זוהו שמסיים זכל שכן שהכל תולה במעשיהם של ישראל. שלפי מעשיהם כך היא ההנהגה של מעלה: (ז) שמן עלאה זו השפע הכא בלי הפסק כן החכמה אל הכינה שנקראת מקור חיים. ואומר אל החכמה כי עמך. שהמקור חיים עמך תשבן תמיד. ונקראים תרין רעין דלא מתפרשין: (ס) הבינה משפעת תיים אל התפארת עץ החיים: (ו) לפי פירוש זה גדרש כי עמך על התפארת שה:א מרכז הול ספירות והן נכללות בו. ואומר אל התפארת כי עמך הוא המקור חיים וו הבינה. והיא מעשות אותך כאם המעשרת לכנת בשפע של כל פוב סלה: (ו) ורכי יצחק דורש כי עמך על ספירה הראשונה שאחר הבינה והיא ספירת חסד שנקראת כהן גדול. כי כהן הוא מדת החסוד וכן נדולה היינו חסד. ואומר אל החסר כי עמך מקור חיים דהיינו הבינה. כי החסד הוא ספירה הראשונה שאחד הבינה ונשתלשל ממנה. וכמו שהחסר הוא יומא דאויל עם כולא יומין. פי׳ עם שאר הספירות שאחריה שככללן הן שכע. כן הכהן נדוד שלמטה ניתן דו בשביד זה ז' ימי המדואים דהכן המשכת השפע שמן משחת קודש למטה ע"י הדדקת ז' קני המגורה :

19

לדוד אל תתחר במרעים אל תקנא בעשי עולה. אמר רבי ילחק אל תתחר במרעים. מאן כתיב המאים או רשעים. אלא אינון מרעים. דלא מרעים דאבאישין לגרמייהו ולהני דמתחברן בהדייהו. רבי יהודה אמר מרעים. ארחיק גרמך ממרעים דלא מהוון ריעים וחברים כחדה. דלה יבחישו לך עובדוי ותתפם בחפאוי: (כ-מה:)

פתח ההוא יכוקא ואמר. לדוך אל תתחר במרעים. לדוד. אי שירתא לא האמר. אי תפלה לא האמר. אתר לדוד >>3 סתם רות הקודש אמרו. £XD תתתר במרעים. אל אל תתחר במרעים. מהו אל

5

ð

תתחבר הי׳ צריך לומר. אלא אל תעשה קטטה במרעים. פפי שאינד יודע השורש שלך ואולי לא תוכל לו. ויכול להיות שהוא עץ שלא יעקר לעולם ותדחה מפניו. ואל תקנא בעושי עולה. שלא תסתכל במעשיהם ולא תבא לקנא עליהם. שכל מי טרואה מעשיהם ואינו מקנא להקב״ה עובר על ג׳ לאוין. שנאמר (שמות כ) לא יהיה לך אלהים אחרים על פני. לא תעשה לך פסל וכל תמונה. לא תשתחוה להם ולא תעבדם. כי אנכי ה׳ אלהיך אל קנא. לפיכך מוטב לו לארם שיבדל מהם ולסור דרכו מהם: (א-רלט.)

בארץ ורצה אמונה. אמר מוב שכן ארץ ורצה אמונה. אמר רבי יוורה בטח בה׳ ועשה טוב. מהו ועשה טוב. אלא כך למדנו בעשיה שלמטה נתעורר עשיה שלמעלה. והרי ביארו שכתוב ועשיתם אותם. כביכול אתם תתקנו אותם. לפי שבזאת ההתעוררות שלכם שאתם עושים למטה נתצורר למעלה. וע״כ ועשה טוב כתוב. ואין טוב אלא צויי״ק (ה) שכתוב (ישעי׳ ג) אמרו צדיק כי טוב. וכיון שאתם תעשו צדקה ודאי טוב ההוא יתעורר. ובכן שכן ארץ ורעה אמונה והכל אחד (:) שכן ארץ. ארץ העליונה, שהרי אין לך בעולם מי שיוכל לשכון אצלה עד שיתעורר טוב ההוא אליה (נ) וכיון שזה האדם יעורר לו כגיכול הוא מתקן אותו. ובכן שכן ארץ. תשכון אצלה וואכל פריה תשתעשע עמה. ורעה אמונה. זו אר״ץ והכל אחד כמש״כ (ההלים צב) ואמונתך בלילות. ורעה אמונה. תהי׳ מנהיגה בכל רצונך. ואם לא תעורר לנגדה טוב ההוא. התרחק ממנה ולא תקרב אצלה. לא תקרב לתוך כבשן אש בוער. ואם תקרב אצלה תהיה זאת ביראה. כמי שמפחד מן מות. שהרי בכן אש בוער ושורף העולם בשלהבת שלו. ורק כטיתעורר לנגדה טוב ההוא אז תשכון אצלה ואתה אל תפחד ממנה. ובכן (איוב כב) ותגזר אומר ויקם לך ועל דרכיך נגה אור. בוא וראה בני האמונה מנהלים לאר״ץ הזאת כרצונם בכל יום. מי הם בני האמונה. אותן שמעוררים טוב ההוא לנגדה (ז) ואינו חס על שלי. ויודע שהרי הקב״ה יתן לו יותר. כמש״כ (משלי יא) יש מפזר ונוסף עוד. מה הטעם. לפי שזה האדם מעורר בויכות לנגדו. ואינו אומר אם אתן כך עכשיו מה אעשה למחר. אלא הקרוש ברוך הוא נותן לו ברכות עד בלי די כמו שנתבאר: (ג-קי:)

פתח רבי יוסי ואמר בטח בה׳ ועשה טוב וגו׳. אשרי חלקו של איש שעושה טוב משלו. שהרי נתעורר טוב בכנסת ישראל. ובמה. בצדקה. שכאשר מעורר צדקה הרי אז טוב נתעורר אל כנסת ישראל. וע״ז כתוב (משלי י) וצרקה תציל ממות. מפני מה. לפי שצרקה עץ החיים הוא. והוא נתעורר על עץ המות ולוקה ממנו אותן הנאחזים בו ומצילם מן מיתה. מי גורם לאותו עץ החיים שיתעורר לזה. הוה אומר זאת הצדקה

תתחבר מבעי ליה. אלא אל תעביד תחרות במרעים. בגיו דלא ידעת יסודא דגרמך ולא תיכול ליה. דילמה איהו הילנה דלה התעקר לעלמין ותדהי קמיה. ואל תקנא בעובי עולה. דלא תשנח בעובדיהון ולא תיתי לקנאה עלייהו. דכל מאן דחמי עובדיהון 651 קני לקב״ה העבר על תלת לאוין. דכתיב (שמות כ) לא יהיה לך אלהים אחרים על פלי. לא תעשה לך פסל וכל המונה. לא תבתחוה להם ולא תעבדם. כי אכני ה׳ אלהיד אל קנא. בג״כ בעי ליה לב״כ לאתפרשא מכייהו ולמסטי אורחא מכייהו: (א-רלט.)

בשה בה׳ ועבה טוב שכן ארץ ורעה אמונה. אמר רבי יהודה בעת בה׳ ועשה עוב. מהו ועשה טוב. אלא הכי תנינן בעובדא דלתתא יתער עובדא רלטילא. אוקמוה ועשיתם והא אותש. כביכול להון. בגין דבההוא אתערותא דלכון אתון תפבדון דחתון עבדין לתתח חתער לעילה. וע״ד ועשה טוב כתיב. ואין טוב אלא לדי"ק (א) דכתיב (ישעי׳ ג) אחרו לדיה כי טוב. וכיון דאתון עבדין האי ודאי ההוא טוב כדין יתעל. ורעה פכן ארץ אמונה וכלא בכן ארז. ארז עלאה. דהא לית לך (כ) מד בעלמא דיכול למשרי בהדה עד דיתער ההוא טוב (2) לגבה כביכול ליס דיתער וכיון הוא עביד ליה. וכדין שכן ארץ. שרי בגווה איכול איבה אבתעבע בהדה. ורעה אמונה. דא אר״ך וכלא חד כד"א (חהלים לב) ואמולתך בלולות. ורטה אמונה. היי דבר לה בכל רטותך, ואי לא תתער לקבלה ההוא טוב. אתרחק מילה ולא תקרב בהדה. לא תהרב לגו אתין נורא יקידתא. ואי תקרב בהדה הא בדחינו. כמאן דדחיל מן מותא. דהא כדין נורא ואוקיד עליוא בשלהובוי. וכיון דליה. דאתער לקבלה ההוא טוב כדין ברי בנווה ולא תדחל מילה אלת. וכדין (איוב כנ) ותנור אומר ויקם לך ועל דרכיך כנה אור. תא חזי בני מהימנותא מדברי להתי לרעותהון בכל יומא. מאן אינין בני מהימנותא. אימון דמתערי ההוא עוב לקבלה (ד) ולא חם על דיליה. וידע דהא קב"ה יהיב ליה יתיר. כד"א (משלי יא) יש מפור ונוסף עוד. מאו עעמא. בנון דסאו אתער ברכאן לקבליה. ולא יימא אי אתן האי השתת מאי אעביד למחר. אלא קידשא בריך הוא יהיב ליה ברכאן עד בלי די כמה דאוקמוה: (ג-קי:)

פתח רבי יוסי ואמר בטת בה׳ ועבה טוב וגו׳. זכאה הולקיה דב"ל דעביד טוב מדידיה. דהא אתער טוב בכנסת יבראל, ובמאי, בלדקה. דכד אתער לדקה הא כדין טוב אתער לגבי כנסת ישראל. וע״ד כתיב (מבלי י) ולדקה תליל ממות. מאי טעמא. בגין דלדקה אילנא דהייא הוא. ואתער על ההוא אילנא דמותא אינון דאחידן ביה ושויב לון מן מותא. מאן וכשיצ גרים לההוא הילנא דהיי דאתער להאי. הוי אימא האי 2790

זיו הזהר

לן (h) מוב זה כפירת היכוד כה המשפיע: (ג) ארץ ואמונה דכל אהד. שניהם רמו על השכיוה: (ג) פוי להשפוע בה שפע ממעל: (ד) כאן מיירי במצות נתינת צדקה. שע"י נהינת צדקה נתעורר כוב העדיון שהוא היכוד להשפיע בדמלכות שפע ממעל: 6 6

515 הוא עביל עביד. כביכול דאיסו 2760 כדייה (תהלים קי) עושה לדקה בכל עת (ה) והא לעילא. אתמר: (ג-קיא.)

רבי פינחם פתח ואמר. במח בה׳ ועשה מוב שכן ארץ ורעה אמונה. בטח בה׳ כדקא יאות. ועשה פוב. תקונה דברית קדישה דתהה מתקן ליה ונטיר ליה כדקא יאות. ואי תעביד דא אנת תהא הכא בארעא. ויתון ויתפרנם מכך ההיא אמונ״ה דלעילא. [הה״ד מכך שכן ארץ ורעה אמונה. שכן ארץ. ארץ קדישא תשרי 53 לרד דההיא החיים. **מכד** עלאה ההוא טוב (ו) ורעה אמונה. ההיא אמונה דלעילא ימון ויתפרנס מניה על ידך. ואי תעביד דאן כדין תתענג על ה׳ ויתן לך משאלות לבך. כל דא אתתקנת בתקונא ברית אתהן כלא: (ג-רכה:) כיון דחתקנת רברית.

נער הייתי גם זהנתי ולא ראיתי לדיה נעוב וזרעו מבקש לחס. רבי ייסא זומא שאיל לרבי שמעון וגו׳. האי נס זהכתי סייתי כעל ואמר. כתיב הרא אוקמוה דשרו דעלמא אמרו. אי איהו אמרו בהכמתא יאות כשא. א״ל ברי いろ רחשבין יתיר ממחי כער הייתי גס אתמר הוא. דהא ביחודא קדישא זקנתי. והכי הוא. ולא ראיתי לדיק נעוב וזרעו מבקש לחם. דה הוה שבחה דיחודה. דלה השתכח יום בלה לילה. דהא לילה ביה אשתכח תדירא (י) וזרעו לא מבקש לחם. דהא בהדיה שריא דלא אתפרשא מניה לעלמין וומינא היא לגביה. וע״ד לא אלטריך למתבע עלה. א״ל ובזמנה דגלותה מהי היה. א״ל לה ראיתי לדיק כעזב ודאי. דהא לדיק אחיד לעילא ואחיד לתתא ולא כעזב לעלמין. אחיד לעילא בומכא דגלותא. ובומכא ארדא אחיד לתרין סטרין לעילא ותתא. ולעלם לא (.sop-6) :: 3(0)

צדיקים יירשו ארץ וישכנו לעד עליה. אמר רבי דרחימו אתערותא שמעון תא חזי אתערותה דרחיתו דכנסית ישראיל לגבי קבייה נשמתהון דלויקיא לתתא מזי 60 מתערין לה. בגין דאיכון אתיין מסטרא דמלכא מסטרא מסטרא לנוהבא מטי דדכורה. והתערותה דה אתער השתכה דדכורה רחימותא. דדכורה והתער תביבו ורחימותה לנוקבה. וכדין נוקבה התקשרת ברחימותה דכוקבא בווכה תיהובתה **כהאי** רכורה. 1335 מיין תתאין לקבל מיין עלאין לאו איהו למשדי זכאין איכון לדיקיא דלדיהיא. בנשמתהון 636 בהאי עלמא ובעלמא דאתי. דעלייהו קיימין עלאין ותתאין. וע״ד (מבלי י) ולדיק יסוד עולם כתיב סתם (ח) ורוא יסוד"א דלעילא . ואיהו יסוד"א דכלא לדיק איהו ישראל אתכלילת מלדיקייא מעילא וכנסת לתתה. ומתת

הצדקה שהאדם עושה כביכול שזה עושה צדקה למעלה, כמש״כ (תהלים קי) עושה צדקה בכל עת (ה) וזה נתבאר : (ג-קיא.)

רבי פינחס פתח ואמר. בטח בה' ועשה טוב שכן ארץ ורעה אמונה. בטה בה׳ בכל לב. ועשה טוב זה תקון הברית קודש שתהיה מתקנו ונוטרו כראוי. ואם תעשה כך אתה תהיה כאן בארץ. ותיזון ממך ותתפרנס ממך אותה האמונ״ה שלמעלה. וזש״כ שכן ארץ ורעה אמונה. שכן ארץ. ארץ הקדושה העליונה ארץ החיים. שזאת הארץ ינוח בה טוב ההוא (ו) ורעה אמונה. זאת האמונה שלמעלה תיזון ותתפרנס ממנו על ידך. ואם תעשה כךן אז תתענג על ה׳ ויתן לך משאלות לבך. כל זה תתקן בתקון הברית. וכיון שתתקן הברית הכל יתתקן: (ג-רכה:)

נער' הייתי גם זקנתי ולא ראיתי צדיק נעזב וזרעו מבקש לחם. רבי ייסא זוטא שאל לרבי שמעון

ואמר. כתוב נער הייתי גם זקנתי וגו׳. הרי דרשו שמקרא זה שר העולם אמרו. האם הוא אמרו בחכמה יתרה ממה שחושבים האנשים. א"ל בני ודאי כך הוא. שהרי על היחוד הקדוש נאמר נער הייתי גם זקנתי. וכן הדבר. ולא ראיתי צדיק נעזב וזרעו מבקש לחם. זהו שבחו של היחוד. שלא נמצא יום בלא לילה. שהרי הלילה נמצאת אצלו תמיד (ו) וזרעו לא מבקש לחם. שהרי עמו תשכון שאינה נפרשת ממנו לעולם ומזומנת היא אליו. וע״כ אינו צריך לתבוע אותה. א״ל ובזמן הגלות מה היא. א״ל לא ראיתי צדיק נעזב בודאי. שהרי צדיק נאחז למעלה ונאחז למטה ואינו נעזב לעולם. נאחז למעלה בזמן הגלות. ובזמן אחר נאחז לשני צדדים למעלה ולמטה. ולעולם לא נעזב: (א-קסבי)

צדיכום יירשו ארץ וישכנו לעד עליה. אמר הבי שמעון בוא וראה התעוררות האהבה של כנס״ת ישרא״ל להקב״ה נשמותיהם של הצדיקים למטה מעוררים לה. לפי שהם באים מצד המלך מצד של בחינת זכר. והתעוררות הזאת מגיע להשכינה כוצד בחי׳ זכר ונתעורר אהבה. נמצא שבחי׳ זכר מעורר חביבות ואהבה להשכינה. ובכן היא נקשרת באהבה אל הקב״ה. כדמיון זה השתוקקות מדת המלכות להעלות מים תחתונים לעומת מים עליונים אינה אלא בנשמותיהם של צדיקים. זכאים הם הצדיקים בעוה"ז ובעוה"ב. שעליהם מתקיימים עליונים ותחתונים. וע"כ (משלי י) וצדיק יסוד עולם כתוב סתם (מ) וסוד של הכל שהצדיק הוא יסו״ר למעלה. והוא יסו״ר למטה. וכנסת ישראל נכללת מן צדיקים מלמעלה

ומלמטה

#### זין דודוי

(5) רצה לומר שמו שגותן צרקה הוא עושה למעלה צרקה בכל עת. מי שגורם התחברות כיל שהוא הימוד אל עית שהיא המלכות.
(5) רצה לומר שמו שגותן צרקה הוא עושה למעלה צרק מורה על דין וצרקה מורה על רחמים: (1) היינו ספירת הימוד שנקרא מוכ ועיין נעשה מן צריק שם המלכות צרקיה. צרק מורה על דין וצרקה מורה על רחמים: דהשפוע בה שפע ממעל: (ו) יום היינו תפארת ולילה זו המלכות. גם להם היינו מלכות. וצריק הוא היסוד. והמכין יבין : ויען כי זה דבר קשה מאד להסביד סוד העמוק של זה המאמר לכן הייתי מוכרה לקצר המאמר ולהצניע עמי לצנועין: (ה) סתם עולם יש לדרוש על עולם הוה וגם על עולם העליון :

לשון קודש תהלים לז-לח-לט לשון הוהר

ומלמטה (ט) צדיק מצר זה וצריק מצר זה יורשים אותה. זש"כ צריקים יירשו ארץ. יירשו אר"ץ ודאי. בוא וראה הצדיק יורש לה לזאת האר"ץ וממשיך עלי׳ ברכות בכל יום. ונשפע לה ממתקים ומעדנים בהמשכה עליונה שנמשך אלי׳. והרי נתבאר הענין: (א-קנג:)

75

ימישלימי רעה תחת טובה ישטנוני תחת ררפי טוב. אמר רבי יוסי כתוב (משייכ) אל תאמר אשלמה רע קוה לה׳ ויושע לך. התחלת המקרא אזהרה שלא ישלם אדם רע למי שעשה לו טובה. כמו שכתוב ומשלמי רעה תחת טובה וגו׳. לפי שכתוב (משייז) משיב רעה תחת טובה לא תמוש רעה מביתו. וסוף המקרא רעה תחת טובה לא תמוש רעה מביתו. וסוף המקרא מזהיר אפילו למי ששלמו לו רעה תחת טובה שעשה למי. שאין לו לשלם רעה תחת הרעה ההוא ששלמו לו. אלא טוה לה׳ ויושע לך: (א-רא.)

קרישה לעזרתי אדני תשועתי. אמר רבי חייא בוא וראה שבכל מקום הקב״ה תובע עלבון הצריקים יותר מעל שלו. שהרי כמה הם בני העולם שמחרפים ומגדפים למעלה. כגון סנחריב חרף וגרף ואמר (מלכים ב׳ יח) מי בכל אלהי הארצות וגו׳. והקב״ה נתל ולא תבע ממנו. וכיון שהושיט ירו על חזקיה נה כתוב (שם יט) ויצא מלאך ה׳ ויך במחנה אשור וגו׳. ירבעם בן נבט היה עובד ע״ז ומקטר אליה וגר׳. ירבעם בן נבט היה עובד ע״ז ומקטר אליה וגר׳. זרבעם בן נבט היה עובד ע״ז ומקטר אליה וגר׳. זרבעם בן נבט היה ארבע ממנו. וכאשר בא עדו וגר׳. זרבעם ירו לנגדו. מיה כתוב (שם א׳ יג) ותיבש ירו וגו׳ ולא יכל להשיבה מה כתוב (שמות ה) מי ה׳ אשר אשמע בקולו. והקב״ה לא תבע ממנו אלא על סירובו מלשלח את ישראל. זכאים הם הצריקים שהקב״ה חפץ בכבודם יותר מעל שלו; (ב-סי.)

25

אמרתי אשמרה דרכי מחטוא בלשוני אשמרה לפי

מחסום בעוד רשע לנגדי. אמר רועה הנאמן למדנו שממונה אחד נתמנה להמצא לפני האיש. ובשעה שהאדם מקלל עצמו זה הממונה ושבעים אחרים הממונים תחתיו לוקחים זה הדבור ואומרים אמן. ומעלים הקללה למעלה ודנים עליה. והוא רורף אחרי ומעלים הקלל עד שעושה לו ומשלים לו כמו שדיבר, והרי המקלל עד שעושה לו ומשלים לו כמו שדיבר, והרי ביארו מי לנו גדול מדור המלך שאמר אמרתי אשמרה דרכי

ומתתא (ש) לדיק מהאי ששרא ולדיק מהאי כשרא ירתין לה. הה״ד לדיקים יירשו ארץ. יירשו אר״ץ ודאי. תא חזי לדיק אחסין לה להאי אר״ץ ואריק עלה ברכאן בכל יומא. ויהיב לה תפנוקין ועדונין בנגידו עלאה דנגיד עלה. והא אוקימנא מלה: (א-קנג:)

## 77

ומשלמי רעה תחת פובה ישמנוני תחת רדפי פוב. אחר רבי יוסי כתיב (מגיי כ) אל תאחר אחר רבי יוסי כתיב (מגיי כ) אל תאחר אחלמה רע קוה לה׳ ויושע לך. ריבא דקרא אוהרה דלא ישלים ליה רע למאן דעביד ליה פובה. כמה דכתיב ומשלמי רעה תחת שובה וגו׳. בנין דכתיב (מגיי יו) משיב רעה תחת שובה לא תמוש רעה מבימו. וסיפא דקרא אוהיר אפילו למאן דאבלימו ליה בישין חלף פובה דעביד. לא אית ליה לאשלמא בישא חלף ההוא בישא דשלימו ליה. אלא קוה לה׳ ויושע לך: (א-רא.)

הושה לעורתי אדני תשועתי. אמר רבי חייא תא עלבונא חזי דבכל אתר קב״ה תכע דלדיקיא יתיר על דיליה. דהא כמה אינון בני עלמא דמחרפי ומנדפי לצילא. כגון סכחריב חרף וגדף ואמר (מלכים כ' יח) מי בכל אלהי הארצות וגוי. וקב"ה מהיל ולא תבע מניה. כיון דאושים ידיה על חוקיה מאי כתיב (בס יט) וילא מלחך הי ויך במהנה אבור וגו׳. ירבעם בן נבע הוה פלח לע״ו ומהער לה ומובת לה. וקב״ה לא תבע מניה. וכד אתא עדו כביאה ואתכבי עליה ואושיט ירבעם ידא לקבליה. מאו כתיב (בש א׳ יג) ותיבש ידו וגו׳ ולא יכל להשיבה הליו. פרעה הרף וגדף ואמר (במות ה) מי ה׳ אבר אבמע בקולו. וקב״ה לא תבע מניה אלא על דסריב זכאין איכון לדיקיא בישראל . 173 דקב״ה מתרעי ביקריהון יתיר על דיליה: (כ-סד.)

27

אמררתי אשמרה דרכי מחסוא בלשוני אשמרה לפי מחסום בעוד רשע לנגדי. אמר רעיא מהימנא תנינן חד ממלא אתפקד קמיה דבר נש. ובשעתא דבר נש לייט גרמיה האי ממנא ושבעין אחרנין דמתנן תחותיה נשלין האי מלה ואמרי אמן. וסלקי לה לעילא ודיינין לה. ואיהו רדיף אבתריה עד דעביד ליה ואשלים ליה להאי מלה.. והא אותמוה מאן לן רב מדוד מלכא דאמר אמרתי אשמרה

דרכי

זיו הזרור (ט) פירוש כל יסוד היינו כת המשפיע. והצדיק שלכמה מעורר בעבודתו פיין נוקבין בפדת הפ**רכות. ותרי זה** כת המשפיע שלהם פלסטת במדת המלכות. ועידו הצדיק שלמעלה שהוא היסוד משפיע בהפלכות שפע ממול :

88

8

פשון קודש.

89 72

דרכי מחמות בלשוני השמרה לפי מחמום בעוד רשע לנגדי, מהו בעוד רשע לנגדי. דה ההות ממנה לנגדי, זה ההות ממנה דהתפקד על דה. ונמיל ההי מלה להבהשה ליה לבר כש: (נ-רמו.)

נאלמתי דומיה ההשיתי מטוב וכאבי נעכר. תאנא מליו דבר כש ממלל בשעתא דלשניה בישין אינון מלין סלקין לעילא. וכדין כשמתא קדישא אתעברת מניה ואסתלקת. ולא יכלא למללא קמי מלכא קדישא. והיא סלקא בכסופא בעאקו דכלא. כמה דאת אמר דהות רוחא ממללא fcox כאלמתי דומיה . האי אתעבידת משתוקא בגין מלולא בישא. וכד רוהא ממללא קדישה התעברת מניה כדין שריה עלוי רוחה מסטרה דהויה תקיפא וסאיב ליה. וכדין הוא סגיר. החשיתי מטוב. כמה דעונשה דבר נש בגין מלה בישה. כך ענשיה בגין מלה טבא דקאתי לידיה ויכיל למללא ולא מליל. בגין דפגים לההוא רוחא ממללא דהיא אתתקנת למללא לעילא ולמללא לתתא וכלא בקדושה. כל שכו אי עמא אולין בארחא עהימא. והוא יכיל למללא להו ולאוכחא להו ושתיק ולא מליל. הה"ד כאלמתי דומיה החשיתי מטוב וכאבי נעכר. נעכר במכתשין דמסאבותא. ואתפני ודא הוא דאמר דוד מלכא אלקי בהאי 36 פנה (תהלים כה) מניה (6) דכתיב כדיא (כמזכר יכ) ויפן . 36 פנה מהו ותכני . אהרן (ג): (ג-מוי)

רבי שמעון אמר כאלמתי דומיה. האי קרא ככסת ישראל אמרא בגלותא. מאי סעמא. בגין דקול מדבר ליה לדבור (ג) וכיון דאיהי בגלותא קול אתפרש מילה וומלה לא אשתמע. וע"ד כאלמתי דימיה וגו׳. מאי סעמא. בגין דההשתי משוב. דלא אזיל קול מהו סעמא. בגין דההשתי משוב. דלא אזיל קול מהו דומיה. דא תהל"ה לדוד (ד) דאיהי דומיה בגלותא ושתיקא בלא קול: (א-לוג)

הזי רוא דאוליפלא. רבי יהודה אמר תא בשעתה דכנסת ישראל התגליה מהתרה. כדין התוון דשמא קדישא כביכול אתפרשו. דאתפרשא הייה מן וא״ו (ה) ובגין דאתפרשו מאי כתיב כאלמתי דומיה. בגין דאסתלק וא״ו מן ה״ה וקול לא אשתכח כדין דבור אתאלם. ובג"כ היא שכיבת בעפרא כל ההוא יומא דה״ה. ומאן איהו. אלף המשאה. ואע״ג דאקדימת ההות אלף חמשאה 617 בגלותא עד לא ייעול 615 דאיהו שתיתאה 956 וכד ייתי דס״ס.

דוא"ו כדין וא"ו יוקים לה"ה: (א-קטי:) דודיעני הי קלי ומדת ימי מה היא וגו׳. רצי יהודה פתח הודיעני ה׳ קלי. אמר דוד קמי קצ"ה. תרין קלין איכון. חד לימינא וחד לשמאלא. ואיכון תרין ארהין למהך בהו בני כשא לההוא עלמא. קד לימינת. דכתיב (זייאל ינ) ואפה לך לקד ותנות

דרכי מהטוא בלשוני אשמרה לפי מחסום בעוד רשע לנגדי, מהו בעוד רשע לנגדי, זה אותו הממונה שנתמנה על זה, ולוקח זה הדבור להרע לאדם הזה : (ג-רמו.)

נאלמתי דומיה החשיתי מטוב וכאבי נעכר. למדני בשעה שלשונו של אדם מדבוי זיבורים

רעים אותן דיבורים עולים למעלה. ואז נשמתו הקדושה נפרדת ממנו ונסתלקת. ולא תוכל לדבר לפני המלך הקדוש. והיא עולה בבושה בלחץ רב. כמו שאומר הכתוב נאלמתי רומיה. זאת הנפש שהיתה רוח המדבר נעשית אלמת בשביל ריבור הרע. וכאשר רוח מרבר הקדוש עובר ממנו אז שורה עליו רוח מצר הנחש התקיף ומטמא לו. ובכן נעשה מצורע. החשיתי מטוב. כמו שהאדם נענש בשביל דיבור רע. כך נענש בשביל ריבור טוב שבא לירו והיה יכול לרבר ולא ריבר. לפי שפגם לאותו רוח המרבר. שהוא נתתקן לרבר למצלה ולדבר למטה והכל בקרושה. כל שכן אם העם הולך בדרך עקום. והוא יכול לדבר אליהם ולהוכיהם ושותק ואינו מדבר. זש"כ נאלמתי דומיה החשיתי מטוב וכאבי נעכר. נעכר בנגעים של טומאה. וזהו שאמר דוד המלך נענשתי בזה ואח״כ נפנה העונש הזה ממנו (ה) שכתוב (תהלים כה) פנה אלי אלי. כמש״כ (במדבר יב) ויפן פנה וחנני. מהו אהרן (נ): (ג-מו:)

רבי שמעון אמר נאלמתי דומיה. מקרא זה כנסת ישראל אמרה בגלות. מה הטעם. לפי שהקול מנהל לו לדבור (ג) וכיון שהיא בגלות נפרד ממנה הקול והדבור לא נשמע. וע״כ נאלמתי דומיה וגו׳. מה הטעם. לפי שהחשתי מטוב. שאין הקול הולך עמה. וישראל אומרים (תולים סה) לך דומיה תהלה מהו דומיה. זו תהל״ה לדוד (ד) שהיא דומיה בגלות ושותקת בלי קול: (א-זי.)

רבי יהורה אמר ביא וראה הסוד שלמדתי. בשעה שכנסת ישראל הגלתה ממקומה. אז האותיות של שם הקדוש כביכול נתפרדו. שנפרדה ה״ה מן וא״ו (ה) ולפי שנפרדו מה כתוב נאלמתי זומיה. מפני שנסתלק וא״ו מן ה״ה והקול לא נמצא אז הדבור נאלם. ולפיכך היא שוכבת לעפר כל אותו היום של ה״ה. ואיזו הוא. זה אלף החמישי שהוא הסוד של של ה״ה. וכאשר יבא אלף הששי שהוא הסוד של וא״ו אז וא״ו יקים לה״ה: וא–קטו:)

דוריעני ה׳ קצי ומדת ימי מה היא וגו׳. רבי יהודה פתח הודיעני ה׳ קצי. אמר דור לפני הקב״ה. שני קצים הם. אחד לימין ואחד לשמאל. והם שני דרכים ללכת בהם האנשים למילם ההוא. קץ לימין. שכתוב (דניאל יב) ואתה לך לקץ ותנות ותעמור

#### זיו הוהר

(ל) זה אתיא כמ״ר בגמרא שנצמרע דור ששה הדשום: (כ) זה אתיא כמ״ר בנמרא שנם אהרן נצמרע ונרפא מיו. היירש ווירש מיו. היירש ווים אתרא כמ״ר בגמרא שנם אהרן נצמרע ונרפא מיו. היירש ווהדבור רמו עד המרכות והשבינה הקדושה, ובימן הגלוו שרינתא בכ״ר. היירש בגלותא ונעשה פירוד: (ד) תהל״ה רמו ע״ השבינה הקדושה: (ה) וא״ו זה התפארת, ה״ה זו המלכות:

9 ີ

ותעמוד

ותעמוד לגורלך לקץ הימין. וקץ לשמאל שכתוב (איוב כח) קץ שם לחשך ולכל תכלית הוא חוקר וגו׳, קץ שם לחשך. זה מלאך המות זה הנחש קץ כל בשר קץ הימים. קץ שם לחשך. שהרי מצד הפסולת של התכת הזהב הוא בא. ולכל תכלית הוא חוקר. בזמן שהדין שורה על העולם הוא חוקר לעשות קטרוג לעולם להחשיך פניהם של הבריות .. ובשביל זה אמר דוד להקב"ה הודיעני ה' קצי ומרת ימי מה היא. מה הוא חלק גורלי קץ הימין או קץ הימים. ולא נחה דעתו עד שנתבשר שיהי׳ לימין, שכתוב (תהלים קי) שב לימיני : (א-סב :)

רבי חזקיה פתח ואמר. הודיעני ה׳ קצי ומרת ימי מה היא וגו׳. מקרא זה נתבאר. אבל בוא וראה קצי זה קץ הימין שהוא נקשר בו בדוד. ומדת ימי מה היא. זה הוא שגתמנה ממש על ימיו, אמר רבי יהודה הרי שמעתי מרבי שמעון שמקרא זה נאמר על אותן הימים שנגזרו עליו מאדם הראשון שהן שבעים. שהרי אמרו שלא היה לו חיים כלל. אלא שנתן לו אדם מאותן השנים שלו שבעים שנה. וסוד הדבר וילון אינו משמש כלום. והלבנה אין מאירה מעצמה כלל. ושבעים שנה מאירות לה בכל הצדדים שלה (ו) והן חיי דוד סתם. ועל זה ביקש דודלהקב"ה לדעת סוד זה. מפני מה אין לה חיים להלבנה מעצמה. וחפץ דעת השורש שלה. ומדת ימי מה היא. זאת היא מדרגה עליונה נסתרת שהיא קיימת על כל אותן הימים שהם החיים שלה. מקום המאיר לכל (ז) ארעה מה חדל אני. אמר דוד אחפץ לדעת על מה אני חדל האור ממני. ונמנע ממני שלא אהיה כשאר כל מאורות העליונים שיש להם חיים לכלם. ואני על מה אני חדל ועל מה נמנע האור ממני. זהו שביקש דוד לדעת ולא ניתנה לו רשות לדעת זאת. בוא וראה כל הברכות העליונות כלן נמסרו לזאת המדרגה לברך לכל. ואע״פ שאין לה אור מעצמה. כל הברכות וכל השמחות וכל הטובות כלן קיימות בה וממנה נשפעות (ח) וע״כ נקראת כוס של ברכה. ונקראת ברכה ממש כמו שכתוב (משלי י) ברכת ה' היא תעשיר. וע"ז כתוב (דברים לג) ומלא ברכת ה׳ ים ודרום ירשה. ולפיכך יש לה בכלן שיור ומכלן נתמלאית ומכלן יש בה. ונתברכת מכל אותן ברכות העליונות ונמסרו לה ברכות לברך: (א-רלג:)

בצלם יתהלך איש. אמר רבי שמעון בספרו של שלמה המלך מצאתי. שבשעה שהזיוג נעשה למטה שולח הקב״ה צורה אחת כפני איש גרשמת ונחקקת בצלם. וקיימת על הזוג הזה. ואלמלי ניתנה רשות עין לראות היה רואה האיש על ראשו צלם אחר? מצויר כמו פני איש. ובאותו הצלם נברא האיש. וטרם שפומר צלם ההוא ששלח לו רבונו על ראשו להמצא

ותעמוד לנורלך לקך הימין. וקך לשמאלא דכתיב (איוג כח) הז שם לחשר ולכל תכלית הוא חוקר וגו׳. קז שם המות דה נחש קד כל בשר קד לחשך. דה מלחך לחשר. דהא מסטרא הימים. קז שם רהתוכא דדהבא קאתי. ולכל תכלית הוא הוקר. בזמנא דדינא שריא על עלמא הוא הוקר למהוי קעיגוריא לעלמא דברייתה .. ובגין דה המר דוד לאחשכא אפיהון מה היא. מאי ה׳ קלי ומדת ימי לקב״ה הודיעני איהו חולק עדבי קך הימין או קך הימים. ולא נח דעתיה עד דחתבשר דיהוי לימינא. דכתיב (תהלים קי) שב לימיני : (א--סג:)

הודיעני ה׳ הלי ומדת רבי חוקיה פתח ואמר. אוקמוה. אבל תא חזי ימי מה היא וגו׳. האי הרא ומדת ימי ביה בזוד. קלי דא קן הימין דאיהו מתקשר מה היא. לא איהו דאתמני ממש על יומוי. אמר רבי יהודה הא שמענא מרבי שמעון דהאי הרא אתמר על איכון יומין דאתגורו עלוי מאדם הדמאה דאיכון שבעין. כלל לא הוו ליה. אלא דיהיב לים דהא אתמר דחייו דיליה שבעין שנין. זרוא דא וילון אדם מאיכוו יומיו לא משמש כלום. כהרת מגרמה כלל. וסיהרא לא בכל סערהא (י) ואינון ובבעין שנין נהרין לה חיי דוד סתס. ועל דא בעא דוד לקב״ה למכדע רוא דא. על מה לית לה חיין לסיהרא מגרמה. ולמכדע ימי מה היא. דא הוא עהרא ומדת דילה. קיימה על כל היכון דרגא עלאה שתימא דאיהו דנהיר לכלא (י) אדעה אתר יומין דאיכון חיין דילה. תדל חדל אני. אמר דוד אנדע על מה 50 5 ואתמנע מני כבאר מגרמי . נהורא 656 איכון כהורין עלאין דאית לון חיין לכלהו. ואנא על מה אנא חדל ועל מה אתמנע מני. ודא הוא דבעי דוד למכדע ולא אתיהיב ליה רשותא למכדע. תא חזי כל ברכאן עלאין כלהו אתמסרו להאי דרגא לברכא לכלא. ואע"ג דלית לה נהורא מגרמה. כל ברכאן וכל חידו וכל פיצו כלהו קיימין בה ומנה נפקי (יי) ועל דא אתקריאת כום של ברכה. ואקרי ברכה ממש כמה דכתיב (משלי י) ברכת ה׳ היא העשיר. וע"ד כתיב (זכרים לג) ומלא ברכת ה׳ ים ודרום ירשה. ובג"כ אית לה בכלהו שיור ומכלהו אתמליא ומכלהו אית בה, ואתברכא מכל אינון ברכאן עלאיז ואתמסרו לה ברכאן לברכא: (א-ריג:)

בללס יתהלך איש. אמר רבי שמעוו בספרא 78 דשלמה מלכה השכחנה. דבשעתה דוווגה השתכח לתתה שדר קב"ה חד דיוקנא כפרלופא דבר נש רשימא חקיקא בלולמא. וקיימא על ההוא זוגא. ואלמלי אתיהיב רשו כם על רישיה חד לולמא לעיכה למחזי המי בר רשימה כפרלופה דבר נש. ובההוה לולמה התברי בר נש. ועד לא קיימא ההוא לולמא דשדר ליה מאריה על רישיה וישהכח

תמו

#### זיו הזהר

שם

(ו) שבעים שנה רמו על שבע הספירות מן הבינה עד הבלכות. והן מאירות להמיכות שנקראת לבניזה כיון שאין לה אור של עצמה והיא בבהינת הרקיע שנקרא וילון. וכיון ששורש דוד בהמלכות לכן לא היה לו היים מעצמו : (ו) זה עולם הבינה שנשם נא שנע חיים לכל הספירות שהן לממה מן הבינה זכן ממנה באה מרת היכים: (ה) ככתוב וארה מדיה אח כלם, שזה מוכב על הבלנות : 10 6

לשון קורש 91 12

> תמו לא אתברי ב״נ. הה״ד ויברא אלהים את האדם בללמו. וההוא לולמא אודמן לקבליה עד דנפיק לעלמא. כד נפק בההוא ללם אתרבי בההוא ללם אזיל. הה״ד אך בללם יתהלך איש. והאי ללם איהו מלעילא. דבשעתא דאינון רוחין נפקין מאתרייהו. כל רוחא ורוחה התתקן קמי מלכה קדישה בתקוני יקר בפרלופה תהונא דיוהלה ומההוא עלמא. דהאים בהאי יקר נפיק האי ללם. ודא תליתאה לרוחא (ט) ואהדימת בהאי עלמא בשעתא דוווגא אשתכה. ולית לך זווגא בעלמא ישראל דלא אשתכה ללם בגווייהו. אבל קדיסיו האי ללם הדישא איהו ומאתר קדישא אשתכה בגווייהו. ולעכו״ם ללם מאינון זינין בישין מעשרא דמסאבותא השתכח בגווייהו. וע"ד לא ליבעי ליה לאינוש לאתערבא לולמא דיליה בלולמא דעכו״ם. בגין דהאי קדישא והאי מסאבא: (ג-קד:)

תה הזי בשעתה דנשמתה אמר רבי הבה כחתא לאעלא לה בהאי עלמא. נחתא בגנתא דעדן דארעא. דקיימין שורין דלדיקיא דרוחיהון וחמאת יקרא להו לרשיעיא וחמחת שורין. לבתר תולת לגיהנס ובכלא עלייהו. מרחמי กิ่ง " דכוומיו ווי אסהידו בה סהדותא. וההוא לולמא קדישא קיימא עליה עד דנפיק לעלמא. כד נפיק לעלמא אזדמן ההוא לולמא לגביה ואשתתף בהדיה ואתרבי עמיה. כמה דאתמר אך בללם יתהלד איש. ובההוא ללם אשתתפו יומי דב"ל ותליין ביה. ההייך (איוב ה) כי תמול אנהנו ולא כדע כי לל ימיכו עלי ארץ. כי לל ימיכו ודאי. זמן יומא דמתעברה התתה עד יומה דהולידת לה ידעין בני כשה עובדוי דקב״ה כמה איכון רברבין וכמה איכון עלאין. הס״ד מה רבו מעשיך ה׳: (ג-מנ.)

שבועה תפלתי ה׳ ושועתי האזינה אל דמעתי אל תחרש כי גר אככי עמך תושב ככל אבותי. .vnp פתח ההוא יודאי ואמר. מאי פעמא שמעה ולא באתר חד כתיב שמע ה׳ וחנני. ובאתר אחרא שמעה ນກະ לזמכיו לתר בכל o'. 16 תפלתי כד"ה שמעה לנוקבא. שמעה לדכורה. ולומנין (לפיל יו) שמעה ה׳ לד״ק וגו׳ (י) שמע כד״א (לפיל ל) שמע ס׳ והנני.. והכא שמעה תפלתי ה׳. בגין דהאי שיסו דרגה דמקבלה כל ללותין דעלמה (יה) והה תנינן דעבדת מנייהו עמרה ושוי לה ברישת דלדי״ה מי העולמים (יג) דכתיב (משלי י) ברכות לרחש לדיק. גע"ד שמעה תפלתי ה׳. תפלתי. דא ללותא די בלחש. ב"ר קליה לארים לותא ושועתי האזינה. דא בעקתיה . כד״א (שמות ג) ותעל שועתם אל האלהים. אתהי שועתם. אלא דא בללותא דארים קליה ווקיף (ישעי' כג) ושוע אל ססל. עינוי לעילא. כד״א וללותא דא מתבר תרעין ודחיק לון לאעלא ללותיה. אל דא אעיל מלכא קמי פמרש. 55 דמעתי ולית

שם לא נברא האיש. זש״כ ויברא אלהים את האדם בצלמו. וצלם ההוא מוכן לנגרו ער שיוצא לעולם. כאשר יוצא בצלם ההוא נתגרל ובצלם ההוא הולך. זש״כ אך בצלם יתהלך איש. וזה הצלם הוא מלמעלה. שבשצה שאותן הרוחות יוצאים ממקומותם. כל רוח ורוח נתתקן לפני המלך הקרוש בתקוני כבור בצורת הפנים שנמצא בזה העולם. ומן אותה הצורה של תקון הכבור יוצא זה הצלם. והוא שלישי להרוח (ט) ומתקרם לזה העולם בשעה שנעשה הזיוג. ואין קך זיוג בעולם שלא יהיה נמצא צלם ביניהם. אבל ישראל קרושים זה הצלם קדוש הוא וממקום קדוש נמצא ביניהם. ולעכו״ם הצלם מאותן מינים רעים שמצר הטומאה נמצא ביניהם. וע״כ יהיה גזהר האדם שלא לערבב צלם שלו בצלם של עכו״ם. לפי שזה קרוש וזה טמא: (ג-קר:)

רבי אבא אמר בוא וראה בשעה שהנשמה יורדת להכניס לה בזה העולם. יורדת לגן העדן שבארץ. והיא רואה הכבור של רוחות הצריקים העומרים שורות שורות. אח״כ הולכת לגיהנם והיא רואה את הרשעים שצועקים אוי אוי ואין מרחם עליהם. ובכל מקום נותנים לה התראה. וצלם הקרוש ההוא קיים עליה עד שיוצאת לעולם. כאשר תצא לעולם נורמן צלם ההוא אצלו ונשתתף עמו ונתגדל עמו. כמו שנאמר אך בצלם יתהלך איש. ובצלם ההוא משתתפים ימי האדם ותלוים בו. זש״כ (איוב ה) כי תמול אנחנו ולא נדע כי צל ימינו עלי ארץ. כי צל ימינו בודאי. ומן היום שמתעברת האשה עד היום שיולדת אין יודעים האנשים מעשי הקב״ה כמה הם גדולים וכמה הם נפלאים. זש״כ מה רבו מעשיך ה׳: (ג-מג.)

שמעד תפלתי ה׳ ושועתי האזינה אל דמעתי אל תחרש כי גר אנכי עמך תושב ככל אבותי.

פתח יהודי ההוא ואמר. מה הטעם שמעה ולא שמע. במקום אחר כתוב שמע ה׳ וחנני. ובמקום אחר שמעה תפלתי ה׳. אלא בכל מקום כשנכתב שמע הוא לשון זכר. וכשנכתב שמצה הוא לשון נקבה. שמצה כמש״כ (לעיל יו) שמעה ה׳ צר״ק וגו׳ (י) שמע כמש״כ (לעיל ל) שמע ה׳ וחנני.. וכאן שמעה תפלתי ה׳. לפי שזאת היא מדרגה המקבלת כל התפלות שבעולם (ה) וזה למרנו שהיא עושה מהם עטרה להניחה בראש הצרי״ק תי העולמים (כ) שכתוב (משלי י) ברכות לראש צדיק. וע״כ שמעה תפלתי ה׳. תפלתי. זו התפלה שבלחש. ושועתי האזינה. זו התפלה שמרים האדם קולו בצרתו. כמש״כ (שמות כ) ותעל שועתם אל האלהים. ומהו שועתם. אלא זה בתפלה שמרים קולו ונושא עיניו למעלה. כמש״כ (ישעי׳ כב) ושוע אל ההר. וזאת התפלה משברת שערים שתכנס בהם תפלתו. אל דמעתי אל תחרש. תפלה ברמעות נכנסת לפני המלך ואין

זיו הומר

(ט) בי אחר הרוח היא הנפש ואחר הנפש הוא הצלם חקרוש: (י) צרק היינו מדת המלכות: (ה) ראשית כנימת התפלות הוא שערי צרק זהיינו השכינה הקרושה ומדת המלכות: (יכ) זה תיסוד ספירה הראשונה שעל המלכות והוא ראשית עלמא דדכורא מלמטה למעלה:

6

לשון הוהר תהלים למ-מ כשון קורש

> ואין שער עומד בפניו. ולעולם דמעות אין חוזרות ריקם: ועוד הרי כתוב כאן ג׳ מדרגות. תפלה. שועה. רמעה. כנגד אלו שלשה אחרים (יג) כי גר אנכי עמד. אח"כ תושב, ואח"כ ככל אבותי שהם עיקר העולם: (א--קלב.)

> רבי יהודה אמר שלשה מיני תשובה נזכר כאז במקרא זה. תפלה. שועה. דמעה. כל השלשה תשובים לפני הקב״ה. ודמעה חשובה מכלן. אבל תפלה שכתוב שמעה תפלתי ה׳. שועה שכתוב ושועתי האזינה. ודמעה אינה כמוהן אלא יותר מכלן. שכתוב אל דמעתי אל תחרש. מה בין זה לזה. רבנן מקיסרי ורבי אלעזר בן יוסי אמרו. תפלה לפעמים שהאדם מתפלל תפלתו והקב״ה שומע. אבל אינו חפץ לעשות בקשתו ושותק ממנו ואינו משגיח בו. שהרי לא כתוב בו אלא שמיעה. שועה היא יותר מתפלה. שצועק מעומק הלב לפני רבונו. ומפני שרצונו של הקב"ה בזה יותר כתוב בו האזינה. כמי שנוטה אזנו להאזין דבור ההוא. ועם כל זה שותק ואינו חפץ לעשות רצונו. אבל דמעה שהיא בלב וברצון של כל הגוף. בשביל

זה כתוב בה אל דמעתי אל תחרש: (י״ה)

3

ולית תרעא דקאים קמיה. ולעולם לא אהדרו דמעין בריקניא : תו הא כתיב הכא תלת דרגין. תפלה . שועה. דמעה. לקביל אלין תלת אחרנין (יג) כי גר אנכי ככל אבותי עקרא לבתר עמך.' לבתר תושב. דעלמה: (א-קלב.)

הכא תלה זיכי רבי יהודה אמר תשובה בהאי הרא. תפלה, שועה. דמעה. כלהו תלתא חשיבי לפני קב״ה. ומכלהו לא חשיב כדמעה. אבל תפלה דכתיב שמעה תפלתי ה׳. שועה דכתיב ושועתי האזינה. ודמעה לאו כהני אלא יתיר מכולא. דכתיב אל דמעתי אל תחרש. מאי בין האי להאי. רבנן דקיסרי ורבי תפלה לומנין דב״כ ללי אלעזר בר יוסי אמרי. ללותיה והב״ה שומע. אבל לא בעי למעבד שאילתיה ושתיה מליה ולא אשגח ביה. דהא לא כתיב ביה אלא שמיעה. שועה איהי יתיר מתפלה. דלווח ברעותא רעותה יתיר ובגין דשוי דלבא להמי מריה. כתיב ביה האוינה. כמאן דארכין אודניה לגביה ההיא מלה. ועם כל דא שתיה ולא בעי למיעבד רעותיה. אבל דמעה חיהי בנכח וברעותא דכל גופה. בגין כד כתיב ביה אל דמעתי אל תהרש: (יית)

2

ויעדני מבור שאון מטיט היון וגו׳. אמר רבי יהודה כל מי שמתיגע בתורה בעולם הזה. זוכה להתיגע בה לעולם הבא. ובוא וראה זה האיש שאינו זוכה לעסוק בתורה בעולם הזה והוא הולך בחשך. כאשר יוצא מעולם הזה לוקחים אותו ומכניסים אותו בגיהנם. מקום התחתון ואין מרחם עליו. שנקרא בור שאון טיט היון. כמש״כ ויעלני מבור שאון מטיט היון ויקם על סלע רגלי כונן אשורי. ולפיכך מי שאינו צוסק בתורה בעולם הזה. ונתטנף בטנופי העולם. מה כתוב (בראשית לז) ויקחהו וישליכו אותו הבורה. זה הוא גיהנם מקום שדנים להם לאותן שלא עסקו בתורה. והבור רק כמו שהוא היה רק. מה הטעם. לפי שלא היה בו מים. ובוא וראה כמה הוא עונש עזבון התורה. שהרי לא גלו ישראל מן הארץ הקדושה אלא מפני ביטול תורה ושסרו ממנה. זש״כ (ירמיה ט) מי האיש החכם ויבן את זאת וגו׳ על מה אברה הארץ וגו׳. ויאמר ה׳ על עזבם את תורתי וגו׳ : (א-קסה.)

רבות עשית אתה ה׳ אלהי נפלאותיך ומחשבתיך אלינו וגו׳. פתח רבי פנחס ואמר. לעושה נפלאות גדולות לבדו כי לעולם חסדו. כמה טובות צושה הקב״ה עם האנשים. וכמה נסים נעשה להם בכל יום. ואין מי שידע אלא הוא בלבדו. אדם קם

דינצלני מבור שאון משים היון וגר. אמר רבי יהודה כל מאן האבתדל באורייהא בהאי עלמא. זכי לאשתדלא בה לעלמא דאתי. ותא חזי האי ב״כ דלא זכי לאבתדלא בהאי עלמא באורייתא ואיהו אויל בחשוכא. מהאי עלמא נטלין ליה ועאלין ליה כד נפיה לגיהנס. אתר תתאה דלא יהא מרחם עליה. דאקרי בור שאון טיט היון. כד״א ויעלני מבור שאון משיט היון ויקם על סלע רגלי כוכן אשורי. ובג״כ ההוא דלח אבתדל באורייתא בהאי עלמא. ואתסנף בסנופי עלמא. מאי כתיב (נראבית לו) ויקחהו וישליכו אותו הבורה. דא הוא גיהנם אתר דדיינין להו לאינון דלא אשתדלו באורייתא. והבור רק כמה דאיהו הוה רק. מאי שעמא. בגין דלא הוה ביה מים. ותא חזי כמה הוא עונשא דאורייתא. דהא לא אתגלו ישראל מארעא קדישא אלא בגין דאסתלקו מאורייתא ואשתבקו מינה. הה״ד (ירמי׳ ט) מי האיש התכם ויבן את זאת וגו׳ על מה אבדה הארץ וגו׳. ויאמר ה׳ על עובם את תורתי וגו׳: (א-קפה)

עשית אתה ה׳ אלהי נפלאותיך ומחשבתיך רבות אלינו וגו׳. פתח רבי פנחס ואמר. לעושה כפלאות גדולות לבדו כי לטולם חסדו. כמה טיבו עביד קב״ה עם בני נבא. וכמה נסין ארחים לין בכל יומא. ולא ידע אלא איהו בלחודוי. בר נם קם 67053

בבקר

#### ויו הוהר

נר היונו מלכות. תושב ימוד. כל אכותי המד נבורה תפארת :

12

6

לשון הוהר

ולא ידע ביה בר קב״ה

חת ירושלם. בגין דחדוה לא

בבעל״ה.

לבדו. לבדו עביד

וכדין

הוא

ונסא דארחים ליה בר איהו בלחודוי.

בלפרא וחויא אתי לקטלא ליה. וב"ל שוי רגליה על רישיה

בלחודוי. הוי לעושה כפלאות גדולות לבדו. כר כש אויל

בארחא ולסטין מחכאן ליה למקטליה. אתא אחרא ואתיהיב

כופרא תחותיה והוא אשתויב. ולא ידע סיבו דעבד

וידע ואחרא לא ידע: (ג-רי)

רשרישר וישמחו בך כל מבקשיך וגו׳. רבי אלעור פתח (ישעי׳ סו) שמחו את ירושלם וגילו בה כל

השתכח אלא בומנא דישראל קיימי בארעא קדישא.

חדוותה דכלה. חדוותה דעילה ותתה. בומנה דישראל

לא אשתכחו בארעא קדישא אסור ליה לב"כ למחדי

ולאחואה הידו. דכתיב שמחו את ירושלם וגילו בה

וגו׳. וגילו בה דייקא . בזמנא דירושלם בחדוה בעי

ב"כ למחדי. רבי אלעזר לסעמיה דאמר שמחו את

ירושלם היינו דכתיב עבדו את ה׳ בשמחה : (ג-קית.)

אתת"א

כפלאות גדולות

ליה.

וגו׳. במתו

אתחברת

וקטיל

ליה קב״ה

הוי לעושה

אהביה

דממו

תהלים מ-מא

פשון קודש

בבקר ונחש בא להרגו. והוא העמיד רגלו על ראשו והרג את הנחש. ואין מי יודע מזה אלא הקב״ה בלבדו. הוה לעושה נפלאות גרולות לבדו. אדם הולך בדרך ולסטים אורבים עליו להרגו. בא אחר וניתן כופר תחתיו והוא ניצל. וזה אינו יודע התסד שעשה לו הקב״ה והנס שקרה לו מלבד הקב״ה בלבדו. הוה לעושה נפלאות גדולות לבדו. לבדו עשה והוא (ג-ר: גידע ואחר אינו יודע: (ג-ר:

וישוישו וישמחו בך כל מבקשיך וגו׳. רבי אלעזר פתח (ישעי׳ סו) שמתו את ירושלם וגילו בה כל אהביה וגו׳. שמחו את ירושלם. לפי ששמחה לא נמצאת אלא בזמן שישראל ישבו בארץ הקדושה. כי שם היתה הזדוגות האש"ה עם בעל"ה. ובכן זהו שמחת הכל. חדות העליונים והתחתונים. בזמן שישראל אין נמצאים בארץ הקדושה אסור לו לאדם לשמוח ולהראות חדוה. שכתוב שמחו את ירושלם וגילו בה וגו׳. וגילו בה דוקא. בזמן שירושלם בחדוה צריך האדם לשמוח. רבי אלעזר לטעמו שאמר שמחו את ירושלם זהו שכתוב עבדו את ה׳ בשמחה: (ג-קיה.)

### ND

אישרי משכיל אל דל ביום רעה ימלטהו ה׳. אמר רבי שמעון כל מאן דמסתכל על מרע כד איהו בבי מרעיה. ואשגח עליה ואודע ליה בתיובתא יויתוב ובעוברוי. דיסתכל בחובוי קמי קודשא בריך הוא. איהו גריט ליה לאשתובא ולאתבא דל ביוס משכיל אל ליה רוחיה. וע"ד כתיב אשרי רעה ימלפהו ה׳. מהו ביום רעה. ביום רע מבעי רעה. ביומא דשלטא ההיא לעה ליה. אלא ביום למיסב נשמתיה. אשרי משכיל אל דל. דא הוא מרע. דל בן המלך. כד"א (במואל ב׳ יג) מדוע אתה ככה ובנין כך (כיום רניה) ימלטהו ה׳. מאן דמסתכל בהאי מרע ביומא קב"ה. איהו לאתבא ליה מחובוי קמי דשריה דיכה על עלמה ישתויב מניה. הה״ד ביום רעה ומלפהן ה׳: (כ-רג :)

רבי יהודה פתח ואמר. אשרי משכיל אל דל ביום רעה ימלטהו 😳 האי קרא אוקימנא ליה בשעתא אתפס 60 מרעיה 155 שכיב 2737 באפרוניא דמלכא. רישיה בקולרא רגלוי במפסרא. כמה חילין נפרין ליה מהאי גיסא ומהאי גיסא. שייפוי כלהו ברוחקא מגיחין אלין דאלין. מיכלא אתעדי מכיה. בהאי ומכא פקדין עליה אפטרופא למילף עליה זכו קמי מלכא. דכתיב (איוב לב) אם יש עליו מלאך מליך אחד מני אלף ונו׳. בהאי שעתא זכאה חולקיה דב"כ דעאל לגביה ואוליף ליה ארחא לשיזבותיה מן דילא. הה״ד אשרי משכיל אל דל. והיך יכיל לשובא ליה. למילף 13 6

## びび

אישרי משכיל אל דל ביום רעה ימלטהו ה׳. אמר רבי שמעון כל מי שמסתכל על החולה שוכב על ערסיה. ומשגיח עליו ומודיע לו כשהוא שיסתכל בחטאיו ויפשפש במעשיו, ויחזור בתשובה לפני הקב״ה. הוא גורם לו להנצל מגיהנם ולהשיב רוחו להקב״ה. וע״ז כתיב אשרי משכיל אל דל ביומ רעה ימלטהו ה׳. מהו ביום רעה. ביום רע ה׳׳ צריך לומר. אלא ביום רעה, ביום ששולט רעה ההיא לקחת נשמתו. אשרי משכיל אל דל. זה הוא חולה. כמש״כ (שמואל ב' יג) מדוע אתה ככה דל בן המלך. ובשביל זה (ביום רפה) ימלטהו ה׳. מי שמסתכל בחולה הזה להחזירו מחטאיו לפני הקב״ה. הרי זה ביום שישלוט הדין על העולם ינצל ממנו. זש"כ ביום רעה ימלטהו ה׳: (ב-רג ו)

רבי יהודה פתח ואמר. אשרי משכיל אל דל ביום רעה ימלטהו ה׳. מקרא זה ביארנו אותו שבשנה שהאדם שוכב על ערש דוי הרי הוא נתפס בשרי הדין של המלך. ראשו בסוגר ורגליו בכבל. כמה חילות שומרים אותו מצד זה ומצד זה. כל אבריו בלחץ מתרוצצים אלו באלה. תאות האוכל סרה ממנו. באותו הזמן פוקדים עליו אפטרופס ללמד עליו זכות לפני המלך. ככתוב (איוב לג) אם יש נליו מלאך מליץ אחד מני אלף וגו׳. בשעה ההיא אשרי חלקו של אדם שנכנס אליו ומלמד לו הדרך להנצל מעונש הדין. זש״כ אשרי משכיל אל דל ואיך יוכל להצילו. 17255

ללמרו דרכי החיים שיחזור בתשובה לפני רבונו. ובכן נעשה זה אפטרופס עליו למעלה. ומה שכרו. ביום רעה ימלטהו ה׳: ד״א אשרי משכיל אל דל. כמה גדול שכרו של עני לפני הקב״ה. א״ר חייא תמה אני על מקרא זה שכתוב (תחלים סט) כי שומע אל אביונים ה׳. וכי רק אל אביונים שומע ולא לאחר. א״ר שמעון לפי שהם קרובים יותר למלך. שכתוב (שס נא) לב נשבר ונדכה אלהים לא תבזה. ואין לך בעולם לב נשבר כמו לב העני. עוד א״ר שמעון בוא וראה כל אותן בני העולם נראים לפני הקב״ה בגוף ונפש. והעני אינו נראה אלא בנפשו בלבד. והקב״ה קרוב לנפש יותר מלגוף: (ב-סא.)

ד״א אשרי משכיל אל דל וגו׳. אמר רבי מהו דל. איש נסתר. בוא וראה דל נקרא איש שאין לו משלו כלום. ואינו מבקש פרוטה מכל איש. והוא נסתר שאינו מגלה צרתו לכל איש. ובשעת צרתו הוא עושה מריבה כלפי מעלה ואומר. למה אני חייב יותר מכל שאר האנשים שבעולם. לאיש ההוא יש עושר מכל שאר האנשים שבעולם. לאיש ההוא יש עושר גדול. ביתו מלא עם זהב וכסף. ולי אין בביתי גרוטה. גם אין לי לחם לאכול ובגד ללבוש. עד פרוטה. גם אין לי לחם לאכול ובגד ללבוש. עד שמתלונן בדברים כלפי מעלה וחוטא לפני הקב״ה. וכל איש שיחזיק במעוזו ונותן נלו צדקה. ע״ז כתוב (ישע׳ כז) או יחזיק במעוזו ונותן לי גריה. והקב״ה מה אומר. אין דנים לאדם אלא לפי הצער שלו: (יחי

ואי יסערנו על ערש רוי כל משכבו הפכת בחליו. אמר רועה הנאמן. בשעה שהחולה שוכב על מטתו בבית מחלתו. ואש בוער בגופו מן המרה שהיא מבערת בלהבות אש על עורקי הכבר ותחפוץ לשרוף כל הגוף. אז הוא כרמיון הים כשהוא סוער. שגלי הים מתנשאים עד הרקיע ופורצים לצאת מגבולם להחריב העולם. לולי השכינה שהיא להחולה כמו החול המקיף את הים שלא יפרוץ לצאת מגבולו. כמו כן השכינה מקפת להגוף ותומכת לו. כמש״כ י״י יסעדנו על ערש דוי. ולפיכך דרשו בעלי התלמוד שהמבקר את החולה אל ישב למראשותיו. לפי שהשכינה על ראשו. ולא לרגליו לפי שמלאך המות לרגליו. ואין זה לכל איש אלא לבינוני. אבל לצריק גמור ה׳ יסעדנו על ערש דוי על ראשו. והשכינה מקפת לגופו עד רגליו. ולרשע גמור מלאך המות מקיף לו מכל צד. וזה יצר הרע שלו המקיפו מכל צד: (ג-רלד:)

למדנו ער״ש הוא רע״ש והוא עש״ר בהיפוך האותיות. עשר זו השכינה שהיא כוללת עשר ספירות. ועל״ אמרו שאין קדושה בפחות מעשרה. והיא שרה למראשותיו של החולה. ובעבורה ה׳ יסעדנו. ובמה. עש״רן שהיא סועדת להגוף. וא<sup>ם</sup> אין השכינה שם עש״רן שהיא סועדת להגוף. וא<sup>ם</sup> אין השכינה שם הרי רע״ש ורוח סערה שם הסוער לגופו של החולה. כמו שכתוב (יונה א) והאניה חשבה להשבר. ובזמן שהשכינה סועדת לו להגוף. קול יוצא (יחוקאל ב) בן שהשכינה מוערת לו להגוף. קול יוצא (יחוקאל ב) בן ארם עמוד על רגליך. והוא עומד ממחלתו ונפטר מן הדין שלם בגופו שלם בממונו: (ת׳זו)

גרוך 14 6

63063 מאריה. לקתי למילה ליה אורחוי דחיי כדין אתעביד אפטרופסא עליה לעילא. ומאי אגריה. ביום רעה ימלפהו ה׳ : ד״א אשרי משכיל אל דל. כמה תקיפא אגרא דמסכנא קמי קב״ה. א״ר חייא תווהנא על האי קרא דכתיב (תהלים סט) כי שומע אל אביונים ה׳. וכי אל אביונים שומע ולא לאחרא. קריבין יתיר למלכא. דכתיב ה״ר שמעון בגין דאיכון (בס נא) לב נשבר ונדכה אלהים לא תבוה. ולית לך בעלמא דאיהו תביר לבא כמסכנא. תו א״ר שמעון תא אתחויין המי הב״ה בגושא חזי כל איכוז בכי עלמא ונפשא. ומסכנא לא אתחוי אלא בנפשא בלחודוי. וקב״ה קריב לנפשה יתיר מגופה : (כ---סה.)

ד״ה אשרי משכיל אל דל וגו׳. אמר רבי מהו דל. גברא טמירא. תא חזי דל אתקרי גברא דלית ליה מדיליה כלום. ולא שאיל פרומה משום גברא. ואיהו נסתר דלא גלי דוחקא דיליה לשום גברא. ובשעתא דדוחקא דיליה הוא עביד מריבה כלפי מעלה ואמר. מאי אנא יתיר חייבא נברה עותרה לההוא מכל שאר גוברין דעלמא. סגי. ביתה דיליה מליה מן דהבה וכספה. ולי לה הית בביתי פרוסה. ולא אית לי לחמא למיכל וכסו למלבש. עד קמי קב״ה. מעלה וחב שמטיה מלין כלפי וכל איניש דיחויק במעווו ויהיב ליה לדקה. ע"ד כתיב (ישמי׳ כי) או יחויה במעווי יעשה שלום לי וגו׳. וקב״ה מאי אמר. אין דנין לגברא אלא לפום לערא דיליה: (י"ח)

4//4 יםעדנו על ערש דוי כל משכבו הפכת בחליו. אמר רעיא מהימנא בשעתא דמרע שכיב על ערסיה בבי מרעיה. ואשא יקדא בגופא ממרה דאיהי רכבר ובעי לחוהדה אדליקת בשלהובין על ערקין כל גופא. כדין איהו כגוולא דימא כד איהו כעים. דגלי ימה סלקין עד רקיעה ובעו לנפקה מתחומייהו עלמא. שכינתא ראיהי לחולה אי לאו לחרבא -דלא ליפוק מתחומא דיליה. כתול דאסתר לימא אוף הכי שכינתא אסחרת לגופא וסמכא ליה. כד"א י"י יסעדנו על ערש דוי. ובג״ד אוהמוה מארי מתניתין המבקר את החולה לא ליתיב למראשותיו. בגין דשכילתא המות לרגלוי. דמלאך רישיה. ולא לרגלוי - 30 והאי לאו לכל ב״כ אלא לביכוכי. אבל ללדיה גמור ה׳ יסעדנו על ערש דוי על רישיה. ושכינתא אסחרת גופיה עד רגלוי .. ולרשע גמור מלאר המות אסחר ליה בכל סטרא. ודא ילר הרע דיליה דאסחר ליה בכל סטרא : (ג-דילי:) תאנא ער״ם איהו רע״ם ואיהו עם״ר בהיפ׳כא דאתוון. עשר דא שכינתא דאיהי כללא דעשר ספירין. דעלה אתמר אין קדושה בפחות מעשרה. ואיהי שריא יסעדמ . ובמאי. σ` ובגינה דמולה. לרישא -על ער״ש דוי על שכיכתי ודאי. [דאתעביד מן ער״ש עש״ר] עש״ר דאיהי סמיכת ליה לגו תמן הא רע״ש ורוח סערה תמן דאסער גופיה דב״כ. דכתיב ביה (יונה א) והאניה חשבה להשבר. ובומנא דשכינתא סמיכת ליה לגופא. קלא נפיק (יחוקאל כ) בן אדם עמוד על רגליד. והאים ממרעא דיליה ונפיה מן דינה שלים בגופיה שלים בממוניה : (ח"ו)

כרוך

לשון הוהר

**סי אל**הי ישראל מהעולם ועד

אבא הא אוהמוה כלא אמן אהרי. מבוע דההוא

דכביד אמן אקרי. (א) דכתיב (מבלי ג)

אית אמון אלא אמן.

אמן אקרי. דתניא

דלעילא ואמו

וחמן. א״ר יוסי א״ר יהודה מהו אמן.

הסוא

מהעולם ו

דלתתה.

كررزلج

.11nb

וכפיק

dat

תהלים מא--מב

הטולם אמן

ואהיה

ועד

àai

כתלא

5"6

נהלא

1356

דכניד

הטולם.

קיומא

ברוך ה׳ אלהי ישראל מהעולם ועד העולם אמו ואמן. א״ר יוסי א״ר יהודה מהו אמן. א״ר אבא הרי נתבאר שהכל נקרא אמן. המעין של נחלההוא הנמשך נקרא אמן. (ה) שכתוב (משליג) ואהיה אצלו אמון. א״ת אמון אלא אמן. גם נחל ההוא שנמשך ויוצא אמן נקרא. שלמדנו כתוב מהעולם ועד העולם. עולם שלמעלה ועולם שלמטה. אף כך אמן ואמן. ואמן שלמטה. אמן הוא הקיום אמן שלמעלה של הכל: (ג-רפה:)

מב

תערג על אפיקי מים כן נפשי תערג אליד אליד אלהים. פתח רבי שמעון ואמר כאיל תערג על אפיקי מים וגו׳. זכאים הם ישראל מכל העמים. שהקב"ה נתן להם תורה, הקדושה. והנחילם נשמות קדושות ממקום קדוש. למען יעשו מצותיו וישתעשעו בתורה. שכל מי שמשתעשע בתורה אינו מתירא מכל. שכתוב (תהלים קיט) לולי תורתך שעשועי אז אבדתי בעניי. מי הם שעשועי. התורה. כי התורה נקראת שעשועים. שכתוב (משלי ח) ואהיה שעשועים יום יום. וזהו שלמדנו שהקב״ה בא להשתעשע עם הצדיקים בגן העדן. מהו להשתעשע. בשביל לשמוח עמהם. שלמדנו זכאים הם הצדיקים שכתוב בהם (ישעי' נח) אז תתענג על ה׳. בשביל להתענג מן השפע ההוא של הנחל (ה) כמש״כ (שם) והשביע בצחצחות נפשך. כביכול הקב״ה משתעשע בהם עם השפע ההוא של הנחל שמתענגים בזה הצדיקים. וכל מי שמתיגע בתורה זוכה להשתעשע עם הצדיקים מן השפע ההוא של הנחל. ולמדנו כאיל תערג על אפיקי מים. זו כנסת ישראל (נ) כמש״כ (תהלים כב) אילותי לעזרתי הושה. תערג על אפיקי מים ודאי לשתות מן המים של מעינות הנחל על ידי הצדי״ק (ג) תערג. כמש״כ (שיר ו) לערוגת הבושם (ד) כן נפשי תערג אליך אלהים. לשתות מימיך בעולם הזה ובעולם הבא. מעינות הנחל איזה הם. מעין אחד למעלה (ה) שנאמר (בראשית ב) ונהר יוצא מעדן להשקות את הגן וגו׳. ומשם נמשך ויוצא ומשקה את הגן (ו) וכל אותן הנחלים גמשכים ויוצאים ומתאספים בשני מעינות שנקראים

## מב

טולם דלשילה ושולם דלתתה. אוף הכי אמן ואמן.

דכלהו: (נ-רפה:)

**כאיד** תערג על אפיקי מים כן נפשי תערג אליך אלהים. פתח רבי שמעון ואמר כאיל תערג על אפיקי מים וגו׳. זכאין איכון ישראל מכל עמין. דקב״ם יהב לון אורייתא קדישא. ואורית לון נשמתין קדישין מאתר קדישא. בגין למעבד פקודוי ולאשתעשעא באורייתא. דכל מאן דאשתעשע באורייתא לא דחיל מכלא. דכתיב (תהלים קיט) לולי תורתך שעשועי אז אבדתי בעניי. מאן איכון שעשועי. אורייתא. דאורייתא שעשועים אקרי. דכתיב (מבלי ח) ואהיה שעשועים יום יוס. ודא הוא דתנינן דקב״ה אתי לאשתעשעא עם לדיקיא בגכתא דעדן. מהו לאשתעשעא. בגין למחדי בהו. דתכיכן זכאין איכון לדיקיא דכתיב בהו (ישעי׳ כה) או תתענג על ה׳. בגין לאתענגא מההוא שקיו דנחלא (א) כד"א (שם) והשביע בלחלחות נפשך. כביכול דכתלא שקיו בהו מהקוא קב״ה משתעשע דמתעכגי בהו לדיקיא. וכל מאן דאשתדל באורייתא עם לדיקיא שקיו מההוא זכי להשתעשעה דנהלא. ותאנא כאיל תערג על אפיקי מים. דא כנסת תושה. לעזרתי ושראל (ג) כדייא (תהלים כג) אילותי לאתשקיא משקיו על אפיקי מים ודאי תערג דלדי"ק (ג) תערג. כד"א דמבועי דנהלא על ידא (פיר ו) לערוגת הבושס (ז) כן אליך נפשי תערג אלהים. לאתשקיא מיכך בעלמא דין ובעלמא דאתי. מבועי מבועה הד לעילה (ה) דכתיב דכהלא מאן איכון. (בראבית ב) ונהר יולא מעדן להשקות את הגן וגו׳. איכון גנתא (י) וכל ומשקי כגיד וכפיק ומתמן מכועיו בתרין כגדין וכפקין ומתככשין כחלין דַלַקרון

#### זיו דיו לר

(ה) כאן רבו הפירושים. ונלפע״ך כוונתו דמבוע הההוא נהלא דנגיד אמן אקרי. זה עולם החכמה. וההוא נהלא דנגיד ונפיק אמן אקרי זה עולם הבייד וע"ו מכיא ראיה כי כמו מהעולם ועד העולם. עולם דלעילא היינו עולה היצירה ששורשו הוא התפארת. ועודם דלתתא היינו עודם העשיה ששורשו היא המזכות. כמו כן אמן ואמן. אמן דלעילא היינו תכמה ואמן דלתתא היינו בינה: עוד ו״ל כוונתו שעולם דלעילא היינו יהודא עלאה תכמה ובינה. ועולם דלתתא היינו יחודא תתאה הפארת ומלכות וכמו כן אמן הראשון אמן דלעילא. הוינו יחודא עלאה הו״ב בי אל״ף רמו על הכמה. מ׳ נו״ן רמו על בינה. ואמן השני אמן דלתתא. היינו יחודא תתאה תפו״מ. כי אמ״ן בגוי׳ הוי״ה ארנ״י:

נקראת (ה) שקיו דנהלא זו הארת השפע מעולם הבינה שעל זה נאמר אז הרענו. על ה׳, על ה׳ ודאי בירוע. וואת השפע נקראת צמצמות: (כ) זו השכינה הקדוינה: (ג) ע"י כפירת היכוד, (7) פי' שההא נעשית ערוגה מראה מימי שנע הביגה: (9) זו הבינה : (ו) מן הבינה ומשר העפע להמלכות שנקראת גן:

6

לשון קורש תהלים מב

לשון הוהר

שנקראים נצח והוד. ואלה נקראים אפיקי מים בהמדרגה ההיא שנקראת צרי״ק (ו) שממנו נמשך ויוצא השפע להשקות את הגן. לפיכך אי"ל וצב"י ביחר נמצאים (ה) צר״ק וצרי״ק: (ג--סו:)

עוד אמר דבי שמעון כאיל תערג על אפיקי מים. מקרא זה נתבאר. אבל חיה אחת יש בעולם. והיא שולטת בממשלה על אלף מפתחות בכל יום (יי) והיא נקבה. והשתוקקות שלה תמיר על אפיקי מים לשתות ולהרוות מצמאונה (י) שכתוב כאיל תערג על אפיקי מים. כאן יש להסתכל. בתחלה כתוב כאיל ולא כתוב כאילת. ואח״כ תעדג ולא כתוב יערג. אבל זה סוד המשמעות זכר ונקבה שניהם יחד שלא להפרידם כי אחד הם (٨٠) ולא נצרך להפריש זה מזו אלא שניהם יחרו. וזאת החיה הנקבה תערג על אפיקי מים. וכשהיא מתעברת מן הזכר ועמוס עליה (יכ) שהרי על מדת הדין קיימת. וכאשר צריכה לדת מזמין לה הקב״ה נחש העליון הגדול. ובא ומכישה באותו מקום ומולדת (יג) וזהו סור הכתוב הרבה ארבה עצבונך והרונך. לפי שהיא רועדת בכל יום ותעצב על מעשי העולם. בעצב תלרי בנים. בעצב. זה סוד הנחש המעציב פניהם של העולם. ואל אישך תשוקתך. כמש״כ תערג על אפיקי מים. והוא ימשל בך. הרי ביארנו הסוד שהוא מושל עליה (יז) וכל זה מפני מה. לפי שאמרה הלבנה כמו שלמדנו (טי) ובעבור זה נתמעט אורה ונקטן ממשלתה. ואין לה רשית מעצמה מלבד מה שנותנים לה הכח: (ב-ריט:)

רבי אבא פתח כאיל הערג על אפיקי מים כן נפשי תערג אליך אלהים. מקרא זה נתבאר. כתוב כאן איל. וכתוב שם אילת השתר. לפי שיש מדרגת זכר ויש מדרגת נקבה (יוי) ואעפ״י כן הכל אחד. איל ההוא נקרא בשם של זכר וגם הוא נקרא בשם של נקבה. זש״כ כאיל תערג ולא כת׳ב יערג והכל אחר! ומהו אילת השחר. אלא זאת היא חיה רחמנית שאין בכל חיות שבעולם רהמנית כמוה. לפי שבזמן שהשעה רוחקת לה ונצרכת למזון עבורה ועבור כל החיות (יי) היא הולכת למרחק לדרך רחוק ומשם ממרחק תביא מוליכה ומביאה מזון. וכמש״כ לחמה) (יה) ולא החפץ לאכול עד שתבוא והחזור למקומה. כופני מה. בשביל שיתאספו אליה שאר החיות ותחלק להם מאותו המזון. וכאשר היא באה מתאספים אליה כל שאר החיות (יי) והיא עומרת באמצע ומתלקת לכל אחד ואחד. כמש״כ (משיי לא) ותקם בעוד לילה ותתן טרף לביתה וגו׳. וממה שהיא מחלקת

חקרון חפיקי מיס והוד. ואליו 755 דאקרון דרגא דלדי"ק למינים (1) בההוא 7:22 17351 5-16 ומתשקית נכתה. בנין כך וכפיה כחדה משתכחי (ח) לד״ה ולדי״ה : (ג-סו:)

תו אמר רבי שמעון כאיל תערג על אפיהי מים. האי הרא אוקמוה. אבל חיה חדא אית בעלמא. בשלשנא על אלף מפתחן 323 בלמא ואיסי יומא (ט) ואיהי כוקבא. ותיאובתא דילה תדיר על אפיהי תערב מים למשתי ולאתרוואה מלחותא (י) דכתיב כאיל על אפיקי מים. הכא אית לאסתכלא. בקדמיתא כתיב כאיל ולא כתיב כאילת. ולבתר תערג ולא כתיב יערג. כחדה דלה אבל רוא דא דכר ונוקבא תרוייהו לאפרשא לון וחד איהו (א) דלא אלסריך לסלקא דא מדא אלא תרוייהו כחרא. והאי נוקבא תערג של דכורה וקשי מתעברא מן מים. ואיהי אפיקי על פלה (יכ) דהא דיכא וכל קיימת. אולידת קב״ה זמין לה הד חויא עלאה רברבא. ומתי ההוא אתר ואולידת (יג) ורוא דא וכיד לגבי עלבונך והרונך. בגין דאיהי מתחלחלא הרבה ארבה בכל יומא יבעליבו על עלבדין דעלמא. בעלב כלדי בנים. בעלב. דא רוא דהויא דעליב אנפיהון דעלמא. ואל איבר תבוקתך. כד"א תערג על אפיקי מים. והוא ימכל בך. הא אוקימנא רזא דאיהו בליש עלה (יד) וכל דא למה. בגין דאמרה סיהרא כמה ואועירת נהורתה אוטירת דתנינן (שי) ובניני כך כלכנהא. ולית לה יהבין 72 75 מגרמה לפו לה מילא: (כ-ריטי)

רבי אבא פתח כאיל הערג על אפיקי מים כן נפשי תערג אליך אלהים. האי קרא אוקמוה. כתיב הכא איל. וכתיב התם אילת השחר. בגין דאית דכר ואית נוקבא (מי) [ואע"ג דאית דכר ונוקבא כלא חד. ההוא איל אקרי ואיהו דכר אקרי 10.9 ניהבא. הה"ד כאיל הערג ולא כתיב יערג. וכלא חדן ונוהו הילת הבחר. אלא דא איהי חיה רחמנית רחמנית כותה. בגין דבשעתא ואלמריכת למזונא לה ולכל דלית בכל היון דעלמה בעתת 55 דדמיקת לארה רחיקא ואתיאת למרחק הזלה הון (יי) ליקי ממרחק תכית 6"72] . 62112 ואובילת ותתהדר לחמהן (יה) ולא בעאת למיכל עד דתיתי שאר לנבס אמאי. בגין דיהכלשון לאתרהא. התת מתכנשיו לון מיההוא מזוכא. וכד חיון ותהלק והיא (יט) 6:55 קיימא ' סיון באר 55 כד"א (מכלי לא) לכל מד ומד. ופלנת באמלעיתא לילה ותתן ערף לביתה וגו׳. וממאי ותקס בעוד דפלינת

דיו הוהר

(ו) מן הפפירות נצה והוד נמשער השפע ליפור צריק: (ח) איל מיכות. צבי תפארת. צרק מלכות. צריק יכור: (ט) המפתחות מן אוצרות השפט איהי נוקבא. פיי היא מדת המדכות: (י) פיי מן שפע טודם הבינה: (יה) זה ידוע מכסה מקוסות שכאשר המיכות מודווגת עם התפארת הם אחר. וגם המלכות נקראת בלשון ובר: (יכ) פי' כשהיא נתמלאית בשפע מן התפארת להשפיע לעולם הוח או נתעורר המקמרג לקמרג ששפיי מדת הדין אין כראי להשפיע השפע לטולם הזה, ועי"ו היא נעשית מקשה לילד: (יג) מוד הנחש הזה הוא מוד גדול ונורא שאינו מובן: (יז) התפארת שורט על המלכות כדמיון השמש על הלבנת: (טו) שקטרגה לומר אין שני טלניצ משתמשים בכתר אחד: (טי) הפארת ומיכות (יו) להלק שפע לע׳ השרים עבור עולם הוה: (יח) ממרחק פי׳ מעולם הבינה באנצעות התפארת: (יט) השבעים שרים:

> 16 6

97 bb

מחלקת להם היא תשבע כאילו אכלה יותר מאכל

מכלן. וכאשר יבא הבקר שנקרא שחר יבאו לה חבלים

של הגלות (כ) ולפיכך נקראת אילת השחר על שם

חשכות הבקר. שיהיה לה חבלים כיולדה. זש״כ

(ישעי׳ כו) כמו הרה תקריב ללדת תחיל תועק בחבלית

וגו׳. ומתי היא מחלקת להם. כאשר הבקר קרוב לבוא.

הארה (ה) כמש״כ ותקם בעור לילה ותתן טרף

לביתה וגו׳. כיון שמאיר הבקר כלם נשבעים בהמזון

שלה. אז קול אחר נתעורר באמצע הרקיע. קורא

בכח ואומר. הקרובים יכנסו למקומם והרחוקים יצאו.

כל אחד יאסף למקומו הראוי לו. כיון שמאיר השמש

כל אחד ואחר נאסף למקומו. זש״כ (תהלים קד) תזרח

השמש יאספון וגו׳. והיא הולכת ביום ונתגלית בלילה

ומחלקת כעלות הבקר. ולפיכך נקראת אילת השחר.

אח״כ מתגברת כגבור והולכת ואז נקראת איל. אנה

שיוצאת (כ:) ונכנסת לתוך הר שהוא חשך ומשם

מביאה המזון. כאשר הולכת בתוך הר החשך נמשך

אחריה נחש עקלתון אחר והולך לרגלה (כג) והיא

עולה משם אל ההר שהיא אור (כד) כיון שמגעת שמה

מזמין לה הקב״ה נחש אחר (ככ) ויוצא ומתגרים זה

בזה והיא ניצלת ומשם היא לוקחת מזון וחוזרת

למקומה בחצות הלילה. ואחר חצות הלילה מתחלת

לחלק מזון עד עלות חשכות הבקר. כיון שמאיר היום

הולכת ולא נראית כמו שנתבאר. ובזמן שהעולם נצרך

למטר מתכנסות אליה כל שאר החיות (כו) והיא עולה

לראש הר גבוה. מכנסת ראשה בין כרעיה ותגעה

גועה אחר גועה. והקב״ה שומע קולה ונתמלא רחמים

ומרחם על העולם. והיא יורדת מראש ההר ובורחת

ומסתרת עצמה. וכל שאר החיות רצות אחריה ואין

מוצאות אותה. זש״כ כאיל תערג על אפיקי מים. מהו

על אפיקי מים. כאשר נתיבשו המים והעולם נצמא

השכינה [בבקר] בשעה שהיא באה לקבל פני המלך

לספר עמו. וזה היה נמצא עמה ובלילהן בשעה

שהושיט המלך ימינו לקבל את השכינה. זש״כ (תהלים קלט)

אשא כנפי שחר אשכנה באחרית ים. מהו אחרית ים.

אותה שעה של הבקר היא אחרית ים ההוא. שבחצות

הלילה היה התחלה ועור היה רין. ועכשיו הוא

אחרית של הדין. שנסתלקים הדינים שלה והיא

יצוה ה׳ חסדו ובלילה שירה עמי וגו׳.

אמר רבי שמעון אשרי חלקו מי שבא עם

למים אז היא תערג : (ג-רמט.)

הולכת ששים פרסאות מהמקום ההוא

שהוא פילה וחשך היא תעפה פקבפ

ובעוד

הולכת.

יומם

נכנסת בכנפי

דפליגת לון איהי שבעא כאילו אכלה יתיר מיכלא וכד ייתי לפרא דאקרי שחר ייתי לה הבלים מכלהו. דגלותא (י) ובג"ד אתקריאת אילת השחר על שם כיולדה. הה״ד - לס רחבלים רלפרה. הדרותה הקריב ללדת תחיל תועק בהבליה (יבעי׳ כו) כמו הרה לפרה בעי למיתי. להון. כד פליגת ונו׳, אימתי סליהת וקדרותה ליליה דאיהו ובעול (כא) כד"א ותקם בעוד לילה ותתן ערף לאנהרא דאנהיר לפרא כלהו שבעין במוולא לביתה וגו׳. כיון דילה. כדין קלא חדא אתער באמלעיהא דרקיעא. קארי בחיל ואמר. קריבין עולו לדוכתייכו רחיקין פוקי. כל חד ליכנש לאתריה דאתחוי ליה. כיון דאנהיר שמשא חד וחד אתכנים לאתריה. הה״ד (תהלים קד) תורח 55 השמש יאספון וגו׳. ואיהי אולת ביממא ואתגליא בליליא אילת השחר. בלפרא. ובגיני כד אקרי ופלנא 163 ואקרי איל. כגיבר ואולת אתתהפא לבתר לתל מההוא פרסי שתין אולת A16a. אתר דחשוכה ומתמו פורא לגו ועאלת (>>) דנפהא מוונא. כד אולת בגו ההוא טורא דחשוכא הרחת ארח לרגלה חויא חדא עקימא ואויל לרגלה (כג) ואיהי דמכת תמו סלקא מתמן לגבי טורא דנהורא (כד) כיון זמין לה קביה חויא אחרא (כה) ונפיק ומקטרגי דא ואיסי אשתויבת ומתמן נטלת מוולא ותבת 673 שריאת ומפלגו דליליא . ჯაბაბ בפלגות לאתרה לפלגא עד דסליקת קדרותא דלפרא. כיון דאנהיר יממא אולת ולא אתחויאת כמה דאתמר. ובשעתא דעלמא אלטריך למערא מתכנשין לגבה כל שאר חיון (כי) והיא סליקת לרים סורא רמאה. אעטפת רישהא בין ברכהא וגעת גועה בתר גועה. וקב״ה שמע קלא דילה ואתמלי רחמין עלמה. והיה נחתת מריש טורה ורהטת והם על ושווירת גרמהא. וכל שאר חיותא רהטין אבתרהא ולא משכחין לה. הה"ד כאיל תערג על אפיקי מים. מהו 201 ועלמא ראתיבשו הנהו .om על תפיהי על מייא כדין תערג: (ג-רמט.) עמי וגו׳. ובלילה שירה יצום ה׳ תסלו יומם

המר רבי שמעון זכאה הולקיה מאן דאתי עם מסרוניתה [בלפרה] בשעתה דהתת להבלה אנסי מלכה בשעתה עמה [בליליא] ביה. והשתכח לאשתעי דאושים מלכא ימינא לקבלא למטרוניתא. הה״ך (תהלים קלט) השה כנפי שחר השכנה בהחרית ים. מהו החרית ים. ההיא שעתא אחרית דההוא ים היא. דכד אתפליג ליליא שירותא הוה ודינא הוה. והשתא אחרית הוא **כ**גדפוי ועאלת דינהה דמסתלקין דילה . דמזדווגין איכון וכל 60 דמלכא. לה (כו) ההיד אשכנה באחרית ים. ותאכא כל אינון דמשתדלי

עמה (כו) זש״כ אשכנה באחרית ים. ולמדנו כל אותן שהתיגעו

המלך. היא וכל אותן שנזרוגו

ניו הוהר

(כ) אעפדי שיונסים הע׳ שרים שפע שלהם מן השכינה הקדושה מ״ם ירעו וישהיתו לעם ישראל האומות שהם שולמים עליהן ג (כה) לקבל שפע מן התפארת: (ככ) שתין פרסי י״ל שוה רכז על שש המפירות שעל המלכות עד הבינה שהוא עולם הבריאה ונקרא הר של חשך בענין ההשנה. כי יוצר הוא אור. ובורא הוא חשך. ומן הבינה נמשך השפע למלכות: (כג) מ״מ כרוך אחריה לגזול ממנה השפע בחזירתה משם: (כז) היינו לעולם היצירה: (כס) אפשר שזה המלאך גבריאל ילהם עם המ״מ ואין מניתו לגוול השפע: (כו) כל ע׳ השרים: (כז) היינו לעולם היצירה: (כס) אפשר שזה המלאך גבריאל ילהם עם המ״מ ואין מניתו לגוול השפע:

זייך 7

לשון קורש ההלים מב-מג-מר

שהתיגעו בתורה בחצות הלילה נשתתפו עם השכינה. וכאשר בא הבקר והמלכה מתקרבת אל המלך. הרי זה נמצא עמה לפני המלך. והמלך פורס כנפיו על כלם. זש"כ יומם יצוה ה' חסדו ובלילה שירה עמי וגו': אמר רבי ייסא הרי אמרו שהקב"ה וכל אותן וגו' אמר רבי ייסא הרי אמרו שהקב"ה וכל אותן וגו' שמתעוררים בחצות הלילה לקרות בתורה. וחוט של חסד נמשך עליהם ביום. שכתוב יומם יצוה ה' חסדו ובלילה שירה עמי וגו'. וע"כ התשבחות העולות בלילה לפניו זו היא שבחה שלימה : (ג-סה.)

SAC 1111716 1971 11 1.1203

20

#### שלך אורך ואמתך המה ינחוני יביאוני אל הר קדשר ואל משכנותיך. אמר רבי יוסי כתוב ויאמר אלהים יהי אור ויהי אור. הרי ביארו שאור ההוא נגנז. והוא מתוקן א? הצדיקים לעולם הבא. כמו שפירשנו שכתוב אור זרוע לצדיק. לצדיק ודאי סתם. ואור ההוא לא שמש בעולם מלבר ביום הראשון. ואח״כ נגנז ולא שמש יותר. רבי יהודה אומר אלמלי נגנז מכל וכל לא נתקיים העולם אפילו רגע אחד. אלא נגנז ונזרע כזרע זו שעושה תולדות וזרעים ופירות. וממנו נתקיים העולם. ואין לך יום שלא יופיע ממנו בעולם וזה מקיים הכל. שבו זן הקב״ה את העולם. ובכל מקום שלומדים תורה בלילה יוצא חוט אחד מאותו איר הגנוז ונמשך על אותן לומדי התורה. זש״כ יומם יצוה ה׳ חסדו ובלילה שירה צמי. יום שהוקם המשכן למטה מה כתוב (שמות מ) ולא יכול משה לבא אל אהל מוער כי שכו עליו הענן. מהו הענן, חוט אהד היה מאותו אור הראשון שהופיע בחדוה של השכינה כאשר נכנסה להמשכן שלמטה. ומהיום ההוא לא נתגלה עוד. אבל שימוש הוא משמש בעולם. והוא מחדש בכליום מעשה בראשית: (ב-קמוז:)

[אריאד: אל מזבח אלהים וגו׳. אמר רבי יוסי איזה מזבח אלהים. זה הוא המזבח שלמעלה. מזבח אלהים וראי. והיינו באר של יצחק. ולפעמים מזבח ה׳. כמש״כ (מלכים א׳ ח) קם מלפני מזבח ה׳. וע״כ נוחלים העולמות מכאן דין ורחמים. לפי שהיא יונקת בצד זה ובצד זה. והרי נתבאר הענין: (ג-כי ז)

70

ארד הוא מלכי אלהים צוה ישועות יעקב. אמר רבי יהודה אתה הוא מלכי אלהים. זה הוא שלימות של כל המדרגות כאחד זה בזאת (ה) צוה ישועות יעקב כל אותן המלאכים שעושים שליחות בעולם

דמשתדלי באורייתא בשעתא דאתפליג ליליא אשתתף בשכינתא וכד אתי לפרא ומערכותא אתחברת עם מלכא. הוא אשתכח עמה עם מלכא זמלכא פרים על כלהו גדפוי. הה"ד יומם ילוה ה׳ חסדו ובלילה שירה עמי וגו׳: אמר רבי ייסא הא אתמר דקב"ה וכל איכון לדיקיא דבגו גנתא דעדן כלהו לייתין לקליהון דאסכון דמתערי בפלגות ליליא למקרי באורייתא. וחושא דחסד אתמשך עלייהו ביממא. דכתיב יומם ילוה ה׳ חסדו ובלילה שירה עמי וגו׳. וע״ד תושבחן דסלקין

בליליה קמיה דה הוה תושבחתה שלים : (ג-בה.)

#### 20

שלח מורך ואמתך המה ינחוני יביאוני אל הר קדשך ואל משכנותיך. אמר רבי יוסי כתיב ויאמר אלהים ישי אור ויהי אור. הא אוקמוה דההוא אור אתנניו. ואיהו אודמן לגבי לדיקיא לשלמא דאתי. כמה דאוקמוה דכתיב אור זרוע ללדיק. ללדיק ודאי סתם. וההוא אור לא שמש בעלמא בר יומא קדמאה. ולבתר אתגניו ולא שמש יתיר. רבי יהודה אומר אלמלי אתנניו מכל וכל לא קאים עלמא אפילו רגעא הרא. אלא אתגניו ואודרע כהאי זרעא דעביד תולדין וורטין ואיבין. ומניה אתקיים עלמא. ולית לך יומא דלא בעלמא ומקיים כלא. דביה זו קב״ה כפיה מניה רלשאן פלמא. באורייתא בליליא ובכל אתר חד הופא כפיק מההוא אור גניו ואתמשיך על אינון דלעאן בה. הה"ד יומם ילוה ה' השדו ובלילה בירה פמי, יומה דהתהם משכנה לתתה מהי כתיב (שמות מ) ולא יכול מבה לבא אל אהל מועד כי שכו עליו הענו. מהו הענו. חד חופא הוה מההוא אור קדמאה foots b עאלת דכלה דנפק 70 21703 יומה לה התגלי. הבל במישה דלתתא. ומההוא קא משמש בעלמא. ואיהו מחדש בכל יומא עובדא רבראבית : (כ-קמת :)

ואבואה, אל מוצח אלהים וגו׳. אמר רבי יוסי מאן מוצח אלהים. דא הוא מוצח דלטילא. מוכח אלהים ודאי. והיינו באר דילחק. ולומנין מוצח ה׳. כד״א (מלנים א׳ ח) הם מלפני מוצח ה׳. וע״ד ירתין עלמין מהכא דילא ורחמי. בגין דהיא ילקא בהאי ספרא ובהאי סערא. והא אוקמוה מלה; (נ-כד:)

70

ארגר, הוא מלכי אלהים לוה ישועות יעקב. אמר רבי יהודה אתה הוא מלכי אלהים. דא הוא שלימו דכל דרגין כחדא דא בדא (א) לוה ישועות יעקב. כל איכון שליחן דעבדי בליחותא בעלמא

#### ויו הזהר

בעד (ז) שלימו דגל דרגין. פי' שלימות של כל וי הספירות הן מלב״ו אלהו״ם דהוינו תפארת ומלבות: . 7 ⊂ 7

לשון הוהר

-98

ליסוי 631 מספרא דרחמי. בטלמה דליהוי כלהו מסטרא דדילא. בגין דאית מארי שליחו מסטרא דרחמי ומסטרא דדינא קשיא. אינון שליחן דאתיין מסטרא דרחמי עבדי שליקוהם דדינה בעלמה כלל. והי תיווה - 65 דאתגלי ליה לבלעם תריכו 67 מלאכא 65 לא לעולם ואתהפך לדינא. סוס דשליחת דרחמי הוה לאגנא עלייהו לא אשתני. אלא שליחא דרחמי דישראל ולמהוי סניגורא עלייהו. ולקבליה דבלעם הוא דינא. וכך ארחוי דקב״ה. אוטיב לדא והאי טיבו יכלא דינא לדא. וכך הא. שליחא דרחמי הוה למהוי להו לישראל ולבלעם אתהפך לדינא. ובגין כך לוה ישועות לד ישמלמוו דוד פקיד על עלמא אמכ יעקב. שלוחי די להווייו מספרא דרחווי (ג) רבי אנא אמר לוה יכתכת דבנו גלותה דמיכוו יעקב . יםועות מא חזי תושבחא דאבהן פורקנת להון גו גלותהון. יעהב הוה. ואלמלא ילחק לא אתא יעקב לעלמא. ובנ״כ לוס ישועות יעקב דה ילחק (ג) דכיון דהשתויב ילחק ישועות יעקב הוה : (א-קיט.)

בחתנו ולא שכחנוך ולא שקרנו בבריתך. 55 100 פתח רבי אבא ואמר כל ואת באתנו. כל אלו דלעילא טלינו מבעי ליה. אלא כל דינין 163 אתו עלנא ולא שכחנור. לא אנשינא מילולי אורייתך מכאן אוליפנא כל מאן דאנשי מילולי אורייתא ולא בה. כאילו אנשי להב״ה. דהא למלטי 103 אורייתא כלא שמא דקב״ה איהי. ולא שקרט בבריתך. למשקר בהאי את קיימא קדיבא דרשים ביה. 657 מאן דמשקר ביה כאילו משקר בשמא דמלכא. בגין 722 דשמה דמלכה התרשים ביה בבר נש. וקרה החרה חורי בהאי קרא. דכתיב אם שכחנו שם אלהינו ביס כפינו לאל זר. אם שכחנו שם אלהינו. כד"א 57031 דאיהי אורייתא איהי 671 פכמנוך. 651 6"70 .71 365 כפינו ונפרם .792% 605 ולא שקרמו בבריתך. וכלא מד מלה. מאי שקרא 1603 כפיו לרשותה החרה ומשקר דפריש .hoo .)"3 בהאי חחידת אורייתא וע״ד ברית. דכל נואן דנטיר האי ברית כאילו נטר אורייתא כלא. ומאן דמשקר בהאי כאילו משקר באורייתא כלא .. תא תוי יוסף בנין דנטר ליה להאי ברית ולא בעי לשקרא בים. זכה ליקרא בהאי עלמא וליקרא לעלמה דהתי. ולה עוד הלה דקב"ה השרי שמיה בגויה (ד) דכתיב (תהלים פא) עדות ביהוסף שמו. ווכה לברכתה דההי עלמה ולברכתה בעלמה דחתי: (י-יי:)

בי עליך הורגנו כל היום. אמר רעיא מהימנא. זכאה דקב״ה עאכא דאתקריאו קדיפא fr:D למקרב גרמייהו קרבנין קמיה. כמה דחתמר כי עליך וקרבין פבהה. cént נחבכו כל היוס הורגלו הלכה ודמת בתעניתה. דמיעוע כעאניז נלמייסו דתעניתה

תהלים מר

לשון קודש

בעולם תצוה שיהיו כלם מצד הרחמים. ולא יהיו מצד הדין. לפי שיש מזונים מלאכים מצד הרחמים ומצד הריו הקשה. אלה המלאכים הבאים מצד הרחמים אין עושים שליחות של רין בעולם כלל. ואם תשאל הלא המלאך שנתגלה לו לבלעם הרי למדנו שהיה שליח של רחמים ונהפך לדין. אבל לא כן לעולם לא נשתנה. אלא שליח של רחמים היה להגן על ישראל ולהיות סניגור עליהם, וכנגד בלעם היה דין. וכך הוא דרכי הקב״ה. מטיב לזה ואותו הטוב יכול להיות דין לזה. וכך היה שם. שליח של רחמים היה להם לישראל ולבלעם נהפך לרין. זש״כ צוה ישועות יעקב. כך אמר דוד צוה על העולם שכאשר יושלחו שלוחים יהיו מצר הרחמים (כ) רבי אבא אמר צוה ישועות יעקב. שאותן שהם בתוך הגלות יהיה נמצא להם גואל בתוך גלותם. בוא וראה המובחר שבאבות יעקב הי׳. ואלמלא יצחק לא בא יעקב לעולם. ולפיכך צוה ישועות יעקב זה יצחק (ג) שכיון שניצל יצחק ישועות יעקב היה : (א-קיט.)

דאת באתנו ולא שכחנוך ולא שקרנו בבריתך. פתח רבי אבא ואמר כל זאת באתנו. כל אלו באו עלינו היה צריך לומר. אלא כל הדינים שלמעלה באו עלינו ולא שכחנוך. לא שכחנו דברי תורתך. מכאן יש ללמוד שכל מי שמשכח דברי תורה ואינו רוצה להתיגע בה. כאילו שוכח להקב״ה. שהרי כל התורה שמו של הקב"ה היא. ולא שקרנו בבריתך. שאין לשקר בזה אות הברית הקרוש שנרשם בו. שכל מי שמשקר בו כאילו משקר בשם המלך. לפי ששם המלך נרשם בו באדם. והמקרא שלאחריו מורה על המקרא שלפניו. שכתוב אם שכחנו שם אלהינו ונפרש כפינו לאל זר. אם שכחנו שם אלהינו. כמו שכתוב קודם ולא שכחנוך. וזו היא התירה שהיא שמו של הקב״ה. ונפרש כפינו לאל זר. כמו שכתוב קודם ולא שקרנו בבריתך. והכל ענין אחד. מה זה השקר כאן. שפורש כפיו לרשות אחר ומשקר בזה הברית. ולכך התורה נקשרת בזה האיש הנוטר ברית. שכל מי שנוטר זה הברית כאילו נוטר התורה כלה. ומי שמשקר בזה הברית כאילו משקר בכל התורה.. בוא וראה יוסף בשביל שנטר לו לברית הזה ולא רצה לשקר בו. זכה לכבוד בעולם הזה ולכבוד לעולם הבא. ולא עוד אלא שהקב״ה משרה שכינתו עליו (ז) שכתוב (תהלים פא) ערות ביהוסף שמו. וזכה לברכות של עוה"ז ולברכות בעולם הבא: (ג-יגי)

כי עליך הורגנו כל היום. אמר רועה הנאמן. זכאים הם עם הקדוש שנקראו צאן מרעיתו של הקב״ה שיקריבו עצמם קרבנות לפניו. כמו שכתוב כי עליך הורגנו כל היום נחשבנו כצאן טבחה. ומקריבים עצמם כצאן בתעניתם. כי מה שנתמעט חלכם ורמם ע״י

זין הזרור גען שיעקב רמז על רחמים: (ג) אפשר לומר בונתו שדור התפלל שכן יהיה תמיד שהאבות ינצלו בובות בנים מובים; (7) כי אות ה' שניתוסף ליוסף רכז על סרת הסלכות והשכינה הקרושה ששורשה הוא אות ה' האחרונה מן שם הוייה ביה:

37

99 🕽

לשון קורשי

## תהלים מד–מה

מתמטס

לשון הוהר

דמה והלבה. וכל היכון המורין ופדרין

ע"י התענית חשוב יותר מן קרבן הבהמות שהיה נתמעט הדם והחלב. ומן כל אותן האמורים ופדרים שנתאכלו כל הלילה : (ב-קיט:)

## מה

דתעניתה איהו חשוב יתיר מקרבנה דבעירין דהוה

דמתחכלין כל ליליח : (כ-ייש :)

בנצה על ששנים לבני קרח משכיל שיר ידידות. להאי ליה דול למו מזי 65 671 השירים קדש קדשיא על דשיל הושבחתא 6201 657 fipn. 656 הרה. 1237 לבני כתיב למנלה על ששנים 2"15 דאתמר. הרה משכיל שיר ידידות. על שושנים. אלין נשיקות פיהו דאקרון שפתותיו שושנים. ד״א שושנים. אנין דחתחברון בהחי שושנה סומקה דחיהי סית סנין משכיל . דא כנידו (6) דכלא שביעאה בהאי שעתא קדיםה דכגיד לון דיתכי דעתיקא כביקין בגין דאיכון (2) מתפרבין 631 יסד מתפרשין. שיר ידידות. רמו בדבקותה דרוחה ולה להאי שירתא דאקרי שיר כפול. שיר השירים התם והכא קצ״ה וכנסת ישראל איקרון פיר ידידות כלא חד. שתו ושכרו דודיס. בנ״כ 6″7ຫວ (1) דודים שיר ידידות. דאינון דודים דא משבחא לדא ודא דהתם כנסת ישראל שראת לדה. וכמה משבחא ו בתושבחתה. דהכי התחוי דכתיב ישקני מנשיקות סיהו. אוף הכי הכא היא שריאת לשבחא למלכא:

רחש לבי דבר טוב. ירחש לבי. דה הייתה דרחיש בליליא דאהרי לבי. דבר טוב. דסליקה ברעותא לאתחבר מלכא עמה דאקרי טוב. ד"א בנין דלא אתיהיב לה רשו לגלאה, אמר רחש. בגין דמרחשא לה האי מלה בלבא. ואפילו בשפוותא לא אתיהיב לה רשו לרחשא אנא בלבא. ד"א מאי סעמא רחש לבי. בגין דדבור בלא קול לא יכיל למללא. והאי לבי דאקרי דבור עד השתא לא אשתלימת (ז) עד דאתא שלמה מלכא ובנה לה ביתא. ואשתלימת סיהר״א ברבו על כלא. בגין דקול אתחבר עמה. וההיא שעתא יתיר בקלא. אשתלימת 607 רשו למללא אתיהיב ก้าวว่ בגין דאפיקת בשלימו עם מלכא. ויתבא הכימה לעלמה והתקין ביתה למלכה. כדיו מלכה שוו מדוריה ושראת למללא ואמרת ישקני מנשיקות פיהו. עמה כען לה יתבה 70 7177 השתא ביומוי 556 באשתלמותא. בג״כ רחש לבי ודאי ההוא דבר פוב. השתא עוב ולא עובים. כיון ראתחבר קול עמה כדין טובים. כמד״א כי טובים דודיך מיין. אינון דודים תרווייהו כחדא. התם דודים והכא ידידות .. אומר אני לאתערא מלך עלאה. ומאי איכון למלך. מעסי 160 עובדה ביס דלא סליא 160 מעשי. עכיל

זיו הזהר

(4) שנה בגי׳ כפירה, רמירות וושנה האדומה כיון שיפודתה על הרין מקבלת שפע מן שש הספירות: (ג) פי׳ בהודוגות הפארת מויד (ג) פי׳ הפארת ומלכות: (ג) פי׳ הפארת ומלכות: (ג) רבור היינו מלכות. סתם קול היינו ומיכות נמעך דרם הארת הינו מלכות. סתם קול היינו ומיכות נמער אבל כוף גוף היונו בינה: המארת, אבל כוף גוף היא קול השופר והיינו בינה:

4

מה

למנצח על ששנים לבני קרח משכיל שיר ידידות. בוא וראה דור היה מרמז לו לאותה השבחה של שיר השירים שהיא קודש קרשים על ירי בני קרח. אלא שלא הגיע עור הזמן שיהיה שיר השירים נאמר. לפיכך כתוב למנצח על ששנים לבני קרח משכיל שיר ידידות. על שושנים. אלו נשיקות פיהו שנקראות שפתותיו שושנים. ד"א שושנים. אלו ששת השנים שמחוברות בזאת השושנה האדומה שהיא השביעית לכלן (ה) משכיל. זו המשכת השפע של הקדמון הקדוש שנמשך להם באותה שעה שמזדוגים יהר ואינם נפרשים (כ) לפי שאותן הנשיקות הן התדבקות רוח ברוח בלי הפרד. שיר ידירות. רמז דזה השיר שנקרא שיר כפול. שם שיר השירים וכאן שיר ידידות הכל אחד. הקב״ה וכנסת ישראל נקראים דודים (נ) כמש״כ שתו ושכרו דודים. לפיכך כתוב שיר ידידות. שאותן הדודים זה משבח לזאת וזאת משבחת לזה. וכמו ששם התחילה כנסת ישראל בשבחה. וכן נראה שכתוב ישקני מנשיקות פיהו. כמו כן כאן היא התחילה לשבח למלך:

רחש לבי דבר טוב. רחש לבי. זו החיה הרומשת בלילה שנקראת לבי. דבר טוב. שעלה ברצונה שיתחבר המלך עמה שנקרא טוב. ד״א לפי שלא ניתנה לה רשות לגלות אמר רחש. לפי שמלחש לה דבר זה בלב. ואפילו בשפתים לא ניתנה לה רשות ללחש אלא בלב. ד״א מפני מה רחש לבי. לפי שדבור בלי קול אינו יכול לדבר. וזאת לבי שנקראת רבור עד אז עוד לא היתה בהשתלמות (ז) עד שבא שלמה המלך ובנה לה בית. ונשתלמה הלבנ״ה בגדלות יתרה על כלן. לפי שהקול נתחבר עמה. ובשעה ההיא ניתנה לה רשות לרבר כיון שנשתלמה עם הקול. וישבה בהשתלמות עם המלך. לפי שהולירה בן חכם בעולם שהכין בית למלך. ואז שת המלך מדורו צמה והתחילה לדבר ואמרה ישקני מנשיקות פיה'. אבל אז בימיו של דוד עד עתה לא ישבה בהשתלמות. לפיכך רחש לבי בודאי רבר טוב ההוא. עכשיו טוב ולא טובים. כיון שנתחבר הקול עמה אז טובים. כמש״כ כי טובים דודיך מיין. שאותן הרודים שניהם ביחר. שם דודים וכאן ידידות.. אומר אני מעשי למלך, שיתעורר מלך העליון . ומה הם מעשי. הלא מי שאין תלויה בו העשיה מה הוא עושה

פניד (ה) דהא מעשה לעילא תליא. אלא מהו מעשי. אלין אינון. לשוני עט סופר מהיר. בגין דשבחת בפלגו דליליא למלכא עלאה שיר ידידות. כד"א שיר השירים דשבחא מסרוניתא למלכא. אוף הכא מסרוניתא שבחת ליה:

אית האי קרא רוא עלאה יפיפית מבני אדס. ביה. לקבל מלכא עלאה אמרת ליה יפיפית לעילא משבחן קמך. ולמתה בהיכון במשריין עלאין דאיכון ליליא. הולק חן בפלגות דקיימין קשום າກ⊃າ לתרע ומקים קרית בשפתותיך . בשעתה דחת אלהים פתחי לי אחותי. על כן ברכך (י) אמא עלאה אעערא לך בעערין היכלי עלאין. לטולם בגין ההוא עולם בתראה. ובגינה קאמרא לעולם. אנהירא ליה (י) ד"א לעולם. דא ימילא דאיהי דלעילא דכתיב אתה כהן לעולם (ח) וכל ברכאן כתיב על ועל דה ביה. שרייז ומשחה שבה כ״ן (ט) כד האי כ״ן אתחברת לעילא:

חגור חרבך על ירך גבור. דא (ישעי' לד) חרב דם. לאתפרעא מחייביא דגרמין לה מלאה – **\***55 לגכך פרודא מלשילא. הודך והדרך. אנא קרבית עלמא ונתבסם כחדא. וכד אתקריבת ביה לרסמא אתלבש בהוד והדר. הה״ד הוד והדר לבשת .. 606 עליה דפרשת דיקר לבושיו 112163 עלאה .. וע״ד הודך והדרך ודאי:

והדרך ללח רכב על דבר אמת וענוה לדק. מא חזי כיון דההיא הרבא אסתחרת מן דילא דהוא בה. בגין דאכשרו בני עלמא עובדייהו. אהעבידת דב"ר ואתחברת באמת למהוי דבר אמת. ואמת בענוה. וכדין לד"ק בכלא וכלא חד - דבר אמת וענוה לד"ק אתכלילו ואתחברו בכלא (י) ותורך נוראות ימיכך. דא יעקב דנטיל תרין חולקין (יא) בגין דאתדכק בימינא לעלמין. דכתיב (כראשית ל) מחשף הלבן אשר על המקלות:

שנונים. אלין חלים ואבני בליסטראות - סליר באינון מאני קרבא דמלכא דאפקיד עלמין דדכת דקב״ה שנוני״ם איכון חלים דמטרוניהא. 6713 ודאי בכלא. מספרא דיומא תנינא ספרא דילחה (יכ) בגיו דמניה נפיק דינא לחייביא למידן יתהון. וע"ד עמים הוא דרגא דאפיל לון. ומאן יפלו. תחתיך על עובדין דעלמא. דאהרי לב. דאתמנא דרגה דכת לון על לאיכון אויבי המלך:

אלהים עולם ועד. לבתר דאינון חייבין כסאך מעלמא. אתעבידו דלעילא 6ann דתפרידו אלהים. כסאך חמרת. דיכה. 103 דאתעביד עולם דיתהכר בעינא השתח ועד . עולס בתראה

עושה (ה) שהרי העשיה בלמעלה תלויה. אלא מהו מעשי, אלה הם. לשוני עט סופר מהיר. לפי שמשבחת בחצות הלילה למלך העליון שיר ידידות. כמש״כ שיר השירים שמשבחת המטרונה למלך. אף כאן המטרונה משבחת לו:

יפיפית מבני אדם. מקרא זה סוד עליון יש בו. לעומת מלך העליון אומרת לו יפיפית למעלה במחנות עליונים שהם משבחים לפניך. ולמטה באותן צדיקי אמת העומדים בחצות הלילה. הוצק חן בשפתותיך. בשעה שאתה קורא ודופק על שער היכלי פתחי לי אחותי. על כן ברכך אלהים לעולם (ו) אם העליונה מעטרת אותך בעטרות עליונות. לעולם. בשביל עולם האחרון ההוא. והיא אומרת שבעבורה האם האירה לו (ו) ד"א לעולם. זה ימין העליון שכתוב אתה כהן לעולם (ח) וכל הברכות והשפעות טובות שרויות בו. וזהו שכתוב על כ"ן (ט) כאשר זאת הכ"ן נזרוגת למעלה:

תגור חרבך על ירך גבור. זו (ישעי' די) חרב לה' מלאה דם. להפרע מן הרשעים שגורמים לה פירוד מלמעלה. הודך והדרך. אני מתקרבה אליך לרחם על העולם ונמתיק יחד. וכאשר נזדוגת בו הוא נתלבש בהוד והדר. כמש"כ הוד והדד לבשת.. שנתלבש באותן בגדי כבוד שפורסת עליו אם העליונה.. וע"כ הודן והדרך בודאי:

והדרך צלח רכב על דבר אמת וענוה צלק. בוא וראה כיון שהחרב ההיא נעתקה מן הדין שנקשר בה. לפי שהטיבו בני העולם מעשיהם. נעשית דב״ר ונתחברת באמת להיות דבר אמת. ואמת בענוה. ובכן צד״ק נתקשרת בכל והכל אחד .. דבר אמת וענוה צד״ק נכללים ונתחברים בכל (י) ותורך נוראות ימינך. זה יעקב שלקח שני חלקים (י6) לפי שנדבק בימין לעולם. שנאמר (בראשית ל) מחשף הלבן אשר על המקלות:

חציך שנונים. אלו החצים ואבני הקלע שהיא תדין את העולם באותן כלי זיין של המלך שהפקידם בידי המטרונה. אותן החצים של הקב"ה שנוני"ם ודאי בכל. מצד יום השני המדרגה של יצחק (יכ) לפי שממנו יוצא הדין לרשעים לענוש אותם. וע"כ עמים שממנו יוצא הדין לרשעים לענוש אותם. וע"כ עמים המדרגה שנקראת לב. שנפקדה על מעשי העולם. והיא תדינם על שהם אויבי המלך:

כסאך אלהים עולם ועד. לאחר שאותן הרשעים כסאך אלהים עולם ועד. לאחר שאותן הרשעים הגורמים מניעת הזיוג למעלה נאבדו מן העולם. שנעשה בהם הדין. היא אומרת אני כסאך אלהים. עולם ועד. אני רוצה עכשיו התחברות עולם ועד שומדר

שיתחבר

זיו הזהר

(ה) הגם שהמלכות מוציאה העשיה לפועל אבל מה לעשות אין תולה במלכות אלא בג' הראשונות: (ו) דורש כאן חשם אלהים על הבינה: (ו) פי' בשביל עילם המלכות והשבינה מאירה הבינה להתפארת: (ח) זהו מדת התסר: (ט) המלכות נקראת בשם כ"ן כי היא בבחי' כסא להתפארת: (י) כשהמלכות מזדוגת עם התפארת מדת הרחמים נקראת דבר אמת. ואז צד"ק היינו מלכות נקשרת עם כל ששת הפסירות שהן נכללות בהתנארת שו(ה) יעקב זה תפארת שנומה יותר למדת החסד. והיינה ב' הלקים, וזהו סוד מחשף הלבן. כי לבנוגית מורה על הסר: (ינ) דוש עול פי מול פי מוד שאותן כלי ויום הכת של ספירה מעירה ביוו מלכות המשף הלבן. כי לבנוגית מורה על הסר: (ינ) דורש שונים נם על פי סוד שאותן כלי ויון המי המסירה שניה

לשון הוהר תהלים מה לשון קודש

> שיתחבר עולם האחרון בהמדרגה שנקראת וע״ד (::) לפי ששבט מישור שבט מלכותך. שזה הדין שעשתה כסאד ברשעי העולם דין אמת הוא שיצא מן המקום שנקרא ישר. כמש״כ (דברים לב) צריק וישר הוא. הכסא הבור נקרא ישר. ומפני שיוצא ממנו הדין נקרא. שבט מישור. ר״א שבט מישור. זה מלך המשיח שנקרא שבט להוכיח רשעי העולם. כמש״כ לא יסור שבט מיהודה. ונאמר (במדבר כד) וקם שבט מישראל. מישור. כמש״כ (ישעי׳ יא) והוכיח במישור לענוי ארץ. והוא שבט מלכותך. שעליו נאמר וקם שבט מישראל לעורר מלכותך בעולם:

> אהבת צדק. זה הכסא שלך (יז) ותשנא רשע. זה הצד של השפחה. שכל דבריה להרע. וקיימת להרשיע את העולם. ד״א אהבת צדק. אלו ישראל שנאחזים בזאת הצד״ק והיא חלקם. שכתוב (מלאכי א) אהבתי אתכם. וכתוב ואוהב את יעקב. לרבות מדרגת הצר״ק שנאחז בה בשעה שנקרא יעקב. ותשנא רשע. זה עשו שכל מעשיו ברשע. והצד שלו הוא הצד של הרשע נחש עקלתון, זש״כ ואת עשו שנאתי. על כן משחך אלהים אלהיך שמן ששון מחבריך, זה שמן זזטוב שנשפע על ראשך מצד העליון שנקרא כך (זו) מהו על כן. היינו בשביל שאהבת צדק ותשנא רשע. שמן ששון. אלו י״ב נהרי אפרסמון. שכאשר מאירים בך אז שמחה בעולמות. עת רצון בעולמות. והרוגז נתבטל מן העולם:

> מר ואהלות קציעות כל בגרתיך. מר זה אברהם שנקרא הר המר. ואהלות זה יעקב (טו) קציעות זה יצחק. כל כגדותיך. באלו שלשה גונים לבן ירוק ואדום נשתלמים אותן בגדי ארגמן (יי) מן היכלי שן. אלו שבעה היכלות העליונים שנשמות הצדיקים נתראין בהם לפני הקב״ה. ואז חרוה לפניו, ומפני מה נקראים היכלי שן. לפי שזכו בתורה והתגברו בה זכו לאותו שן (יח) מני שמחוך. שכאשר עוסקין אותו הנשמות בתהלות שלי לפניך. או שמחה לפניך נשתלמה. שאין שמחה לפניו מכל המרכבות שלו כמו שמשמח עם נשמות הצדיקים שהם קרובים אליו:

> בנות מלכים ביקרותיך. אלו נשמות הקדושות שנקראות ודאי בנות מלכים. שהרי מן הזדוגות המלך המטרונה היו. והן ביקרותיך. זה גן העדן שהנטיעות שלו יקרות מכל מה שברא הקב"ה בעולם הזה. צבה שגל לימינך. כמש״כ נאם ה׳ לאדוני שב. לימיני. לפי שהיא נתחברת למטה באברהם. ולפיכך נקרא אברהם אוהבי שנדבקת בו אהובתי. והוא הודיע מצותי לעולם. ובעבורה זכה לבן. שהרי אות ה״א ניתוספה עליו מקודם לזה (יט) בכתם אופיר. כמש״כ (ישעי' יג) ואדם מכתם אופיר (:) ומתי היא

(5) 7"01 דאקרי 67263 7133 בתראה בבע מלכותך. דהאי דינא D73U7 מיבור 2327 כסאך בהייבי עלמא דינה דקשוע הוא דנפיק מאתרא כורסיא דאקרי ישר. כד״א (דגרים לג) לדיק וישר הוא. 6217 ההרי דנפיה וכגין ישה. מיניני בבע מישור אקרי. ד"א שבע מישור. דא מלכא משיחא דאתרי שבע לאוכהא הייבי עלמא. הה״ד לא יסור 235 מיהודה. וכתיב (כמדכר כד) וקם בבט מיבראל. מישור. כמד"א (יבעי' יא) והוכיח במישור לענוי ארז. ואיהו בכע מלכותך. דעליה כתיב וקם בכע מיכראל לאתערא מלכותא דילך בעלמא:

אהבת לדק. דא כורסיא דילך (יד) ותכנא רבע. וקיימא מלהא היובא. 207 דא סצרא דבפהה. 16751 ד"א ההבת להיובא פלמא. לדק. אליו דאמידן בהאי לד"ק ואיהי חולקסון. דכתיב (מיאכי או אהבתי אתכם. וכתיב ואיהב את יעקב. לאסגאה דרגא דלד״ק דאחיד בה בסעתא דאקרי יעקב. ותשנא רשע. דא עשו דכל עובדוי בחיובא. וסשרא דיליה סשרא דרבע חויא עקימא. הה״ד ואת עבו שנאתי. על כן אלהים אלהיך במן ששון מחבריך. דא 6cen 7520 פצא' דנגיד על רישך מסערא עלאה דאקרי הכי (אי) מהו -- 227 לדק ותשנה 53767 115 55 .12 במן שבון, אלין תרישר נהרי אפרסמונא. דכיון דנהרין 2170 וכוגות רלון בעלמין. בעלמין. כדין 73 הכתלק משלמא :

מר ואהלות קליעות כל בגדתיך. מר דא אברהם הר המר. ואהלות דא יעקב (אי) קליעות דא דאקרי ילמק. כל בנדותיך . באלין תלת גיונין חיוור ירוק יסומק אבתליוו אינון לבובי הארגוניה (יו) מן היכלי בן. רלדיהיא עלאין דכבמתהון היכלית 1 1:16 ממאן בהו קמי קב״ה. וכדין חדוה קמיה. ואמאי בגין דוכו באורייתא היכלי בו. ואתתקפו הקכון בה זכו להאי בן (יח) מני במחוך. דכד עסקין איטון נשמתין בתובבחאן דידי קמך. כדין חדיה קמך דלית חדום קמים מכל רתיכין דילים אבתלימת. כחדוה דנשמתהון דלדיקיא דאילון קריבין ליה :

בנות מלכים ביקרותיך. אלין כשמתין קדישון מוווגה דמלכיו מלכים. דהא דהקרון ודחי בגות ומשרוניתא הוו. ואינון ביקרותיך. דמ גן עדן דנשישן יקרי מכל מאי דברא קב״ה בהאי עלמא. 1717 כד״ה כהם ה׳ להדוני שב לימיכך. ולבה בגל בגין דאיהי לתתא באברהם אתדבקת. ובג"כ לימיני. חקרי אברהם אוהבי דאתדבקת ביה אהבה דילי. ואודע דיניו דילי לעלמא. ובנינה זכה לבן. דהא איתוספא עלוי מקדמת דנא (יש) בכתם אופיר. 6"2 60 כד"ה (יבעי' יג) ואדם מכתם אועיר (י) ואימתי בכתס

ינ) כאן כונהו לולם האחרון שהוא האחרון כן עינוא דרכורא ששת הספירות והיינו היסוד. והכלכות נקראת וע"ד במקום השם אחד כירות: (יז) צדק וככא היינו מרכות: (טו) שפע ג׳ הראשונות נקרא שמן כי אך עוז וחדוה במקובו: (טו) על שם יושכ אוהרים. וקצינות משמעות קץ דהיינו צמצום ורין מרת יצהק: (יו) ג' נונים אלו מרמוים על חסד רחסים ודין: (יח) דורש שן במשמעות שונת הרכות: (יט) אות ה' הנוכסת פורה על התקשרות השכינה בו: (כ) כאן דורש אדם על המדבות על שם הפסוק כתפארת אדם. דשבת בית:

ויו הזהר

בכתם

בכתם אושיר. כד אודווגא במלכא ונחית כתרא בדלוגין דאנהיר מסשרא דאמא ושריא של רישא דמשרוניתא. וכדין (בס מד) תפארת אדם לשבת בית. דהא ביתא דהאי שלמא של ידהא אתנהיג:

בת וראי. דבך שמיעה. פליא במעי 77 עאיל ללותהון בתיובתא קמאי ישראל יהדרו במטי. קדמי. דשתחא דכלא בך הוא. וכלא משרית בידך לאנהגא עלמא תתאים. וע״ד במעי בת. וראי. בגיו דאת חיוו דכלא. את אתקריאת באר לחי ראי. בג״כ אית לך לעיינא כל יומא בעובדיהין דעלמא למיהב לב״כ כפי עובדוי. והטי הונך. לקביל ללותה דכלה ולמעבד מכל ללותין עטרה ללדי״ק. בגין דהא כל ללותין לקרבא עטרה ללדיק הוא. ושכחי עמך. כד לא אולון בארח מיבר אעיך יתחון כאילו 103 קמאי. איכון שכוחין מעלמא. עד דיתובון בתיובתא ברתיה דאיהי הברהש 67 (62) אביך ובית ובכ״ל שמה:

ויתאו המלך יפיך. מלכא עלאה ירחים לאתדבקא בך ולהזדווג בך זווגה עלמין. אימת. בבעתה דכל בני היכלה דמלכא זכאין. בגין דיסרית להון ודברית לין לרטותא דידר הילא אדומיך. כל הוט 15 דמלכא. מניה איהו (כב) סיהר"א לא אתנהירת אלא מו שמש"א. אדכ״י. דילך מלכא. סימנא נקטת מבי ี่มีที่มี לאנהרא בה מרישא דכלא. .9"56 איהי 7")" ຄະາວ עלאה. והבתחוי קדישא הכמ״ה ก็ต่อว עביד (יג) וכדין ותקוד ב״ת שב״ע לו. כד״א רטותהא. וישראל מתגברין לטילא לטילא. מלכא כל תחותייהו ואתהדרין לעבדין עמין אתכפיין ובמכ ובת לור במנחה פניך יחלו עבירי ובנ״כ לון.-עס: וכדין

כל כבודה בת מלך פנימה. מהי כבודה. כביד ד. דא בת מההוא מלך דאיהי פנימה ודאי (כד) ודא אמא עלאה דאיהי פנימה דכלא. איהי תתער חירו ונייהא וכבוד על בנהא, ממבלות זהב לבובה. דא סערת דלפון דלתלבע בה למעבד נוקמין נאינון דאעקין לבנהא (כה) על ידא דמלכא משיחא דיתער בעלמא:

אלין לבושין למלך. תובל לניקמות -דיקר דאינון מרוקמין למקדשא. וכל מלוי דומין קב״ה למלבש למיהב נוקמתא באדום. תובל למלך. דא כלה הלבישת להו (ני) ומאן גרים כל דא. בגין ישראל דלא אתערבו בסטרא דעובדי עכו״ם. וכל אינון ישראל דליון. מאי כד יתקיים זמינין למחמי ביקרא דכתיב (דגרים ד) בלר לך ומלאוך וגו׳ ובבת עד ה׳ מטרוניתה לפייסה לה. וע״ד הלהך. וישוב מלכא לבי ובא לליון גואל : וכדין

תובלנה בשמחות וגיל. תרין חדוון לעילא

בכתם אופיר. כאשר מזדוגת עם המלך ויורד בזילוג הכתר המאיר מצד האם ושורה על ראש המטרונה. ובכן (שם מו) תפארת אדם לשבת בית. שהרי הבית של עולם הזה על ידה מתנהג:

לשון קודש

שמעי בת וראי. כי בך תלויה השמיעה. כאשוי ישראל יחזרו בתשובה לפני שמעי. הכניסי תפלותיהמ לפני. כי פתח של הכל בך הוא. והכל מסרתי בידך להנהגת עולם התחתון. וע״כ שמעי בת. וראי. לפי שאת המראה של הכל. את נקראת באר לחי ראי. לפיכך יש לך לעיין כל יום במעשי העולם לתת לאיש כדרכיו. והטי אזנך. לקבל התפלות של כלם ולעשות מכל התפלות עטרה לצדי״ק. לפי שהרי כל התפלות להגיש עטרה לצדיק הוא. ושכחי עמך. כאשר בני אין הולכים בדרך הישר תחשוב אותם כאילו הם נשכחים מהעולם. עד שיחזרו בתשובה לפני. ובית אביך (כה) זה אברהם שהיא נקראת בתו ובכ״ל שמה:

ויתאו המלך יפיך. מלך העליון יאהב להתדבק בך ולהזדווג בך זיוג נצחי. בזמן שכל בני היכל המלך זכאים. מפני שיסרת אותם ונהלת אותם לרצון המלך. כי הוא אדוניך. כל הכה שלך הוא ממנו (כ?) הלבנ״ה אין מאירה אלא מן השמ״ש. השם שלך הוא אדנ״י. וזה לך לסימן מבית המלך. אל״ף. רמז שבא אל״ה הארה מראש הכל. ויו״ד היא אל״ף. רמז שבא אל״ה הארה מראש הכל. ויו״ד היא השית השם הקדוש חכמ״ה העליונה. והשתחוי ראשית השם הקדוש חכמ״ה העליונה. והשתחוי המלך כל רצונה. וישראל מתגברים למעלה מעלה. ושאר עמים נכנעים תהתם וחוזרים להחשב עבדים להם. ולפיכך ובת צור במנהה פניך יהלו עשירי עם: ובכן

כלי כבודה בת מלך פנימה. מזו כבודה. כבוד די זו בת מהמלך ההוא שהוא פנימי בודאי (כז) והיינו אם העליונה שהיא כנימית הכל. היא תעורר חירות ומנוחה וכבוד על בניה. ממשבצות זהב לבושה. זה הצד של צפון שמתלבש בה לעשות נקמות באותן הלוחצים לבניה (כה) על ידי מלך המשיח שיתעורר בעולם:

לרקמית תובל למלך. אלה בגדי כבוד שהם מרוקמים עבור המקדש. וכל כליו שעתיד הקב״ה ללבוש לתת נקמה באדום. תובל למלך. זאת הכלה תלבש אותם (כו) ומי גרם כל זה. אלו ישראל שלא נתערבו בהצד של עובדי עכו״ם. וכל אותן ישראל עתידים לראות בכבודה של ציון. כאשר יתקיים מה שכתוב (דברים ז) בצר לך ומצאוך וגו׳ ושבת עד ה׳ אלהיך. והמלך ישוב אל בית השכינה לפייסה. ואז ובא לציון גואל: ובכן

תובלנה בשמחות וגיל. שתי שמחות למעלת ולמטה

#### וו הזהר

ולתתא

(6) בת היתת לו לאברהם אבינו ובכל שמה. פירש"י ו"ל בכל בני" כן. בודאי רמו רש"י על השם הוי"ה כמילוי ב"ן "נורט המלכות והשבינה הקרושה: (ככ) המלכות מקבלת השפע והכת שלה מן התפארת שנקרא מלך כמו הלבנה שמקבלה אויה מן השמש: (כנ) בת שבע רמו על המלכות מפירה השביעית: (כז) אות ה' רמו על המלכות. והייני כידוע שהכמה ובינה הנקראים אנא ואמא הולידן תפארת ומלכות שנקואים כן וכת: (כה) מטרא דצפון הוא דין. פתח הרעות: (כו) גם המלכות לפעמים בשם מלך:

.

ולמטה. למעלה. שהשם הקדוש וכסא הכבוד ישתלם כאשר יהיה נאבד היודע ציד מן העולם. וזכרו לנצח לא יזכר. למטה. שישראל בניו של הקב״ה ברחמים צליונים יורם דגלם על כלם. וע״כ בתולות אחריה רצותיה מובאות לך. כמש״כ (ישעי' סו) והביאו את כל אחיכם מכל הגוים מנחה לה׳. זש״כ תבואינה בהיכל מלך:

תחת אבותיך יהיו בניך. אמר לה הקב״ה לכנסת ישראל. תחת אבותיך. אלו אבות העליונים שהודיעו טבעך בעולם והתקינו לך על הכל. כמוהם יהיו בניך. תשיתמו לשרים בכל הארץ. כאותן אבות העליונים שנאמר בהם (במדבר כא) באר חפרוה שרים (כו) שהתקינו לה לבאר ההיא בכל. וכלם לזאת הבאר כנסת ישראל יקראו:

אזכירה שמך בכל דור ודור על כן עמים יהודוך לעלם ועד. דור ודור. זה דור העליון שיתגלה בו דרור וחירות לכל. בזמן שהשופר הגדול ההוא יוציא כלם לחירות (כח) בכן אזכיר״ה שמך בודאין ועל כן עמים יהודוך לעולם וער. שלא יפרד עולם מין וע״ר ולא וע״ר מן עולם (כט) ואז יעורר הקב״ה דעת בעולם שכל אחד ואחד מישראל ישיג השגת החכמה העליונה. סוד השם הקדוש. וזה הוא הטוב שאין לו הפסק כלל לנצח ולעלמי עולמים: (ו"ח)

דונוך חרבך על ירך גבור הודך והדרך. אמר רבי אבא וכי זה הוד והדר לחגור כלי זיין ולהזדרו בזה. מי שמתיגע בתורה ולוחם מלחמתה של תורה ומזרז עצמו בה. זהו שבחו של אדם. זהו הוד והדר שלו. ואתה אומר הגור חרבך. אלא ודאי עיקר הדבר אות הברית הקדוש שנתן הקב״ה ורשם אותו בבני ישראל. בשביל שינטרו אותו ולא יפגימו אותו בפגם לזה רושם המלך. ומי שפוגם את בריתו הרי עומד לנגדו חרב נקמת נקם ברית. לנקום נקמת הברית הקדוש שנרשם בו והוא היה פוגם אותו. ומי החפץ לנטור מקום הזה יזדרז ויתקן עצמו. וישים לנגרו בשצה שיצר הרע מתגבר עליו את החרב ההיא שקיימת על ירך. להפרע ממי שפוגם מקום הזה. ובכן חגור חרבך על ירך גבור. גבור הוא וגבור יקרא. וע״כ הודך והדרך. אמר רבי יהודה הודך והדרך. שהקב״ה מלביש לו בלבוש שלו. ואיזהו לבושו של הקב"ה. הוד והדר. שכתוב (תהלים קד) הוד והדר לבשת. אף כאן הודך והדרך. ובכן מתדבק האדם במלך הקדוש כראוי: (א-רמ:)

כל כבודה בת מלך פנימה ממשבצות זהב לבושה. אמר רבי שמעון כל כבורה. זו כנסת ישראל. כבודה. לפי שיש כבור זה על זה. זה זכר [כבור] וזאת נקבה [כבורה] . וכבודה הזאת נקראת בת מלך. היינו ב״ת

אשתלים וכורסיא הדישא דשמא ולתתא. לעילא. לעלמיז 715 מעלמא. ודוכרניה כד יתאביד יודע רקב"ה לא ידכר. לתתא. דישראל בנוי ברחמיו עלאין ירים דגליהון על כלא. וע״ד בתולות אחריה רעותיה מובאות לך. כד"א (ישעי׳ סו) והביאו את כל תבואינה מנחה להי. הה"ד הנוים מכל אחיכם בהיכל מלך :

תחת אבותיך יהיו בניך. אמר לה קב״ה לכנסת ישראל. תחת אבותיך. אינון. אבהן עלאין דאודיעו לך בעלמא ואתקיכו לך על כלא. דכוותהון יהון בכיך. כאיכון אבהן עלאין תשיתמו לשרים בכל הארץ. דכתיב בהו (נמדגר כה) באר חשרוה שרים (כו) דאתהיכו באר כנסת להאי לה לההיא באר בכלא. וכלהו ישראל יקרון :

שמר בכל דור ודור על כן עמים אוכירה ועד. דור ודור. דא דרא עלאה לעלס יהודור דיתגליא ביה דרור וחירו לכלא. בומנא דההוא שופר גדול שמר אזכיר"ה (כח) [כדין כלא לחירו יפיה ועל כן עמים יהודוך לעולם ועד. דלא יתפרש 1.671 עולם מו וע״ד ולא וע״ד מו עולם (כט) וכדין יתער קב״ה דעתא בעלמא דכל הד וחד מישראל ידביה ארבקותה בחכמתה דלעילה. רוה דשמה דקב"ה. ודה פיבו דלית ליה פסיקו כלל לעלס ולעלמי איהו עלמין: (ויהח)

דובור מרכך על ירך גבור הודך והדרך. אמר רבי למיון וייכא הבה וכי דה והדל 510 ולאודרוא בהאי. מאן דאשתדל באורייתא ואגח קרבא באורייתא ווריו גרמיה בה. דא הוא שבחא דבר כש. דא הוא היד דיליה. ואת אמרת חגיר חרבך. אלא ודאי עקרא והדר את קיימא קדישא יהב קב״ה ורשים ליה דמלה דיכשרון ליק ולא ישנמון ליה בנין בבני נשח. בפגימו להאי רשימא דמלכא. ומאן דפגים ליה הא קאים לקבליה חרב נקמת נקם ברית. לנקמא נוקמא ביה והוא פגים ליה. קרישה דהתרשים דברית אתר יודרו ויתקן גרמיה. דבעי לנפרא האי ומלו לקבלים בשעתא דילרא בישא יתקף עלוי לההיא ויםני דקיימא על ירך. לאתפרעא ממאן דפנים מרב האי אתר. וכדין הגור הרבך על ירך גבור. גבור איהו וגבור אתקרי. וע"ד הודך והדרך. אמר רבי יהודה והדרך. דקב״ה אלביש ליה בלבושוי. ומאו הולך (תהלים קד) והדר. דכתיב 510 רקב "ה. לכומו סוד והדר לבשת. אוף הכא הודך והדרך. וכדיו אתדבק בר נם במלכה קדישה כדקה יהות: (ה-רש:)

כד כבודה בת מלך פנימה ממשבלות זהב לבושה. אמר רבי שמעון כל כבודה. דא כנסת ישראל. כבודה. בגין דאית כבוד דא על דא. דא דכר [כביה] ידא כוקבא וכבודהן. והאי כבודה אתקרי בת מלך. היינו

ב״ת

זיו הזהר

(כו) המלכות נקראת באר מים חיים: (כה) זו הכינה. ואז שמך שהיא המלכות תהיה בבחי' אזכיר״ה. היינו בהורוגות עם עלמא דדכורא : (כט) עולים ועיר היינו יסוד ומלכות : 8

תהלים מה-מו

שב״ע. בת קול דאיהו קול נדול (ל) והאי 0"3 דלא איהו עלאה איהו פנימה. בנין דאית מלך מלד ממשבלות בת מלך והאי כבודה כוותיה. 125 בנבורתת ואתאחדת בגין דאתלבשת לבושה. 301 עלאה (יא) והאי כבודה אוף כמי מלך אקרי. ובגינה קיימא ארעא. אימתי. בשעתא דאתאחדת במשפש (נכ) כד״א (משלי כט) מלך במשפט יעמיד ארז. ודא קרינן מלכו (.1)7-f) : finer

## 12

למנצה לבני קרח על עלמות שיר. אמר רבי אבא האי הרא אית לאסתכלא ביה דרוא דחכמתא ותושבהן דהוו אמרי בני איהו. וכל הני שירין שירין ותוכבהן דהוו איכון כלהו מחדתין קרח. מלקדמין. וכן כל היכון שירין והושבחן דהמר 717 וכל אינון דהוו עמיה. כלהו הוו ברוא עלאה ברוא קב״ה עלמא תתאה עבד כה חוי דהכמתה. דעלמא עלאה. וכל אינון סדרין דסדרו דוד כגווכא בריה. וכל אינון נביאי קשוט. כלהו סדרו ובלמה דלעילה. הה חזי כגוונה דהיכה משמרות כנווכת דמזמרי ברקיעא 200 הכי בארעא ואמרי שירתא תדיר. וכלהו קיימין אלין למתרייהו ותושבחן. וכלהו בסזרן דשירין אליז. 33.75 הבריא טלמות שיר. מהו טלמות שיר. אוקמוה וכל ושמנים הלא כד"א (ביר ו) ששים המה מלכות פלגשים ועלמות אין מספר. מהו ועלמות אין מספר. כדיא (איוכ כה) היש מספר לגדודיו. ובגין דלית שורין לון חושבנה כתיב ועלמות הין מספר. וכלהו לומרא אלין לקבל אלין. מסחרן סדרין שורין ולשבחא למאריהון. ואלין איכון עלווות שיר. ובגין דאית אלין עלמות מומרין כאליו אקרון 657 עלמות שיר: (א--קיה:)

חזו מפעלות אלהים אשר שם שמות בארץ. אמר 137 רבי יהודה האי קרא אוקמוה ואתמר. אבל לכו חזו מפעלות אלהים וגו׳. דאילו הוו מפעלות יו״ד ה״א וא״ו ה״א הוה שם קיום בארץ (א) אבל בגין דהוו מפעלות שמא דאלהים שם שמות בארץ. אייל רבי חייא השתא אתערית להאי. אנא לאו הכי אמינא ליה. בנין דבין שמה דה ובין שמה דה כלה הוה שבהה. הבל 6:6

ב״ת שב״ע. בת קול שהוא הקול הגדול (ל) וזהו מלך העליון שהוא פנימה. לפי שיש מלך שאין הוא פנימי כמוהו. וזאת כבודה בת כלך ממשבצות ונאחזת בגבורת שמתלבשת זהב לבושה. לפי העליונה (ה) וכבודה זו גם כן מלך נקראת. ובעבורה מתקיימת הארץ. מתי. בזמן שנאחזת במשפט (לכ) כמש״כ (משלי כט) מלך במשפט יעמיד ארץ. וזאת נקראת מלכות השמים: (א-רלה)

#### 12

למנצה לבני קרח על עלמות שיר. אמר רבי אבא מקרא זה יש לעיין בו כי סוד של חכמה הוא. וכל אלו שירות ותשבחות שהיו אומרים בני קרח. כלם היו מחדשים אותן שירות ותשבחות שהיו מקדם. וכן כל אותן שירות ותשבחות שאמר דוד וכל אותן שהיו עמו. כלם הם בסוד עליון בסוד של בוא וראה שעשה הקב״ה עולם התחתוז חכמה. כדמיון עולם העליון. וכל אותן הסדרים שסדרו דוד ושלמה בנו. וכל אותן נביאי אמת. כלם סדרו כדמיון שלמעלה. בוא וראה כדמיון שיש משמרות בארץ כמו כן יש ברקיע משמרות מלאכים שמזמרים לרבונם ואומרים שירה תמיד. וכלם עומדים אלה לעומת אלה. וכלם בסידורם של שירות ותשבחות. והרי ביארו החברים עלמות שיר. מהו עלמות שיר אלא כמש״כ (שיר ו) ששים המה מלכות ושמנים כלגשים ועלמות אין מספר. מהו ועלמות אין מככר. כמש״כ (איוב כה) היש מכפר לגדודיו. ומפני שאין להם מספר כתוב ועלמות אין מספר. וכלם שורות שורות מסובבים ומסודרים אלה לעומת אלה. לזמר ולשבח לרבונם. ואלו הם עלמות שיר. ולפי שיש עלמות שאין מזמרים כאלה לכן נקראים אלה עלמות (וא-קנה :) שרר :

לכן הזו מפעלות אלהים אשר שב שמות בארץ. אמר רבי יהודה מקרא זה נתני ונדרש. אבל לכו חזו מפעלות אלהים וגר׳. שאילו הי: מפעלות יו״ד ה״א וא״ו ה״א היה שם קיום בארץ (6) בל לפי שהיו מפעלות הנם אלדים לכן שם שמות בארץ. א"ל רבי חייא עכשיו נתעוררתי לזה. אני לא כד אמרתי לפרשו. לפי שבין שם זה ובין שם זה הכל הוא לשבח. אבל אני

זיו הוהר

פי נכתר כמו הבינה אינו נכתר כמו הבינה (ל) פי שהמדכות היא בת הבינה שנקראת קוד גדוד קוד שופר. והיא פנימה. (לה) זהב מורה על גבורה כי אדום הוא: (לכ) במשפט פי׳ ברהמים. ואז נקראת מלבות שבים, כי ימים הוינו תפארת משפט ידוע דאיהו רהמי:

(ז) כאן רעשו מפורשי הזהר. כי הלא בספרי תהלים שלנו לא בתוב השם אלהים א א השם הורית ביה. והרבה תירוצים או פירושים נאמרו בזה. ודבר הפשום יותר הוא כמו שמביא בעל מנהת שי. שראה בעצו ששה ספרי תרלים מדפוסים קרומים וגם כתב יד ישן שהגירסא כאן הוא השם אלהים ברברי הזהר וזהר חדש. וכן נראה גם מן פירוש הרדיק, ורבי אלעור בדף סי פרשת נה לא דרש כלל בענין השם. לכן בלתי ספק שהמדפיכים הדפיסו שם מעצמם השם הווידה כמו שנמצא בספרי ההלים שלפנינו: 6 7

תהפים מו–מו

לשון הזהר

1157 דאתערו חבריא ליה כמה 60006 6:6 בארך סמות 137 .cnn סמות כמהו. אמר כלא הוא ואפילו מאי דאמר רכי ילמק ראילו יהא עלמא בשמא קאמר. יהידה םפיל 326 דחתברי בגיו עלמאו יתקיים דרהמי סמות וקיימא על דינא שס 6217 50 עלמא [שמהן בארץ (כ) ואמאי. בגין לאשתמשא בהו בהרך. בעלווהן (א-וח:) רבי אלטור עלמא למהוי היימא חוו. כל"ה (ישעי׳ כה) חוות קבה לכו חזו. מהו אמר דקב״ה אתגלי כבואה עלאה לי. בעובדוי הונד בחית בארך. בחות ודאי (י) דהא לבני נשא. אשר שם " כגוונא דא בללאל. גרים לכלא: (א-ים) וכן ົກກະສ בווטין בללאל שוא גרים ליה ועל 7000 רכי מכמתיה אקרי הכי. ורוא דמלה בללאל בלל אל : (כ-רכגי) רבי אבא אוור לכו הזו מפעלות אלהים ינוי. מהו חוו. ביאו חוו מבעי ליה. אלא אמר דוד 105 בעלמה דין זילו. זילו מרישה כל דיירי ארעא די דעלמא עד סיפיה. ותשכחין עובדוי דקב"ה כעובדוי דטלמא כך עובדוי בסייפי דעלמא. מייתי ברישא אי זכו מותיב להו ולבנייהו ולבני בעלמא. דיוכיו מנהוו. בנייהו עד סופא דעלמא. לא זכו מחריב להו וההוא אתרא וההיא קרתא לא אתבני לעלמין. לאחואה התר. דמייבי הוה ההוא דאתרא לבני נשא ביה דינא. ภาทธ הה"ך אשר שם וקב״ה עביל בחרך : (ו"ח)

12

אלהים בתרועה ה׳ בקול שופר. אמר רבי עלה אבא ביומא דראש הבנה דאיהו יומא דדינא. קיימין עלייהו דיבראל. ומאריהון דליבנא בישה בעיכין מלין דללותין ובעותין. ובעיכין לאהואה עובדא בשופר להתערא שופרא אחרא. ואכן נופיקין בההוא קלא רחמי ודינה כחדה כלה כדקה יהות (ה) כמה דההיה בושר כללא כחדא. ולהתערה עלאה חפיק קלח דחיהו 657 דדיכה האוליכן מאריהון ולתברא רממי כלהו רחמי מתעריו יומא. וכד ישלשוו בהאי עלאין נהרין מהאי גיסא ומהאי גיסא. כדין בוליכיו (משלי ז) בחור פני מלך חיים .. רבי אלעור אמר בהאי יומא דראש השנה דאיהו דינא דשלמא. מאריהון דדינין מאריהון דיבבא ויללא כלהו בכיחין בההוא יומא קמי קב"ה 5:22 בההוא אפערו תריסין מארי וכמה תחות ההוא כרסייא בדינא דעלמא. קיימי וכלהו וישראל

(כ) רבי יצחק צירוף כ׳ הפירושים. שכיון שנכרא העודם כדין עשה, הקכ״ה שמות קדושים דהשתמש עמהם בארץ כשעת הככוה דמען הנצד, וכמו שעשה דוד באשר כרה השיתין כמובא בנמרא : (ג) פיי שהאנשים הגדולים יכולים לראות נביאות לדעת עתידות כל איש מן שמו שוקרא דו. ווו וכמה גדודה. וראיה מן בצלאל ו

זיו הוהר

רהסים ורין שמוציא התוקע מפין זה קול שופר המורכב מן מים אש ורות. ווה דונכא לשופר תעליון דהיינו כי.ה 😭 שהוציאה הקול זה התפארת שהוא בולל מפד דין ורתפים : 7

10

אלהים בתרועה ה׳ בקול שופר. אמר רבי אבא ביום של ראש השנה שהוא יום הדין. השרים המקטרגים עומדים על ישראל לקטרג עליהם. נחוץ לנו תפלות ובקשות. ונחוץ לנו להראות עבודה בשופר לעורר שופר העליון. ואנו מוציאים בקול ההוא רחמים ודין ביחר הכל כראוי (+) כמו שהשופר העליון ההוא הוציא קול שהוא כוללם יחד. ולעורר רחמים אנו הולכים ולשבר הכח של שרי הדין שלא ישלטו ביום הזה. וכאשר נתעורר רחמים אז כל מאורות העליונים מאירים מצד זה ומצד זה. ובכן (משלי ז) באור פני מלך חיים .. רבי אלעזר אמר ביום יאש השנה שבו נידון העולם. שרי הדין שרי 5 יבבא ויללה כלם נמצאים ביום ההוא לפני הקב״ה. וכמה שרים מגיני מלחמה נתעוררים ביום ההוא. וכלם עומדים תחת כסא כבוד ההוא בשעה שהעולם נידון. וישראל

## 12

רחמים בלבד יתקיים העולם. אבל לפי שנברא על דין ועומד על דין לכן שם שמות העולם בארץ. ןשמות בארץ (כ) ולמה. בשביל להשתמש בהם להיות קיום בעולםן (א-נה:) רבי אלעזר העולם אמר לכו חזו. מהו חזו. כמש״כ (ישעי׳ כא) חזות קשה הוגד לי, במעשיו של הקב״ה נתגלה נבואה עליונה לאנשים. אשר שם שמות בארץ. שמות ודאי (ג) שהרי השם גורם לכל: (א-ס.) וכן כדמיון זה בצלאל. שאמר רבי שמעון בצלאל שמו גרם לו ובשביל הכמתו נקרא כך. וסוד הדבר בצלאל בצל אל : (ב-רכג :) רבי אבא אמר לכו חזו מפעלות אלהים וגו׳. מהו

לכו חזו. בואו חזו הי׳ צריך לומר. אלא אמר דוד כל יושבי ארץ אשר בעולם הזה לכו. לכו מקצה העולם עד קצהו. ותמצאו מעשי הקב״ה כמעשיו בהתחלת העולם כך מעשיו בסוף העולם. עושה ערי מושב בעולם. אם זוכים מושיבם ולבניהם ולבני בניהם עד סוף העולם. ואם אין זוכים מחריבם מהם. ומקום ההוא ועיר ההיא לא יבנה לעולם. להראות לאנשים שמקום מושב רשעים היה המקום ההוא. והקב"ה עשה בו הדין. זש"כ אשר שם שמות בארץ: (י״ח)

לשון קודש

הרי הכל אפילו מה שאמר ר׳

אני מפורש אותו כמו שהעירו החברים ששם

שמות ובניקור ציר״הן שמות בארץ שמות ממש. ר׳

יהודה יפה אמר. שאילו נברא העולם בהשם של

106

יצחק אמר

107 5

תהפים מז

לשון הוהר

ובעתו 6pp בההוא צלותא מללאו 36754 קב״ה בשופר. ותהעיו קמים 1002201 לרחמי. וכל עלאי 6:17 עלייהו ומהפר סיים פתהי ואמרי אברי העם יודעי תרועה. ותתיי וע"ד בעינה בההוה יומה דההוה דתקע ידע עקרה מלה ויעביד בתרועה ביה ויכוון .0007 בהכמתא (=) וע"ד כתיב אשרי העם יודעי תרועה. כתוב תוקעי תרועה. והא אתמר: (נ-קמט.) ועל 631 אבלחנא בספרא דרב המנוגא סבא באינון 67 ללותה וקל בושרה .756 7010 ללותי דר״ה דאפיק ההוא זכאה דאבתכה מרוחים ומנפביה בהאי שופרה. האי קיל סליק לשילא. ובהסוא יומא קיימי 655 כליק האי ומבתכתי מקשרנין לשילה. וכד יכלין לקיימה. זכחה דשופרא כלהו אתרחיין קמיה ולא רעותא לכוונא רידעיז ' דלדיקייא סולקהון לקמי מאריסין. וידעין לתקנא עלמא בההוא יומא בקלא דביפרא. וע"ד כתיב אשרי העם יודעי תרועה. יודעי ולא תוקעי. ובנין דא בעי עמא בההוא ຽນນ בבר נם שלים מכלא. דידע ארחוי לאסתכלא קדישה דידע ביקרה דמלכה דיבעי דמלכא עלייהו בעותה בההוה יוחה. ולומנה קל בופרה בכלהו עלמין בכוונא דלבא בחכוותא ברעותא בשלימו. בגין דיסתלק דינה על ידוי מן עלמא. ווי להינין דשליהה אשתכת לדקה יחות. דהה חובי - 65 דלסון עמא׳ אתוין לאדכרא בגיניה. כמד״א (ויקרא ד) אס דכל יבראל. המשיח יהשא. דהוא שליחא כהו הוא. בנין דדינא בריא עלייהו. וכד אבמת העס בליחא הוא זכאה כדקא יאות זכאין אינין עמא. דכל דינין מסתלקין מנייהו על ידיה: (ג-יה:)

מלך אלהים על גוים. פתח ההוא סבא ואמר. תא חזי כל במהן וכל כנויין דבמהן דחית ליה לקב״ה. כלהו מתפשטין לארחייהו. וכלהו מתלבשין אלין באלין (ג) וכלהו מתפלגין לארחין ושבילין במא יחידאה ברירא דכל באר במהו ידיען. בר באר מכל יהידתה ברירא לעמא דאתסין עמין. ואיסו יו"ד ה"א וא"ו ה"א. דכתוב (דנרים נכ) כי הלק ה׳ עמו. וכתיב (כס ד) ואתם הדבקים בח״א. בשמה 'דה ממש יתיר מכל שהר שמהן. ושמה חד מכל שאר שמהן דיליה ההוא דאתפשע ואתפלג לכמה ארחין ובבילין ואקרי אלהים. במא דא אהסין ואפליג להתאי לשמשין ולממכן דהאי עלמא. ואתפלג שמא דא דמנהגי לשאר עמין. כד״א (נמדנר כנ) ויבא אלהים 56 אלהים (כראבית כ) ויבא אל בלעם לילה. אבימלך בחלום הלילה. וכן כל ממנא וממנא דאחסין לון קב״ה לשאר עמין בשמא דא כלילין. ואפילו ע״ו בשמה דה הקרי. ושמה דה מלך על גויש. ולה ההוה שמה

וישראל מתפללים תפלות ביום ההוא ומבקשים ומתחננים לפניו ותוקעים בשופר. ובכו הקב"ה מרחם עליהם ומהפך הדין לרחמים וכל עליונים ותהתונים פותחים ואומרים אשרי העם יודעי תרועה. וע״כ נחוץ ביום ההוא שוה המוקע יבין עיקר הדבר. ויכוון כונה הראויה בתרועה ויעשה הדבר בחכמה (כ) וע״כ כתוב אשרי העם יודעי תרועה. ולא כתוב תוקעי תרועה. והרי זה נתבאר: (ג- קמט.) ועל זה מצאנו בספרו של רב המנונא סבא בענין תפלות של ר״ה שהוא אומר. התפלות וקול השופר שמוציא זכאי ההוא שנמצא מן רוחו ומן נפשו בזה השופה. זה הקול עולה למעלה. וביום ההוא עומרים ונמצאים המקטרגים למעלה. וכאשר צולה זה קול השופר כלם נדהים לפניו ואין יכולים לעמוד. אשרי חלקם של הצריקים שיודעים לכוון לעורר עת רצון לפני ויבונם. ויודעים לתקן העולם ביום ההוא בקול השופר. וע״ז כתוב אשרי העם לדעי תרועה. יודעי ולא תוקעי בלבד. ובעבור זה אריך הקהל ביום ההוא לבחור אדם השלת מכל. היודע ומבין דרכיו של המלך הקדוש ויודע בכבור המלך שהוא יתפלל עליהם תפלית ביום הרוא. ולעורר קול שופר בכל העולמות בכונת מלב בחכמה ברצון בשלימות. בשביל שיתבטל הדין על ידו מן העולם. אוי לאותו הקהל שהשליה צבור שלהם לא נמצא כראוי. שהרי חטאות הצבור באות להזכר בגללו. כמש״כ (ייקרא ד) אם הכהן המשיח יהטא. שהוא השליח של כל ישראל. לאשמת העם הוא. לפי שהדין שורה עליהם. וכאשר השליח צבור הוא זכאי כראוי זכאים הם הקהל שולחיו. שכל הדינים נתבטלים מהם על ידו : (ג-יח :)

מלך אלהים על גוים. פתח סבא ההוא ואמר. בוא וראה שכל השמות וכל כנויי השמות שיש לו להקב"ה. כלם מתשפשטים לנתיבותם. וכלם מתלבשים אלה באלה (ג) וכלם מתחלקים לדרכים ונתיבות ידועים. מלבד שם המיוחד הנבחר מכל שאר השמות שהנחיל הקב״ה לעם המיוו " הנבחר מכל שאר הצמים. והוא יו״ד ה״א וא״ו י״א. שנאמר (דברים לב) כי חלק ה׳ עמו. ונאמר (שם ד) ואתם הדבקים בה״א. בשם זה ממש יותר מכל שאר השמות ושם אחר מכל שאר שמותיו הוא שמתפשט ומתחלק לכמה דרכים ונתיבות ונקרא אלהים. שם זה הנחיל והלק להתחתונינ שבעולם הזה. ונחלק שם הזה לשרים ולממונים המנהיגים לשאר העמים. כמש״כ (במדבר כב) ויבא אלהים אל בלעם לילה. ונאמר (בראשית כ) ויבא אלהים אל אבימלך בחלום הלילה. וכן כל ממונה וממונה שהנחיל הקב"ה לשאר העמים בשם זה נכללים. ואפילו ע"ז בשם זה נקראת. ושם זה הוא מלך על גוים. ולא שם สาวก

זיו הזהר

6:337

11

 (c) ועל ור כא הרמו כנמרא שתקיעת שופר הכמה ולא מלאכה: (נ) פי׳ השמות של בחינת וכר מתלכשים ומתיהדים בהשמוח של בחי׳ נמכח בידוע:

ההארא זה שהוא מלך על ישראל. שהוא מיוחד לעם המיוחד לעם ישראל שהם עם הקרוש: (נ- 143)

דההוא דמלך על ישראל. דאיהו יחידאס לעמא ימידאה לעמא דישראל עמא קרישא: (כ-ני.)

#### コロ

שיך מאמור לציי קרה. אמר רבי אבא מאי שיר תושבחתה מעליה הוא על כל שאר תושבחן. דומו לשבחא ליה בני קרת. שיר מומור, תושבחתא של דאתפלג לתרין תושבחן, ווכו במ תושבחתא. תושבחתא לפנסת ישראל. ושבמה דכנסת נשבתה לה הרת קאמרי (א) ומאי הוא. גדול שי ומהלל ישרחל מאד בעיר אלהינו הר קדשו. אימתי אקרי קב״ה גדול. בומלא דכנסת ישראל אשתכחת עמיה. הה"ד בעיר אלהינו. הוא גדול בעיר אלהינו. עם עיר אלהינו (י) א״ל 5"6 (2) 655 בעי 160 אלהינו יהודם רבי סילא אלהינו טיר האי . 1671 610 100 משמע. אשתמע דמלכא ותושבחתה דישראל איהי. מאי בלא משרוניתא לאו הוא מלכא. ולאו הוא גדול ולא מהולל. ובג"כ כל מאן דלא אשתכה דכר ונוקבא כל שבהא אעדי מניה. ולאו הוא בכללא דאדם. ולא עוד דלאו איהו כדאי לאתברכא .. הה״ד גדול ה׳ ומהלל מאד. ובמאי הוא גדול. הדר ואמר בעיר אלהיכו הר קדשו. ובנ״כ תושבחתה דה בשני (ד) .. יפה נוף משוש כל הארץ. תושבחתא דווונא דילהון. יפה נוף. דא קב״ה ודא לדי״ק (י) משוש כל האר״ן (י) כדין הוא חדוותא דכלא וכנסת ישראל מתברכה. אלהים בארמנותיה כודע למשגב וגו׳. אלין אינון כל״ח והו״ד כנישותה דכל ברכהן (י) כנישותה דחדוותה דתמן מתמן נפקא על ידא דהאי דרגא דאקרי לדי״ה. ותמן ברכאן קדישא – להתי עיר לבסמא אתכנשו כי הנה המלכים נועדו. אלין כל ולאתברכא מתמן. כתרי מלכא בכללא חדא (ח) ולאתר אמרא מליון אלין סלקין: (י-י.)

יפר, גוף משוש כל הארץ הר ליון ירכתי לפון קרית מלך רב. אמר רבי אבא האי קרא רוא דמהימנותא איהו. יפה נוף. דא איהו יוסף הלדיק דכתיב ביה ויהי יוסף יפה תאר ויפה מראה. משוש כל הארץ. איהו חדוה וחדו לעילא ותתא. הר ליון ירכתי לפון. בגין דבחולקיה קאים משכנא דשילה. הר ליון דא ירושלם. יהכתי לפון, הכי הוא ודאי לעילא ותתא (ט) קרית מלך רב. אתר איהו מתקנא לקבל מלך

זיו הזהר

(h) וחיינו תחלה כפולה, כנסת ישראל זו המזכות: (د) פי' ששימוש הבירת הוא לפעמים במשמעות בו. ולפעמים במשמעות בו. ולפעמים במשמעות בו. ולפעמים במשמעות בו. ולפעמים במשמעות בו. ולהעמים במשמעות בו. ולהעמים במשמעות הבירת עס. והמבוון הוא יען כי בהודונות תפארת ומזכות שווין יההי: (ג) קושיתו היא יד אם נאמר שבאן הוא שימוש הבירת במשמעות עס. והמבוון הוא יען כי בהודונות תפארת ומזכות שווין יההי שווין יההי: (ג) קושיתו היא דאם נאמר שבאן הוא שימוש הבירת במשמעות עס. והמבוון הוא יען כי בהודונות תפארת ומזכות שווין יההי: (ג) קושיתו היא דאם נאמר שהמשמעות היא ערי של אלהינו ועיר היינו מלכות שהיא של התפארת, הלא לא יתבן השם אלהינו על התפצות היא ערי של אלהינו ועיר היינו מלכות שהיא של התפארת, השלא לא יתבן השם אלהינו על לא יתכן כמובן וכידונו, ומריה באלהינו מוסב על המלכות. אכל משמעותו היא שהמכות והשכינה הקרושה היא בהגו גס זת ישראלי (ז) כי יום הראשון נגד הסד ויום שני נגד נבורה. והגבורה היא היסטוד של כנין המלכות נייא בהגיו במצא שכיום שני ישראלי: (ז) כי יום הראשון נגד הסד ויום שני נגד נבורה. והגבורה היא הימו מסלות כי היא בהגיו תחכינה בעיראלי ישראלי: (ז) כי יום הראשון נגד הסד ויום שני נגד נבורה. והגבורה היא הימו מסלות כי היא בהגיו המצינה בנייה של ישראלי: (ז) כי יום הראשון נגד הסד ויום שני נגד נבורה. והגבורה היא הימו מסלות כי היא בכיום שני נציבות הביות בגדיה. ביודע בסוד של כנין המלכות והשכינה תקרושה היגי המכוני (ס) פי׳ תפיגרת ונעידה הכנית הביות שלי נישיה הבנה לביון הייון התיבו התרכני כל הסיגרת שיי הגבורה הודווג עם התפארת. כידוע בסוד שם המשמעות ביות להאליות ביות המדכות כל הכזיזה של נעשיה הביו מעציי הביות שני הסבות ליות ביות שנייתה לגבורה וויון האיד שמאליות ביות לאראות ביות האידה עם כל הסניות שלי המרכנים ביות שוניא.

12

108

пb

לבני קרח, אמר רבי אבא שיר זה שורך מזמוד תהלה יפה היא על כל שאר התהלות. שזכו בני קרח להלל אותה התהלה. שיר מזמור. תהלה על תהלה. תהלה שמתחלקת על שתי תהלות. וזכו בני קרח להלל את כנסת ישראל. וגם תהלה של כנסת ישראל להקב״ה יאמרו (ה) ומה הוא. גרול ה׳ ומהלל מאד בעיר אלהינו הר קרשו. מתי נקרא הקב״ה גרול. בזמן שכנסת ישראל נמצאת עמו. זש״כ בעיר אלהינו. הוא גרול בעיר אלהינו. עם עיר אלהינו (כ) א"ל דבי יהודה א״כ תיבת אלהינו אין לה מקום כאן (:) א״ל כך הוא בוראי. זאת העיר היא אלהינו שהיא הכח והשבח של ישראל. ומה נלמר מכאן. משמע שהמלך בלי מטרונה אין הוא מלך. ואין הוא גרול ולא מהולל. ולפיכך כל מי שאינו רוצה לישא אשה כל שבח ניטל ממנו. ואין הוא בכלל של ארם. ולא עוד אלא שאין הוא כראי להתברך .. זש״כ גרול ה׳ ומהלל מאד. ובמה הוא גדול. חזר ואמר בעיר אלהינו הר קרשו. ולפיכך מזמור זה בשני בשבת (ז) .. יפה נוף משוש כל הארץ. זה שבח ההזרוגות שלהם. יפה גוף. זה הקב״ה והיינו צרי״ק (ה) משוש כל האר״ץ (ו) אז היא שמחת הכל וכנסת ישראל מתברכת. אלהים בארמנותיה נורע למשגב וגו׳. אלה הם נצ״ח והו״ר ששם קבוצת השפע מכל הברכות (ו) שפע של שמחה משם יוצא על ירי מדרגה זו שנקרא צרי״ק. ושם נקבץ שפע הברכות להמתיק לעיר הקרושה הזאת שתתברך משם. כי הנה המלכים נוערו. אלו כל כתרי המלך בכלל אחר (ה) ועור למקום אחר רברים האלה יכונו: (ג-ה.)

ישרן נוף משוש כל הארץ הר ציון ירכתי צפון קרית מלך רב. אמר רבי אבא מקרא זה סוד של אמונה הוא. יפה נוף. זה הוא יוסף הצריק שנאמר בו ויהי יוסף יפה תאר ויפה מראה. משוש כל הארץ. הוא חרוה ושמחה למעלה ולמטה. הר ציון כל הארץ. הוא חרוה ושמחה למעלה ולמטה. הר ציון ירכתי צפון. לפי שבחלקו עמד משכן שילה. הר ירכתי צפון. לפי שבחלקו עמד משכן שילה. למעלה ירכתי מלך רב. הוא מקום המוכן לקבל מלך 109 11

מלך רב. דא מלכא עלאה דכלא קדש הקדשים (י) דהא ברכאן וכל חידו וכל כל נהירו מהמו אתיא דכלא. דהא מתמן נהרין כל אנפין. ובי מקדשא נפקי מתברכא מתמו התברכה מתמן. וכד היהי 35 מתמן עלמא 507 עלמא. 555 ברכאו התברכה: (ה-רוו) רבי שמעון אמר קרית מלך רב. אית מלך סתם ואית מלך רב (א) ודאי עלמא עלאה מלך רב איסו. ודא הוא קרית מלך רב: (א-קיא.)

מלך רב. זה המלך העליון מכל קדש הקדשים (י) שהרי משם באות כל הארות וכל הברכות וכל השמחות של כלם. שהרי משם מאירים כל הפנים. ובית המקדש נתברך משם. וכאשר היא נתברכת משם משפעת הברכות לכל העולם. שהרי כל העולם משם מתברך : (א-רו:) רבי שמעון אמר קרית מלך רב. יש מלך סתם ויש מלך רב (ה) בודאי שמלך העליון מלך רב הוא. וזהו קרית מלך רב : (א-קנא.)

בי הנה המלכים נועדו עברו יחדו. המה ראו כן תמהו

וגו׳. אמר רבי יהודה סוד של אמונה יש כאן.

לשון כודש

יפה נוף משוש כל הארץ הר ציון ירכתי צפון קרית מלך רב. יפה נוף זה ירושלים שהיא מתוק לנפש ומרפא לעצם. כמד"א (שיר ד) נופת תטופנה שפתותיך כלה. א"ר יהודה ארץ מצרים כל יופי שבה נוף ותחפנחס היו. נוף היתה המשובחת מכלם. שהיתה בשלש מאות ותשצים וחמש תכשיטין של יופי. וציון גדלה ביופי והדר על נוף דאמר ר״י למה נקרא שמה ציון. מה הציון עומד לנס להסתכל בו. אף כך הר ציון. הה״ד יפה נוף משוש כל הארץ הר ציון וגו׳. משוש כל הארץ. שכל מי שהיה רואה אותה היה שמח. דהניא א״ר יוסי א״ר חייא מעולם לא נכנס אדם בירושלים והיה עצב. לקיים מה שנאמר משוש כל הארץ : (ז״ח)

> בי הנה המלכים נועדו עברו יחדו. המה ראו כן תמהו הכא. וגו׳. איור רבי יהודה רוא דמהימנותא דהת כד רעותה השתכח וקשורה התעשר כחדה. כדין כחדה והודמכן כחדה. דה עלמין מתקשרן תרין בגויה. ללקטא ולמכנש 671 מולרא. לחפתחא -וכדין כי שנה המלכים נועדו. תרין עלמין קדישין. עלמא עלאה ועלמא תתאה (יכ) עברו יחדו. רוא דמלה דכד מתחברן כחדא כדין עברו יחדו. בגיו דכל היובין דעלמה לה התעברן להתכפרה עד דמתהברין 50 ועובר (מיכה ז) כדכתיב כתדה. וע״ד עברו יחדו. עברו איכון הובין ואתכפרו. פשע. דהא כדין כל אכפין נהירין וכל חובין כגיז אתעברו. רבי חייא אמר רוא דא בתקונא דקרבנא וכלהו אתהריב הרבנא 72 דהא איהו. מסתפקין כל חד וחד כדקה חזי ליה. כדין התקשר כלה כחדא. וכל אנפין נהירין וקשורא חד אשתכח. וכדין המלכים נוצדו ואודמנו כחדא לכפרא על חובין לאעברא עלייהו. לאנהרא כל אנשין ולמהוי כלא ברעותא חדא. דמיכוו סלקא המה ראו כן דעתך תמהו. דילהון דתדוה מלכים. אלא אלין מאריהון דדינא. וכדין כד מלכים עליה. למעבד האי דיכא דאתפהדו המה ראו כדין הדה. אזדמנו תרווייהו ברעותא ההיא רעותא דתרין עלמין. כן תמהו כבהלו כחפוו. בנין ומתעברן מעלמא אתכפיין דכלהו מארי דדיכא וכדין מתעברין קיומיהון ומתעברין ולא יכלי לשלטאה. שלטניהון : (א-רו .)

שהרי כאשר הרצון נמצא והקשר נתעטר ביחד. אז שני עולמות מתקשרים ביחד ונזדמנים ביחד. זה לפתות אוצר השפע. וזה ללקוט ולקבץ בתוכו השפע. ואז כי הנה המלכים נועדו. שני עולמות הקדושים. עולם העליון ועולם התחתון (כ) עברו יתדו. סוד הדבר שכאשר מתחברים ביחד אז עברו יחדו. לפי שכל חטאי העולם אינם נעברים להתכפר עד שאותן העולמות מתחברים יחדו. ככתוב (מיכה ז) ועובר על פשע. וע״כ עברו יתדו. עברו אותן החטאים ונתכפרו. לפי שהרי אז כל הפנים מאירים וכל התטאים נעברים. רבי חייא אמר סוד זה בתיקון הקרבנות וכלם הקרבן נקרב כאשר שהרי . הוא מתפרנסים כל אחד ואחד כראוי לו. אז נתקשר הכל ביתר. וכל הפנים מאירים וקשר אתד נמצא. ובכן המלכים נועדו ונזדמנו יחדו לכפר על החטאים לעבור עליהם. להאיר לכל הפנים ולהיות הכל ברצון אחד. המה ראו כן תמהו. התעלה על דעתך שזה מוטב על המלכים. אלא אלו שרי הדין. שזה שמתה שלהם פעשות אותו הדין שנפקדו עליו. ואז כאשר המלכים נזרמנו שניהם ברצון אחר. בכן המה ראו עת רצון ההיא של שני העולמות. כן תמהו נבהלו נחפזו. לפי שבשביל זה כל שרי הדין נכנעים ונעברים מן העולם

63

ואמר. הא חוי תלת

בימי רע עון עקבי יסובני. פתח רבי

איכון

631

למה אירא בימי רע עון עקבי יסובני. פתח רבי אלעזר ואמר. בוא וראה שלשה הם שמפחדים ואיך

20

זיו הוהר

דדמלין

י) זה עודם החכמה שנקרא אבא והיינו עודם האצילות. שעבודת ביהמיק הגיעה שמה ומשם נשפע השפע עד לממה למקום ביהמיק : (א) מדך כתם תפארת, מדך רב היינו הכמה הנקרא אבא: (יכ) עדמא עדאה תפארת ועדמא תתאה מדכות כי גם המדכות נקראת דפעמים בשם מדך. עוד י"ד עלמא עלאה זה מדך העדיון הכמה. ועלמא ההאה מדך סתם היינו התפארת. שעיי הארה מן ג' הראשונות ששם ייג מרות הרחמים אל ז' בפייות התהתונות נעשה מחילת עון :

13

למה אירא

אלשור

7

# ואין יכולים לשלוט. ובכן נתבטלים כתותיהם ונתבטליז

שליטותיהם: (א-רו .)

תהלים ממ

לשון הוהר

ואוקמות, אבל אית מאו ולה ידטין ממאי דמלין דדחיל וידע ממאי איהו דחיל. ודא הוא בגין איכון העאו דלא ידע דאינון השאין ולא אשנת כסו. ואיסו דמיל מימי רע. מאי אינון ימי רע. אלין אינון יומין דאינון אודמנו בההוא רע. איהו ילר הרע דאקרי רע. ואית ליה יומין ידיען דאתיהיב ליה רשו בעלמא דמשאבי ארחיישו. דמאו דאתי לאסשאה לכל אינון טאסתאבא מסאבין ליה. ואלין אינון אקרון ימי רע. אלין בני כשא ממכן כל אינון חובין דדשין בה בעקצייהו .. ובג"כ כל מאן דאיהו חשי באינון חשאין דדש בהו ברגלוי לא ידע בהו. ואיהו דחיל תדירא. הוה לסתוור תדיר מחובין אלין. וכד דוד מלכא היה נפיק לקרבא היה מפשפש לון. וע"ד לא דחיל לאנהא טאראון קרבא. ותא חוי ארבע מלכין היוי. יואי דבאיל דה לה שאיל דה. דוד אוור ארדף אויבי ואבינס ולא אשוב עד כלותם. מאי שעמא. בנין דהוה אסתמר מאלין הובין. ולא יהיב דוכתא לביאוי לבלצאה. וצ"ד בעי לוורדף אבתרייהו תדיר. ולא ירדפין איגון אבתריה בידייהו. אסא היה דחיל למתבע תובוי דישול בהשאוי. אבל לא כרוד יתיר, הע"ג דהוה מפבפש מלכה. איהו בצי למרדף הבתרייהו ולא יגיח לון. הוה דכתיב (ד"ה ג' יד) ויהשל ליז קב״ה. ולד וילדפס אסא והעם אבל עמו וניי. וכתיב ויגף הי את הכיבים לפני אהא ולפני יהודה וינוסו הכישים. דוד מיאי כתיב ביה (במואל א׳ ל) ויכם דוד מהנשף ועד הצרב למחרתם. אבל אסא אישו רדיף וקב"ה מהי, וקישבע מלך וסידה מוף סבי נמי סוס בעי וחמר. לא יכילנא לתרדף ולא לקשלא. אלא אנא איתר בנין דלא פיה מפשפש כל כך ואת קשיל לון. מאסא. 'וקב"ה עביד ליה הכי. דכתיב (ד"ה כ׳ כ) ובעת החלו ברלה ותשלה כתן ה׳ מארבים על בלי שמון מואב והר צעיל הבאים ליהודה ויכנפו. מוקיה מלך יהודה איף הכי כמי הוה בעי ואמר. אנא לא יכילנא לה לומרה ולה למרדף ולה להנחה קרבה. בגין דדחיל מאלין הובין דקאיורן, מאו בתיב (מלגים כ׳ ט) ווהי בלילה ההוא וילא נילאך הי ויך במשנה אבור מאה ושמנים וחמשה הלף וישכימו בבקר והנה כלם פצרים מתים. חוקיה הוה יתיב בביתיה ושכיב בערסיה וקב״ת קטיל לון. ומום לדיקים אלין הוו דחלין ימובין, באר בני שלמא של אחת כמס מאליז – וכויה. בנייכ אים ליה לביינ לאסתמרא מאלין חובין בנין דלא יכלבין בהין כדחמרן. 100000 פליי איכון ימי רע דלא׳ מרהמי עליה . ובנ״כ אמר דוד למה אירא בימי רע, יראתי לא כתיב אלא אירא. רע כדקלמרן. טוו דלית לי למדהל מאיטן ימי טקבי יסובני. מאן עקבי. אלין אישן ברוא דמסימנותא. דבתיב (כרחבית כה) וידו אותות בנקב עבו. דא הוא ההוח עקב גאימן עקיבין דמסתכלין תדיר בההוח קובא דדם ביה ב״נ תדיר בעקבוי .. זכאין איכון לדיקיא דידעין לאשתמרא מחוביהין ואינון מפשפשיו תדיל בעובדייהו. בנין דלא יבתכח עלייהו מקשרגא בהאי עלמא. ולא יסטין עליהם לעולם הבא. שהרי מתקנת לחם | ולא יסטון עלייהו לעלמא דאתי. דהא אורייתא מתקנא להו לרמיו

ואין יורעים ממה מפחרים וזח נתבאר. אבל יש מי שמפחר ויורע ממה הוא מפחר. וזה הוא מפני אותן חטאים שלא ירע שהם חטאים ולא נזהר בהם. ולכך הוא מפחר מימי רע. איזה הם ימי רע. אלו הם הימים שהם נועדים ומחוברים ברע ההוא. והוא יצה״ר שנקרא רע. ויש לו ימים ידועים שניתנה לו רשות בעולם להסטין לכל אותן שמטמאים דרכיהם. כי מי שבא להטמא מטמאים לו. ואלו הם שנקראים ימי רע. יהם ממונים על אותן החטאים שאנשים דשים אותם בעקבותיהם,, ולפיכך כל מי שהיא הוטא באותן החטאים שדש אותן ברגליו אינו יודע בהם. והוא מפחד תמיד. דוד המלך היה נשמר תמיד מחטאים האלה. וכאשר היה יוצא למלחמה היה מפשפש בהם. וע"כ לא נתירא להתגיר עמהם מלחמח. ובוא וראה ד׳ מלכים היו. מה ששאל זה לא שאל זה. דוד אמר ארדף אויבי ואשיגם ולא אשוב עד כלותם. מפגי מה. מפני שהיה נשמר מאלו החטאים. ולא נתן מקום לאויביו לשלוט. וע״כ ביקש לרדוף אחריהם תמיד. ולא רדפו הם אחריו להבוע על חטאיו שיפול בידיהם. אסא היה מפחר יותר. אע״פ שהיה מפשפש בחטאיו. אבל לא כדוד המלך. הוא ביקש לררוף אחריהם ולא ילחם עמהם. אלא שהקב״ה יהרגם, וכך היה שכתיב (ד״ה ב׳ יד) וירדסם אסא והעם אשר עמו וגיי. יכתוב ויגף ה׳ את הכישים לפני אסא ולפני יהודה וינוסו הכושים. דוד מה כתיב בו (שמיאל א'ל) ייכם דוד מהנשף ועד הערב למתרתם, אבל אסא היא היה רודף והתב״ה הורגם. יהושפט מלך יהודה כמו כן היה מבקש ואומר. אני אין ביכולתי לרדוף ולא להרוג. אלא אני אזמר יצתה מהרגם. לפי שהוא לא היה מפשפש כל כד כאסא. והקב״ה צשה לו כן, שכתוב (ד״ה ב׳ ל) ובצת החלו ברנה ותפלה נתן ה׳ מארבים על בני עמון מיאב והר שעיר הבאים ליהודה וינגפו. חזקיה מלך יהודה כמו כן היה מבקש ואימר. אני אין ביכולתי פא פזמר ופא פרדוף ופא פהתגיר מפחמה. לפי שנתירא מאותן החטאים שאמרתי. מה כתוב (מלכים ב' ש) ויהי בלילה ההוא ויצא מלאך ה׳ ויך במחנה אשור מאה ושמנים והמשה אלף וישכימו בבקר והנה כלם פגרים מתים. חזקיה היה יושב בביתו ושכב במטתו והקב״ה הרג אותם. ומה צריקים אלה הינ מפחרים מאותן החטאים. שאר בני העולם על אחת כמה וכמה. לפיכך צריכים האנשים להשמר שאותן החטאים ולפשפש אחריהם כמו שאמרנו. בשביל שלא ישלטו עליו אותן ימי רע שאין מיחמים עליו.. ולפיכך אמר דור למה אירא בימי רע אירא כתוב אלא אירא. שאין די דהתירא מאותן ימי רע כמו שאמרגו. עון עקבי יסובני. איזה עקבי. זה סוד מסודות האמינה. שנאמר (בראשית כה) וירו אוחות בעקב עשו. זה הוא עקב ההוא ואיתן העקבים שניסתכלים תמיד באותך החטאים שהארם רש בהם בעקביו.. זכאים הם הצריקים שיורעים להשמר מחטאים והם מפשפשים תמיד במעשיהם. למען לא ימצא מקטרג בעולם הזה. דרכים 14 7

דשון כודש

לרחין ושבילין למהך בהו. דכתיב (משלי ג) דרכים לרחין ושבילין למהך בהו. דרכים דרכים דרכי נעם וכל נתיבותיה שלום: (א-קית.)

ואדם ביקר בל ילין נמשל כבהמות נדמו. מאלא. מאן דאקרי אדם וכבמתא כפקת מניה ומית. אסור למיבת ליה בביתה למעבד ליה לינה על ארעה. משום יקרא דהאי גופא דלא יתחזי ביה קלנא. דכתיב יקרא אלם ביקר בל ילין. אדם דהוא יקר מכל בל ילין. מאי טעמא. בגין דאי יעבדון הכי כמשל כבהמות כדמו. מה בעירי לא היו בכללא דאדם. דלא אתחוי בהו רוחא קדיבא. אוף הכי גופא בלא רוחא כבעירי אמתיל. והאי גופא רהוא יקרא דכלא לא יתחוי ביה קלנא. ותאנא בלניעותא דסברא כל ליכה להאי גופא בלא דעביד מאו קריבא דהה בגין דה עביד פגימותא בגופא דטלמיו. רוחת. לינה בארעא קדישא לא עבדי חתרה דלדק ילין בה. משום דהאי גופא יקרא אתקרי דייקנא דמלכא. הה"ד נמשל ואי עביד ביה ליכה הוי כחד מן בעירי. כבהמות כדמו: (ב--קתנ:)

1

מומור לאסף אל אלהים. י"י דבר ויתרא ארז וגו׳י תאנא אמר רבי יהודה אל אלהים ה׳ דבר ויקרא ארז. שלימו דכלא שלימו דאבהן קדישין דבר ויקרא ארד (א) לאבתכתא בכנסת ישראל בבלימו בתדייתא. ומאן אתר הוא אשתכח עמה. הדר ואמר מליין מכלל קב״ה יופי אלהים הופיע (ג) האנא כדי בעי דלעילא כגיונא 655 דלתתא. למברי טלמא עבד ליה. עבד ירופלים המלטיתה דכל הרעה. והתר חד דהקרי ליון עלה. ומהאי אתר - אתר מתברכא. ובהאי דליון שארי עלמא לאתבנאה ומניה אתבני. הה״ד אל אלהים ה' דבר ויקרא ארץ מנוזרה שמש עד מבואו. ומאן אתר. מציון מכלל יופי אלהים הופיע (ג) כלומר מליון דהוא שלימו דיושי דעלמא אלהים הופיע. ותא לא אתברכא ירושלם אלא מליין וליון מלעילה. סוי וכלא חד בחד אתקשר: (ג-סיי) תו אוור רבי עלמא חזי כד ברא קב״ה 6.2 יהודה אתהין ליה בבעה סמכין על מאי דהיימא. וכלהו המכין קיימי בחד סמכא יח דאי (ז) והא אוקמיה דכתיב (משלי ט) הכמות בנתה ביתה הלבה טמודיה שבעה. כלהו אינון קיימי בחד דרגא מנייהו דאקניי ואליו לדיק יסוד עולם. ועלמא כד אתברי מההוא אתר אתברי. דאיהו בכלילא דעליא ותקונוי. דאיהו חד נקודא וממלטיתא דכלא. ומהן איהי. כיון. דעלמא מזמור לחסף תל אלהים הי דבר ויקרא ארד דכתיב שמש עד מבואו. ומאן אתר. מליון. דכתיב ממזרח מליון

רכים ונתיבות ללכת בהם. שכתוב (משלי ג) דרכיה דרכי נעם וכל נתיבותיה שלום: (א-קצח.)

לשון קודש

ואדם ביקר בל ילין נמשל כבהמות נדמו. למדנו מי שנקרא אדם והנשמה יצאה ממנו וימת. אסור להלינו בבית לעשות לו לינה על הארץ. משום הכבוד של זה הגוף שלא יתראה בו בזיון. שכתוב אדם ביקר בל ילין. אדם שהוא יקר מכל היקרים בל ילין. מה הטעם. לפי שאם יעשו כך נמשל ככהמות נדמו. מה בהמות לא היו בכלל של אדם. מפני שלא נראה בהן רוח קדוש. אף כך גוף בלי רוח נמשל כבהמות. וזה הגוף שהוא כבוד של הכל אין להראות בו בזיון. ולמדנו בספר הצנועים כל מי שעושה לינה לזה הגוף הקדוש כשהוא בלי רוח עושה פגם בהגוף של העולם. שהרי מפני זה אין עושים לינה בארץ הקדושה בהמקום שצדק ילין בה. לפי שזה הגוף הנכבד נקרא דמות המלך. ואם עושה בו לינה הרי נמשל לבהמה. זש"כ נמשל כבהמות נדמו: (ג-קמג:)

מומיך לאסף אל אלהים י״י דבר ויקרא ארץ וגו׳. למדנו שאמר רבי יהודה אל אלהים ה' דבר ויקרא ארץ. שלימות הכל שלימות האבות הקדישים דבר ויקרא ארץ (5) להמצא בכנסת ישראל בשלימות בשמחה. ומאיזה מקום הוא נמצא עמה. חזר ואמר מציון מכלל יופי אלהים הופיע (ג) למדנו כאשר רצה הקב״ה לברוא עולם התהתון. עשה הכל כדמיון שלמעלה. עשה ירושלים באמצע כל הארץ. ומקום אחד שנקרא ציון עליה. וממקום הזה נתברכת. ובמקום הזה של ציון התחיל העולם להבנות וממנו נבנה. זש"כ אל אלהים ה׳ דבר ויקרא ארץ ממזרח שמש עד מבוא: ומאיזה מקום. מציון מכלל יופי אלהים הופיע (ג) כלומר מציון שהוא שלימות היופי של העולם אלהים הופיע. ובוא וראה לא נתברכה ירושלים אלא מציון וציון מלמצלה. והכל אחד באחד נתקשר: (ג- סהי) צוד אמר רבי יהודה בוא וראה כאשר ברא הקב״ה את מכולם התקין לו ז׳ צמודים על מה להתקיים. וכל הצמודים קיימים בעמוד אחד המיוחד (ז) וזה נתבאר שנתוב (משלי ט) הכמות בנתה ביתה חצבה עמודיה שבעה. ואלה כלם הם קיימים במדרגה אחת מהן שנקראת צדיק יסוד עולם. והעולם כאשר נברא ממקום ההוא בברא. שהוא יסוד העולם ותיקון העולם. שהוא נקודה המיוחדת של העולם ואמצעות הכל. ואיזה הוא ציון. שכתוב מזמור לאסף אל אלהים ה׳ דבר ויקרא ארץ ממזרח שמש עד מבואו. ומאיזה מקום. מציון. שכתוב

מציון

#### זיו הוהר

(ה) פי׳ שלימות הכד הוא כאשר ג׳ האבות מסד גבורה תפארת משפיעים להמלכות שנקראת ארץ: (ג) ציון זה ספירת היסוד י שממנו ועל ידו תכא השפע להמלכות: (ג) פי' שהופעת והארת השם אלהים דו יינו מלכות כא אליה מציון דתיינו היכור: (ז) ז' סמכין אלו ז' הכפירות של ז' ימי הכנין. וכלן מקושרות בחר סמבא יחידאי זה היסור:

מציון מכלל יופי אלהים הופיע. מהמקום ההוא שהוא צד היסוד של האמונה השלימה כראוי. וציון הוא כח התקיפות והנקורה של כל העולם. וממקום ההוא נתיסד כל העולם ונעשה. ומתוכו כל העולם ניזון. לפי ששתי מדרגות הן והן אחד. הן ציון וירושלים (ה) זו דין וזה רחמים ושניהן אחד. מכאן דין ומכאן רחמים: (א-קסי.)

אמר רבי שמעון למרנו כאשר מתנוצץ הבקר והשכינה באה לקבל פני המלך לספר עמו. באותה שעה נזרמנים האבות עם השכינה ומקדימים לספר עמה ולהתחבר עמה. והקב״ה מדבר אליה עמהם (י) והוא קורא לה לפרוס עליה כנפיו. זש״כ מזמור לאסף אל אלהים ה׳ דבר ויקרא ארץ וגו׳. אל. זה אור החכמה ונקרא חסר (י) אלהים זו גבורה. הוי״ה זה שלימות הכל רחמים. ולכך דבר ויקרא ארץ וגו׳ : (ג-סה.)

זראי הוא מי שמעלה לה [להשכינה] בתפלתו אצל בעלה. בתפלת שחרית תעלה בהשם שנקרא אלי הגדול ודאי. בתפלת מנחה תעלה בהשם שנקרא אלידים. בתפלת ערבית תעלה בהשם שנקרא דיידין (ה) וסוד הדבר אל אלהים ה׳ דבר ויקרא ארץ: (ת׳ו)

### 23

בי פשעי אני אדע והטאתי נגדי המיד. פתח רבי שמעון ואמר. כמה יש להם לאנשים להשמר מתטאותיהם לפני הקב״ה. שהרי לאחר שתטא האדם גרטם הטאתו למעלה. ולא נמחק מלבר בכה תשובה גדולה. כמש״כ (ירמי׳ ב) כי אם תכבסי בנתר ותרבי לך בורית נכתם עונך לפני. בוא וראה כיון שחוטא ארם לפני הקב״ה פעם אחת עושה רושם. וכאשר חוטא כזה פעם שנית נתחזק רושם ההוא יותר. וכשחוטא בזה פעם ג׳ נתפשט אותו הכתם מצר זה לצר זה. ובכן כתוב נכתם עונך לפני. בוא וראה דוד המלך כיון שחטא לפני הקב״ה על עסק של בת שבע. חשב שאותו החטא נרשם עליו לעולם. מה כתוב (שמואל ב' ב) גם ה׳ העביר הטאתך לא תמות. נעבר דושם ההוא ממנו. א״ל רבי אבא הרי למדנו שבת שבע היתה של דוד מיום שנברא העולם. ומפני מה נתנה הקב״ה לאוריה החתי קודם שלקחה דוד. א"ל כך הוא דרכי הקב"ה. אע״פ שאשה נזרמנת לו לאיש להיות שלו. מתקדם אחר ולוקחה ער שמגיע זמנו של זה. כיון שהגיע זמנו נדחה זה שלקחה מפני זה האחר שבא אח"כ ונפטר מן העולם. וקשה לפני הקב"ה להעבירו מן העולם לפני זמנו מפני זה האחר. והסוד של בת שבע שניתנה לאוריה החתי בתחלה. צא דיק ותמצא

7

מליון מכלל יופי אלהים הופיע. מההוא אתר דאיהו ספרא דשכלולא דמהימנותא שלימתא כדקא יאות. וליון איהי תקיפו ונקודא דכל עלמא. ומההוא אתר אשתכלל כל עלמא ואתעביד. ומגויה כל עלמא אתון. בגין דתרין דרגין אינון ואינון חד. אינון ליון וירושלם (ס) דא דינא ודא רחמי ותרוייהו חד. מהכא דינא ומהכא רחמי : (א-קפו.)

אמר רבי שמעון תאנא כד אתא לפרא ומערוניתא אתת לקבלא אנפי מלכא לאשתעי ביה. בההיא שעתא אבהן מודמנין במערוניתא וקדמין לאשתעי בהדה ולאתחברא עמה. וקב״ה מליל עמה בהו (ו) והוא קארי לה לפרסא עלה גדשוי. הה״ד מומור לאסף אל אלהים ה׳ דבר ויקרא ארץ וגו׳. אל. דא נהירו דחכמתא ואקרי חסד (ו) אלהים דא גבורה. הוי״ה דא שלימו דכלא רחמי. וע״ד דבר ויקרא ארץ וגו׳: (נ-סס.)

דכא רעמי של דכי אינו אינו אינו אינו אינו לבי באים באים בלומים זראד אינו אינו מאן דסליק לה (לבינתא) בלומים הגדיל ודאי. בללומא דמרחה סליקת בשמא דאתקרי אלהים. בלליתא דערבית סליקת בשמא דאתקרי הריה (ח) ורזא דמלה אל אלהים הי דבר ויהרא ארץ: (חיו)

### N)

פשעי אני אדע וחשאתי נגדי תמיד. פתח רבי שעי אני אדע וחשאתי נגדי כמיד לאסתמרא שמעיון ואמר. כמה אית לון לבני נשא לאסתמרא מתובייהו מקמי קב״ה. דהא לבתר דחסא ב״כ רבים הוא חוביה לעילא. ולא אתמחק בר בתוקפא דתיובתא סני. כד״א (ירמי׳ ג) כי אם תכבסי בנתר ותרבי לך בירית נכתם עונך לפני. תא חזי כיון דחב ב״נ קמי קב״ה ומנא חדא עביד רשימו. וכד חב ביה זמנא תנינא אתתקף ההוא רשימו יתיר. חב ביה ומנא תליתאה אתפשט ההוא כתמא מסטרא דא לסטרא דא. כדין כתיב נכתם עונך לפני. תא חוי דוד מלכא כיון דחב קמי קב״ה על עסקא דבת שבע. חשיב דההוא הובא אתרשים עליה לעלמין. מאי כתיב (שמואל כ׳ כ) גם ה׳ העביר הטאתר לא תמות. אעבר ההוא רשימא מהמיה. איל רבי אבא הא הנינן דבת שבע דיליה דדוד מלכא הות מן יומא דאתברי עלמא. ואמאי יהבה קב"ה לאוריה ההתי מן קדמת דכא. איל הכי אורחוי דקבייה. לב״כ למהוי דיליה. דאתתא אומיכא ליה 1"26 אהרא ונסיב לה עד דמפי ומניה דהאי. כיון דמשא ומניה אדחי האי דנסיב לה מקמי האי התרא דאתי לבתר ואסתלק מעלמא. וקשי קמי קב״ה לאעברא ליה מעלמא עד לא מעי זמניה מקמי האי אחרא. ורוא דבת בבע דאתיהיבת לאוריה החתי בקדמיתא. פוק דוק ותשכח

אר) ציון וטור ההמום. יחושיים מדבית דון: (י) פוי צרקבית מדבר יקירא אל השבינה באמצעות חסר גבורה תפארת והוינו ראבות: (י) הסד מוא עוף ההבמה: (ח) והו שאבת צריוביית הקני ואכות: (י) הסד מוא עוף ההבמה: (ח) והו שאבת צריוביית הקני ואכות:

113 13

ותשכח אמאי אתיהיבת ארעא קדישא לכנען עד לא ייתון ליהו ישראל. ותשכח מלה דא. וכלא רוא חדא ומלה חדה. ותה חזי דוד אע"ג דאודי על חוביה ותב בתיובתה. לה אעדי לביה ורעותיה מאיכון חובין דדחיל שבע. בגין חובת דבת ומההוא 307 עלייהו תדיר דילמא גרים חד מנייהו ויקערג עליה בשעתא דסכנה. ובג"כ לא אנשי לון מניה ומרעותיה : ד"א כי אני אדע. כלהו דרגין דתליין בהו מובי פשעי בני כשא אני אדע. והעאתי כגדי תמיד. דא פגימו שלמה עד דאתא נפקא מסאובתא דסיטרא דלא ואתנהירת באשלמותא. וכדין אתבסם עלמא ויתיבו ישראל לרחלו. דכתיב (מלכיט א׳ ה) וישב יהודה וישראל לבפח איש תחת גפנו ותחת תאנתו. ועם כל דא והטאתי נגדי תמיד. ולא אתפסק מעלמא עד דייתי מלכא משיחא לזמנא דאתי, כמה דאתמל (זכריה יג) ואת רוח הטומאה אעביר

מן הארץ: (א-עג:)

לבדך חמאתי והרע בעיניך עשיתי וגו׳. פתח ההוא קבת ואמר. דוד מלכא אמר לך לבדך חמאתי. מהו לך לבדך. אלא בגין דאית חובין דחטי ב״כ לקבייה ולבני נשא. ואית חובין דחמא לבני נשא ולא 651 להב״ה בלחודוי חובין דחמי לקב״ה וחית לבני נשא. דוד מלכא חב לקב״ה בלחודוי ולא לבני נשא. ואי תימא הא חב ההוא חובה דבת שבע. ותנינן מאן דאתי על ערוה ברעותא אסרה על בעלה. הא הב דהא היא לחבריה וחב לקב״ה. לאו הכי הוא. בהיתרא הוה ודוד דיליה נקט. בגין דגיטא הוה לה מבעלה עד לא יהך לקרבא. דהכי הוה מנהגא דכל ישראל דיהביו זמן לאתתיה כל דנפיק להילא. וכן עבד ۵J אוריה לבת שבע. ולבתר דעבר זמן הות פטורה לכלא. וכדין נטל לה דוד ובהיתרא עבד כל מאי דעבד. דאלמלא לאו הכי ובאסורא הוה. לא שבקה קב״ה לגביה. והיינו דכתיב לסהדותה (שמואל כ׳ טו) וינחם דוד את בת שבע אשתו. קרא אססיד דאשתו היא ודאי. אשתו ובת זוגו הות לאודמנת לגביה מיומא דאתברי עלמא. ומאי היא חובה דחב. לקב"ה בלחודוי ולא לאחרא. דקעל לאוריה בחרב בני עמון. ולא קעליה איהו בשעתא דאמר ליה ואדני יואב. דהא דוד הוה רבון עליה. וקרא אוכח דכתיב (שם כ׳ כג) ואלה שמות הגבורים אשר לדוד . ולא אשר ליואב. ולא קעליה ההיא שעתא וקטליה בחרב בני עמון. וקרא אמר (מלכים א׳ טו) ולא סר מכל אשר לוהו כל ימי חייו רק בדבר אוריה סחתי. רק למעוטי האתי. בדבר אוריה ולא באוריה. אמר ואותו הרגת בחרב בני עמון. וכל והב"ה חרב בני עמון הוה חקיק ביה חויא עקים דיוקנא דררקון. ואיהו עבודה זרה דילהון. אמר קב״ה יהבת דכיון דמרב בני עמון בגין קוד. מילא לההוא אוריה כמה תוקפא תקיף על ก่กบุธ חתגבר ההיח תימא ולי סהות חוית עקימת שקוך בני עמון. אוריה לא הוה זכאי כיון דאתקרי אוריה החתי. לאו הכי. זכאה הוה אלא דשמא דאתמיה הוה חתי. כד"א ויפתח הגלעדי. על שום אתריה אתקרי הכי .. וע״ד אמר ולה לחתרת. דה הוש דוד לך לביך המאתי. לביך ולא קוד לביך ולא חובה לגביה:

וסרט

1

8

חית

ותמצא מדוע ניתנה ארץ הקדושה לכנען טרם שבאו ישראל. אז תבין גם דבר הזה. והכל הוא סוד אחר וענין אחר. ובוא וראה דוד אע״פ שהתודה על חטאו ועשה תשובה. לא הסיר לבו ומחשבתו מאותן הטאים שהטא ומאותו החטא של בת שבע. לפי שהיה מפחר עליהם תמיד פן יגרום אחד מהם לקטרג עליו בשעת הסכנה. ולפיכך לא נשכחו ממנו וממחשבתו: ד"א כי פשעי אני ארע. כל המדרגות שתלוים בהן הטאי האנשים אני אדע. וחטאתי נגדי תמיד. זהו פגימת הלבנה שלא יצאה מאחיזת הטומאה ער שבא שלמה ונוארה בשלימות. ואז נמתק העולם וישבו ישראל לבטח. שכתוב (מלכים א׳ ה) וישב יהורה וישראל לבטח איש תחת גפנו ותחת תאנתו. ועם כל זה וחטאתי נגרי תמיר. ולא נפסק מהעולם ער שיבא מלך המשיח לעתיד לבוא. כמו שנאמר (זכריה יג) ואת רוח הטומאה אעביר מן הארץ: (א-עג:)

לשון קודש

דברך הטאתי והרע בעיניך עשיתי וגו׳. פתח סבא ההוא ואמר. דוה המלך אמר לך לברך חטאתי. מהו לך לברך. אלא לפי שיש חטאים שחוטא ארם להקב״ה ולאנשים. ויש הטאים שחומא לאנשים ולא להקב״ה. ויש חטאים שחוטא להקב״ה בלבדו ולא לאנשים. רוד המלך חטא להקב״ה בלברו ולא לאנשים. ואם תשאל הרי חטא אותו החטא של בת שבע. ולמדנו מי שבא על ערוה ברצון אסרה על בעלה. הרי חטא לחברו וחטא להקב״ה. אבל לא כן הוא. שהרי היא בהיתר היתה ודור שלו לקח. לפי שגט היה לה מבעלה טרם שהלך למלחמה. שכן היה מנהג כל ישראל שנתנו גט על זמן לנשותיהם כל היוצא למלחמה. וכן עשה אוריה לבת שבע. ולאחר שעבר הזמן היתה מותרת לכל. ואז לקחה דוד ובהיתר עשה כל מה שעשה. שאם לא כן אלא שבאיסור היה. לא היה הקב״ה מניחה אצלו. וזהו שכתוב לעדות (שמואל ב׳ טז) וינחם דוד את בת שבע אשתו. הכתוב מעיר שאשתו היא בוראי. אשתו ובת זוגו היתה שנזרמנה אליו מיום שנברא העולם. ומה הוא החטא שחטא. להקב"ה בלברו ולא לאחר. שהרג לאוריה בחרב בני עמון. ולא הרגו הוא בשעה שאמר לו וארני יואב. שהרי רוד היה ארון עליו. והמקרא מוכיח שכתוב (שם ב׳ כג) ואלה שמות הגבורים אשר לדור. ולא אשר ליואב. ולא הרגו בשעה ההיא והרגו בחרב בני עמון. וכן הוא אומר (מלכים א' טו) ולא סר מכל אשר צוהו כל ימי חייו רק בדבר אוריה החתי. רק למעט הוא בא. בדבר אוריה ולא באוריה. וכן אמר הקב״ה ואותו הרגת בחרב בני עמון. וכל חרב בני עמון היה חקוק עליו נחש עקלתון צורה של ררקון. שהיתה עבודה זרה שלהם. אמר הקב״ה הלא נתת כח לשקוץ ההוא. לפי שכיון שחרב בני עמון נתגברה בשעה ההיא על אוריה בכמה תוקף נתגבר אותו נחש עקלתון שקץ בני עמון. ואפשר תאמר שאוריה לא היה זכאי כיון שנקרא אוריה החתי. לא כן. זכאי היה אלא על שם מקומו הי׳ נקרא התי. כמש״כ ויפתח הגלעדי. שעל שם מקומו נקרא כן .. ולכך אמר דוד לך לברך הטאתי. לבדך ולא לאחר. זה הוא

החטא שחטא רק ל וקב"ה:

והרע

והרע בעיניך עשיתי. בעיניך. לפני עיניך היה צריך לומר. אלא מהו בעיניך. כתוב (ד״ה ב׳ מ׳) כי ה׳ עיניו משוטטות בכל הארץ. אלו שהן בבחי׳ נקבות. וכתוב (זכרי׳ ד) עיני ה׳ המה משוטטים. אלו בבחינת זכרים. וענין זה ידוע (6) וע״כ אמר דוד בעיניך. מקום ההוא שחטאתי בו היה בעיניך. שהייתי יודע שהרי עיניך היו מזומנים ועומדים לפני ולא הייתי מחשיבם (כ) ולכן החטא שחטאתי ועשיתי באיזה מקום היה הלא בעיניך :

למען תצדק בדברך תזכה בשפטך. בוא וראה כל אומן כאשר הוא מדבר באומנותו מדבר. דור היה כעין בדחן של המלך. ואע״ם שהיה בצער. כיון שהיה מדבר לפני המלך חזר לבדחנותו כמו שהיה דרכו. למען ישמח למלך. וכך אמר דוד. רבונו של עולם. אני אמרתי בחנני ה׳ ונסני, ואתה אמרת שלא אוכל לעמוד בנסיונך. הלא חטאתי למען תצדק בדברך ויהיו דבריך אמת. שאלמלא לא חטאתי אז היו דברי דבר אמת ולא דבריך. אבל עכשיו שחטאתי היה למען שיהיו דבריך אמת ונתתי מקום להצדק דבריך. ובעבור זה עשיתי למען תצדק בדברך תזכה בשפטך. הרי שבוה תזר דוד לאומנתו ואמר מתוך צערו דברי ברתנות אל המלד:

אלמדה פושעים דרכיך וגו׳. כך אמר דוד. בלב האדם יש שני חלדים. באחד דם ובאחד רוח. זה החלד שהוא מלא דם בו הוא מדורו של יצר הרע. ולבי לא כן. לבי חלל בקרבי. ריק הוא ולא נתתי מדור לדם רע שיהיה בו משכן ליצר הרע. וכיון שכך הוא הרי לא היה ראוי דוד לאותו החטא שחטא. אלא העבור לתת פתחון פה לחוטאים. שיאמרו אם דוד המלך חטא וחזר בתשובה והקב״ה מחל לו. כל שכן שאר אנשים. וע״כ אמר אלמדה פושעים דרכיך וחטאים אליך ישובו. וזהו שלמדנו שלא היה ראוי דוד לאותו מעשה. אלא בשביל להורות תשובה לחוטאים: (ב-קו:)

לב טהור ברא לי אלהים ורוח נכון חדש בקרבי.

אמר רבי יהודה מקרא זה נתבאר. אבל לב טהור כמש״כ (מלאכים א׳ג) ונתת לעבדך לב שומע וגו׳. וכתוב (מש״כ טו טוב לב משתה תמיד. ולפיכך לב טהור ודאי. ורוח נכון חדש בקרבי. זה הוא רוח נכון בודאי. כמש״כ ורוח אלהים מרחפת על פני המים. ודרשו שזה הוא רוח של משיח. וכן דרשו בהכתוב (יחזקאי יא) ורוח חדשה אתן בקרבכם. והתפלל דור יחזקאי יא) ורוח חדשה אתן בקרבכם. והתפלל דור ישאותו רוח נכון חדש בקרבי. לפי שיש מצד הטומאה לב טמא ורוח עועים המפתה לאנשים. וזה רוח טומאה שנקרא רוח עועים. כמש״כ (ישני׳ יט) ה׳ מסך בקרבה רוח עועים. וריח נכון חדש בקרבי. מהו חדש. שנקרא רוח עועים. כמש״כ (ישני׳ יט) ה׳ מסך בקרבה והו חירוש הלבנה. שבשעת חידוש הלבנה נתעורר דוד מלך

לפני טיריד בעיכיך עשיתי. בעיכיך. והלע מכעי ליה. אלא מאי בעיניך. כתיב (דיה ג׳ טו) כי 369 הארץ. משוטטות בכל טיכיו כוקבין. 10 וכתיב (זכריה ד) עיכי משוטמים. ס׳ המה 1136 דכורין. והא ידיען איכון (א) וע״ד אמר דוד בעיניד. אתר דחבנא בעיניך 010 בהסות ידע דהויכא 607 קמאי וקיימין זמיגין סוו עיכיך 55 השבנא לוו (ג) הרי הובא דחבנא ועבידנה באו אתר כטיכיר : סוס

תלדק בדברך למטן תוכה בשפטך. תא 1D מליל. Bisn אומנא באומנותיה 72 35 717 בדיחת דמלכת הוה. ותע"ג דהוה בלערת. לסוה כיון קמי דהוה. כמס לבדיחותיה תכ מלכא לבדחת למלכת. והכי תמר דוד. מתרי דעלמת. כניו אנא אמינא בחנני ה׳ ונסני. ואת אמרת דלא איטונ 100 לקיימא בנסיונך. הא חבנא למען תלדק בדברך דאלמלא לא חבנא יהא מלה דילי השום. מילך קשום ויהא מילך בריקניא. השתא דחבנא בגין דלהוי מילך קשום יהיבנא אתר ללדקא מילך. ובגין כך 673 למען תלדק בדברך תוכה בשפטך. עבידנה ואמר לאמלותיה מליו גו לעריה 717 אהדר דבדיהותה למלכה :

אלמדה פושעים דרכיך וגו׳. הכי אמר דוד. 6333 אית תרין היכלין. בחד דמא ובחד רוחא. האי חד ולבי הרע. - 7513 ליוכא ביס 607 דמלית לאו הכי. לבי חלל בקרבי. ריקן איהו ולא יהבית דיורא לדמת בישת לשכנת ביה ילר הרע. וכיון דהכי 510 אתחזי 656 חובה לההוא 63 .307 717 בגין למיהב פתיחו דפומא לחייביא. 717 דיימלון מלכא חב ותב בתיובתא ומחיל ליה קב״ה. כל שכן שאר בני נשא. וע״ד אמר אלמדה פושעים דרכיר וחטאים אליך ישובו. הרא הוא דתניכן דלאו דוד אתחוי לההוא עובדא. אלא בגין להורות תשובה לחייביא: (כ-קי:)

לב עהור ברא לי אלהים ורוח נכון חדש בקרבי. אמר רבי יהודה האי קרא אוקמוה. אבל לב מהור כד״ה (מלכים ה׳ ג) וכתת לעבדך לכ קומע וגו׳. וכתיב (משלי טו) וסוב לב משתה תמיד. ובג״כ לב טהור ודאי. ורוח נכון חדש בקרבי. דא הוא רוח נכון ורות אלהים מרחפת על פני המים. ודאי. כד"א ואתערו משיח. 5 לומו 67 ואתערו (יחוקאל יא) ורוח חדשה אתן בקרבכם. 351 717 ההוא רוח נכון חדש בקרבי. בגין דאית מסטרא אחרא לב פמא ורוח עועים דאסטי לבני עלמא. ודא הוא רוח פומאה דאקרי רוח עועים. כד״א (ישעי' יט) ה׳ מסך בקרבה לוח עועים, וע״ד ולוח נכון חדש בקרבי. מהו חדש. דה חדושה דסיהרה. בשעתה דהתחדשה סיהרה דוד מלך

.

(A) פי׳ שאלו שהן בכתי׳ נקכות היינו שהן מקבלין הידיעות מן אותן שהן בכתי׳ זכרים. על דרך ומקבלין דין מן דין: (ג) דוד התנצל עפ״י הידוע שבדבר אתד גרע הנגב מן הגולן. כי הנגב תומא כמסתרים בחשבו שאין השי״ת רואה מעשיו. נמצא שהוא נופר בהשג־ת הבורא. ודוד התנצל שלא המא ככפירת ההשנתה. כי ידע שעיני השם ית׳ רואין מעשיו. אלא שלא היה מחשיבן להמגע מן המעשה יען כי ידע שעל פי דין מותרת היא :

זיו הזתר

לשון קודש

מלך ישראל חי וקים. ולפיכך חדש.. ובוא וראה הרבה אנשים בעולם שמפתה אותם זה רוח עועים בשקר. והוא שולט בעולם בכמה צדדים ובכמה פעולות. והרי נתבאר הענין. ולכן ביקש דוד המלך להשמר ממנו ואמר לב טהור ברא לי אלהים ורוח נכון חדש בקדבי. זה הוא רוח נכון והאחר הוא רוח עועים דוח שקר. ולפי זה שתי מדרגות הן אחת של קדושה ואחת של

ואמר אדנ״י בהיפוך האותיות הוא דינ״א. (ג) ולפיכך אמרו חכמי המשנה דינא דמלכותא דינא (ג)

אדני שפתי תפתח. אדנ״י צולה במספר היכ״ל (ז) ונאמר (חבקיק ב) וה׳ בהיכל קדשו הס מפניו כל הארץ. זכאי הוא מי שזוכה ליכנס להיכלו של הקב״ה לחזות את המלך והמטרונה. זכאי הפה שתשרה בו תפלה שהיא אדנ״י שאומרים אליה אדני שפתי תפתח. וזכאין השפתים שהן שערי ההיכל. כדמיון אלה שנאמר בהן פתחו לי שערי צדק. שכאשד הפה פותח בתפלה עם השכינה אז הוי״ה יענה מיד. זש״כ (ישעי׳ נה) אז תקרא וה׳ יענה. א״ז מספר ה׳. והן ה׳ אותיות של הוי״ה אהי״ה. וה׳ יענה. הוא ובית דינו. וזהו הוי״ה אדנ״י יאהדונה"י.. ובוא וראה אם האדם עולה במחשבתו בתפלתו עם השכינה. וכמו כן בכל מצוה ומצוה שהוא צושה. מיד כשהוא דופק בפתח היכל המלך הן נביא או חוזה או חכם או צדיק או חסיד. מיד כשהוא קורא לפני השער אם השכינה עלתה שמה אז הוי״ה יענה מיד. ולא ימתין לעבד או לשר שיפתה לו. אלא הקב״ה ממש פותח לו מתוך החביבות והאהבה שיש לו אליה כחתן אל הכלה (ה) ואם השכינה לא עלתה בתפלה ההיא או בעשיית מצוה. אין הקב״ה מחשיבו שיפתח לו היכלו. ואפילו לא על ידי שליח. ואין הוא כדאי ליכנס להיכל המלך. ועליו נאמר בחוץ תעמד. ומבחוץ נותנים לו בקשתו על ידי שליח או ממונה. ואם גם תפלתו אינה עולה כראוי דוהים אותה החוצה וסוגרים השערים בפניה. ועליה נאמר (משלי א) אז יקראנני ולא אענה ישחרנני ולא ימצאנני. כמו כן כאשר קוראים ישראל כל אחד ואחד להקב״ה בקריאת שמע או בתפלה או בכל מצוה. אם השכינה איננה שם גם הוא לא נמצא שם. זש״כ (שמות כ) בכל המקום אשר

אזכיד את שמ״י אבוא אליך וברכתיך: (ת״ו) זברוי אלהים רוח נשברה לב נשבר ונדכה אלהים לא תבזה. רבי אבא פתח זבחי אלהים רוח נשברה וגו׳. מקרא זה ביארו שרצונו של הקב״ה לא יחפץ בקרבן האדם על חטאיו אלא רוח נשברה. אבל האנשים אין יודעים מה שאומרים. וכך שמעתי ממנורה הקדושה. שכאשר בא האדם להטמא בחטאיו ממשיך עליו רוח מצד הטומאה. ומתגאה על האיש ושולט עליו בכל רצונו

טומאה : (א-קצב :)

אדני שפתי תפתח ופי יגיד תהלתך. פתח דוצה הנאמז

כל הדינים בשם זה נידונים: ע״כ ר״מ (ב-קיח .)

בני נשה בעלמה דהסטי לון ההי רוח עועים בשקרה. ושלים איסו בעלמא בכמה סערין ובכמה עובדין. והא אוקימנא מלי. וע"ד דוד מלכא בעא לאסתמרא מניה ואתר לב מהור ברא לי אלהים ורוח נכון חדש בקרבי.

תהפים נא

דא הוא רוח נכון ואחרא איהו רוח עועים רוח שקר. ומל קדישה סל דרגין איכון מסאבא : (א-קלב :) אדני שפתי תפתח ופי יגיד תהלתך. פתח רעיא מהימנא

דיכ״ה. אתוון אדכ״י בהיפוך ואמר ובנין דא אמרו מארי מתניתין דינא דמלכותא דינא (ג) כל דינין בהאי שמא אתרנו: ע"כ ר"מ (כ-קית .)

תרין

7"11

אלך ישראל הי וקיים. ובג״כ חדש.. ותא חזי כמה אינון

אָזני שפתי תפתח. אדנ״י סליק לחושבן היכ״ל (ז) ואתמר (חנקיק ב) וה׳ בהיכל קדשו הש מפניו כל הארז. זכאה איהו מאן דזכי לאעלא להיכלא דקב"ה למחזי למלכא ומטרוניתא. זכאה פומא דשריא ביה ללותא שפתי תפתח. ווכאיו דמיהי אדכ"י דאמרין לה אדכי ששוון דאינון תרעין דהיכלא. כגוונא דאלין דאתמר בהון לדק. דכד פומיה פתח בללותא פתחו לי שערי בשכינתא הוי"ה יענה מיד. הה"ד (יבעי' נח) או תהרא וה׳ יענה. א״ז תמניא. אינון תמניא אתוון הוי״ה אהי״ה. וה׳ יענה. הוא ובית דינו. ודא הוי״ה אדנ״י יאהדונה"י.. ותא חזי אם בר נש סליק במחשבתיה בללותא פקודה ופקודה דיליה לשכינתא. אוף הכי בכל דעביד. מיד דדפיק לפתחה דהיכלה כביה דמלכת או חווה או תכם או לדיק או חסיד. מיד דקרא לה לתרעה הם שכינתה סליקת תמן הוי"ה יענה איהו מיד. ולא אמתיו לעבד או לממכא דיפתח ליה. אלא ממש אפמח ליה מחביבו ורחימו דאית ליה לגבה כחתן לגבי עלה (י) ואם שכינתא לא סליקת בההיא ללותא ליה למפתח קב״ה חשיב 65 פקודה. ъb ליה היכליה. ואפילו על ידא שלוחא. ולאו איהו כדאי למישל להיכלה דמלכה. ועליה התמר בחוץ תעמד. ומלבר יהבין ליה בעותיה ע"י שלוחא או ממכא. ואי לא ללותיה כדקא יאות דחיין ליה לבר וסגריו סליק תרעין באכפוי. ועליה אתמר (משלי א) או יקראכני ולא ישחרנני ולא ימלאנני. אוף הכי כד קראן אינה 1D בק״ם לקב״ה וחל סל 5 ישראל בללותה הו בכל פקודה. הם שכינתה להו תמו איהו לא נהית תמן. הה"ד (שמות כ) בכל המקום אשל

אוכיר את שמ״י אבוא אליך וברכתיך : (מ״ו) 63 זברו אלהים רוח נשברה לב נשבר ונדכה אלהים תבוה. רבי אבא פתח זבחי אלהים רוח כשברה וגו׳. האי קרא אוקמוה דרעותא דקב״ה לא אתרעי בקרבנא דב״ל על חובוי אלא רוח נשברה. ובני נשא לא ידעי מאי האמרי. והכי שמענא מבולינא קדישא. דכד אתי ב״נ לאסהאכא בחובוי אמשיך עליה רוח מסשרא דמסאבא. ואתגאי על ב״נ ושלים עליה לכל

לטיתא

זיו הזהר

(ג) זה השם הוא שם המהכות כמו השם אלהים יען כי כשהמלכות בפני עצמה היא מדת הדין : (ז) כאן יתבאר הכור יאמר פסוק זה קודם כד התפיה שביהש: (ס) ובעבור סוד זה נתקן דומר קודם כד מצוה ותפדה דשם יחוד קוביה ושבינתיה: 3

רצונו. וצר הטומאה ההוא נתגבר בכחו ונתחזק ושולט עליו שיעשה כרצונו. וכשנתעורר האיש ושולט עליו להטהר מטהרים אותו. ובזמן שבית המקרש היה קים היה מקריב את קרבנו. וכל כפרתו היתה תלויה עליו עד שנתחרט והיה משבר לאותו רוח גאותו והשפילו. וזה הוא השבר של מדרגת הטומאה ההיא. וכאשר נשבר רוח טמא ההוא והקריב את קרבנו. זהו קרבן שנתקבל ברצון כראוי. ואם לא נשבר רוח ההוא אין קרבנו כלום והיה נמסר לכלב. שהרי קרבן זה לא של הקב״ה הוא. ולפיכך זבחי אלהים שהם כראוי הוא אם יש רוח נשברה. שנשבר רוח הטמא ואינו שולט.. לב נשבר ונדכה. זה האדם שאינו מתגאה ואינו מתענג בתענוגי העולם אלהים לא תבוה. בכבוד הוא (ג-רמ •) אצלו : (ג

פתה סבא ההוא ואמר. כתיב כי לא תחפץ זבח ואתנה עולה לא תרצה. זבחי אלהים רוח נשברה וגו׳. כי לא תחפץ זבח. וכי אין הקכ״ה חפץ שיקריבו לפניו קרבן. והלא הוא התקין להחוטאים קרבנות שיקריבו ויתכפר להם חשאותם. אלא דוד לעומת שם אלהים אמר. שהקרבן לא נקרב להשם אלהים אלא לשם הוי״ה. שהרי אל הרין קשה שרוא מדת הדין אין מקריבים קרבן. שנאמר (ויקרא א) אדם כי יקרייב מכם קרבן לה׳. לה׳ ולא להשם אלהים. וכי תקריב קרבן מנחה לה׳. זבת תודה לה׳. זבח שלמים לה׳. ולכן כיון שרור המלך לעומת השם אלהים אמר. גצרך לכתוב כי לא תחפץ זבה ואתנה עולה לא תרצה. שהרי לשם זה אין מקריבים אלא רוח נשברה. שכתוב זבחי אלהים רוח נשברה. קרבן לאלהים הוא עצבון ולב נשבר. ולפיכך מי שחלם לו תלום רע הוא צריך להראות עצבון. שהרי זה במדת הדין של השם אלהים הוא עומד. וזבח של מרת הרין צריך עצבון ורוח נשברה. וזה העצבון מועיל לבטל חלום הרע. ואין הדין שולט עליו. שהרי ובח הראוי למדת הדין הקריב לפגיו:

לב נשבר ונדכה אלהים לא תבזה. מהו לא תבזה. משמע שיש לב שהוא נבזה. כך הוא. וזהו לב שהוא לב גאה בגטות רוח. זה הוא לב שהוא נבזה. אבל לב נשבר ונדכה אלהים לא תבזה:

הטיבה ברצוגך את ציון תבנה חומות ירושלם. מה הטיבה. משמע שהרי טוב יש בה. ועכשיו מבקש הטיבה יותר על הטוב ההוא. ודאי כך הוא. שהרי מן היום שעסק הקב״ה בבנין בית המקדש למעלה. עד עכשיו הטבה ההיא של הרצון העליון לא שרתה על בנין ההוא. וע״כ לא נתיסד. שהרי בזמן שרצון העליון יתעורר אז ייטיב וידליק המאורות של בנין ההוא ומעשה ההוא. שאפילו המלאכים שלמעלה לא יוכלו דהסתכל באותו בית המקרש ולא באותו בנין. ואז בית המקדש וכל מעשה הבנין יתיסר. תבנה חומות ירושלם. וכי מן היום שעסק בבנין בית המקדש עד עכשיו לא בנה החומות. אם חומות ירושלים עד עכשו לא בנה. בית המקרש על אחת כמה וכמה. אלא הקב״ה כל מעשיו אין הם כמעשה אדם. כאשר בנו האנשים בית המקדש שלמטה. בתחלה עשו חומות העיר ולבסוף עשו בית המקדש. חומות העיר לראשונה בשביל להגן עליהם 4

8

רעותא. וההוא ספרא מסאבא אתגבר בחיליה ואתתהף ושלים עליה ושלים כ״כ אתי לרעותיה. עליה לאתדכאה מדכאין ליה. בומנא דהוה בי מהדשא היים כפרה דיליה תליא עליה 35 אקריב קרבניה. על דאתחרם ותבר לההוא רוח גאותא דיליה ומאיך ליה. 721 דרגה דמסהבה. דההוא ודא הוא תבירו אתבר ההוא רוח מסאבא וקריב קרבניה. זא איהו דאתקבל ברעוא כדקא יאות. ואי לא אתבר ההוא רוח לאו קרבניה כלום ולכלבא אתמסר. דהא הרבנא דא לאו דהב״ה איהו. ובג״כ זבחי אלהים כדהא יאות הוא רוח נשברה. דיתבר ההוא רוחא מסאבא ולא ישלום.. לב 631 כשבר ונדכה. האי גברא דלא אתגאי אמענג אלהים לא תבוה. איהו ביקרא בעכוגין דעלמא לגביה: (ג-רמ.)

פתח ההוא סבא ואמר. כתיב כי לא תחפץ זבח ואתנה עולה לא תרלה. זבחי אלהים רוח נשברה וגו׳. כי לא תחפץ ובח. וכי לא בעי קב״ה דיקרבון המיה הרבנא. והא איהו אתקין לגבי חייביא הרבנא דיהרבון ויתכפר עלילהו חובייהו. אלא דוד לקמי שמא דאלהים אמר. דקרבנא לא קרבין לשמא דאלהים אלא לשמה דהוי"ה. לא מקרבין הדין רהא לגבי דינא קשיא מדת הרבנא. דכתיב (ויקרא א) אדם כי יקריב מכם הרבן להי. להי ולא לשמא דאלהים. וכי תקריב קרבן מנחט לה׳. זבח תודה לה׳. זבח שלמים לה׳. ובנ״כ כיון דדוד מלכא לגבי אלהים אחר. אלטריך למכתב כי לא תחפץ ובח ואתנה עולה לא תרלה. דהא לשמא דא דכתיב זבחי אלהים לא מקרבין אלא רוח נשברה. רוח נשברה. הרבנא דאלהים עליבו ותבירו רלבה. ובגין כך מאן דחלם חלמא בישא עליבו אלעריך לאחואה. カゴれ קיימא . אלהים במרת 607 דמדת דינא עליבו אלטריך ורוח נשברה. והאי עליבו מסתייה לחלמה בישה. ולה שלטה דינה עלוי. דהה

ובח דחתחזי למדת דיכה הקריב קמיה: לב כשבר ונדכה אלהים לא תבוה. מהו לא תבוה. מכלל דאיכא לב דאיהו בווה. אין. הייכו לב דאיהו לב גאה בגסות רוחא. היינו לב דאיהו בווה. אבל לב כשבר ונדכה אלהים לא תבזה:

הטיבה ברלולך את ליון תבנה חומות ירושלם. דהא מיבו אית בה. והשתא מהו המיבה. אתחוי המיבה על ההיא מיבו. וראי הכי הוא. דהא מן לעילה. עד יומא דהב״ה אשתדל בבנין בי מקדשא 30 םריס ו 65 הטבה דרלון ההית כעו ההוא בנין. וע״ד לא אשתכלל. דהא בשעתא דרלון דלעילא וידליק כהורין ייפיב בכין דההוא יתער מלאכין דלעילא לא ייכלון וההוא עבידתא. דאפילו לאסתכלא בההוא בי מקדשא ולאו בההוא בנין. וכדין בי תבנה חומות ירושלם. מקדשה וכל עובדה ישתכלל. וכי מן יומא דאשתדל בבנין בי מקדשא עד כען לא בנה לון. אי חומות ירושלים עד כעו לא בנה. בי מקדשה על החת כמה וכמה. אלא קב״ה כל לאו כעובדי דבר כש. בני נשא כד בנו בי עוכדוי מקדשה לתתה. בקדמיתה עבדו שורי קרתה ולבסוף עבדו בי מקדשת. שורי קרתה בקדמיתה בגין להגנה עלייהו

כשון הוהר

טלייהו. ולבתר בנינא דביתא. קב״ה לאו הכי. 636 בנו בי מקדשה בקדמיתה. ולבסוף כד יחית ליה מן שמיא ויותיב ליה על אתריה. כדין יבנה חומות ירושלים אינון שורין דקרתא. וע״ד אמר דוד ע״ה הימיבה ברלוכך את ליון בקדמיתא. ולבתר תבנה חומות ירושלם. הכא אית רוא. כל עובדין דעבד קב״ה. בקדמיתא אקדים ההוא הכי. תח דלבר. ולבתר מוחא דלגו. והכא לאו חזי כל איכון עובדין דעביד קב״ה ואקדים ההוא הסוא ובעובלה אקדים במחשבה. מוסל ללבר. דהא כל קליפה מסטרא אחרא הוי ומוסא דלבר. מן מוחא. ותדיר סטרא אחרא אחדים ורבי ואגדיל ליה לקליפה זרקין דאתרבי כיון איבא. ולפיל רשע ולדיק ילבש. ורקין לההיא לבר (איוכ כו) יכין 356 קליפה ומברכיו [על איבא] ללדיקא דעלמה. הכא בבנינא דבי מקדשא דסטרא בישא יתעבר מעלמא לא אלטריך. דהא מוחא וקליפה דיליה דקב"ה הוי. ברלוכך את ליון היפיבה אקדים מוחא. דכתיב דההיא חומה בקדמיתה. ולבתר תבנה תומות ירושלים. ממש. דכתיב דיליה היא קליפה דאיהי דלבר (וכרי׳ כ) ואכי אהיה לה כאם ה׳ חומת אש סביב. אכי ולא ספרא בישא. ישראל אינון מוחא עלאה דעלמא. ישראל סליקו במחשבה בקדמיתא. עמין עכו״ם דאינון קליפה השכ (כראשית לו) ואלה המלכים אקדימו. דכתיב מלכו בארך אדום לפני מלך מלך לבני ישראל. וזמיז קביים לאקדמא מותא לקליפה. דכתיב (ירמים נ) קדש מוחא הדים לקליפה. ישראל לה׳ ראשית תבואתה. ואע"ג דמוחא יקום בלא קליפה. מאו הוא דיושים ידה למיכל מניה. בגין דכל אוכליו יאשמו רעה תבא אליהם נאם ה׳. ובההוא זמנא (תהלים נא) או תחפוך זבחי לד״ק. בגין דהא כדין יתחבר כלא בחבורא חדא. ויהא שמא שלים בכל תקוניה. וכדין קרבנא להוי שלים להי אלהים להי לקורבנא. להי אלהים לא אתחבר לקורבנא. אלהים. כמה אלהים יסלקון דאלמלי אתחבר בוה אודנין לאתחברא תמן (י) אבל בההוא זמנא (תהלים פו) כי גדול אתה ועושה כפלאות אתה אלהים לבדר. ואיו

(כ-קח.) : אלהים אחרא

נב

בא דוד אל בית אחימלך. אמר רבי אכא תא חזי דוד איהו הוה דערק מקמיה דשאול. וע״ד גרים דאתאבידו כל אינון כהני דנוב. ולא אשתאר מכלהו בר אביתר בלחודוי דערק. ודא גרים כמה בישין בישראל. מישראל כמה אלפין ורבבן. מית שאול ובכוי וכפלו ועכיד הסוא הובא הוה תלי על דוד לנבות מניה. עד דכל בכוי דדוד אתאבידו ביומא מד. ולא אשתאר מנייהו

עליהם. ואח״כ בנין הבית. והקב״ה לא כן יעשה. אלא הוא בונה בית המקדש תחלה. ולבסוף כאשר יורידו מן השמים ויושיבו על מקומו. אז יבנה חומות ירושלים אלו חומות העיר. וע״ז אמר דוד ע״ה היטיבה ברצונך את ציון בתחלה. ואח״כ תבנה חומות ירושלים. כאן יש סוד. כל המעשים שעשה הקב"ה. הקדים תחלה מה שמבחוץ. ואח״כ המוח שמבפנים. וכאן לא כן. בוא וראה כל אותן המעשים שעשה הקב״ה והקדים מה שמבחוץ. הקדים המוח במחשבה. ובמעשה הקדים מה שמבחוץ. שהרי כל קליפה מצד הטומאה נעשה ומוח מן המוח. ותמיד צד הטומאה הקדים שמתרבה ומתגדל להיות שומר הפרי. כיון שנתבכר זורקין את הקליפה לחוץ (איוב בז) יכין רשע וצדיק ילבש. זורקין את הקליפה ומברכים על הפרין לצדיקו של עולם. אבל כאן בבנין בית המקדש שצד הטומאה יתבער מן העולם לא נצרך כן. שהרי המוח והקליפה של הקב"ה יהיו. לפיכך יקדים המוח. שכתוב היטיבה ברצונך את ציון בתחלה. ואח״כ תבנה חומות ירושלים. כי החומה ההיא שמבחוץ שהיא הקליפה שלו היא ממש. שכתוב (זכריי ב) ואני אהיה לה נאם ה׳ חומת אש סביב. אני ולא צד הרע. ישראל הם מוח עליון של העולם. ישראל עלו במחשבה בתחלה. והעמים עכו״ם שהם הקליפה קדמו במעשה. שנאמר (כראשית זו) ואלה המלכים אשר מלכו בארץ אדום לפני מלך מלך לבני ישראל. ועתיד הקב"ה להקדים המוח להקליפה. שכתוב (ירמי' ב) קדש ישראל לה׳ ראשית תבואתה. המוח קודם להקליפה. ואע״פ שהמוח יעמד בלי קליפה. מי הוא אשר יושיט ידו לאכול ממנו. לפי שכל אוכליו יאשמו רעה תבא אליהם נאם ה׳. ובזמן ההוא (תהלים בא) אז תחפוץ זבחי צד"ק. לפי שהרי אז יתחבר הכל בחבור אחד. ויהיה שמו שלם בכל תיקוניו. ואז הקרבן יהיה בשלימות לה׳ אלהים. אבל עכשיו אלהים אינו מתחבר לקרבן. שאלמלי יתחבר בו השם אלהים. כמה אלהים ינשאו אזניהם להתחבר שם (י) אבל לעתיד לבוא (תהלים פי) כי גדול אתה ועושה נפלאות אתה אלהים לבדך. ואין

אלהים אחר: (ב-קיו.)

נב

בא דוד אל בית אחימלך. אמר רבי אבא בוא וראה דוד במה שהוא היה בורח מלפני שאול. בזה גרם שנאבדו כל אותן כהני נוב. ולא נשאר מכלם אלא אביתר בלבדו שברח. וזאת גרם כמה רעות בישראל. מת שאול ובניו ונפלו מישראל כמה אלפים ורבבות. ועכ"ז חטא ההוא היה תולה על דוד לגבות ממנו. עד שכל זרע דוד נאבדו ביום אחד. ולא נשאר מהם X7X

### זיו הזהר

ו השבעים שרים שלמעלה השואפים ליניקה השבע עבור האומות שהם שולמים עליהן :

656

117 23

דשון קורש

למעבד

דכתיב

אודך

(ימטי י)

דאיהו

דאשתכת

עלמא

עוד

אלא יואש בלחודוי דאתגניב. כגוונא דלא אשתאר מאחימלד

בר אביתר בלחודוי. ועד כען ההוא חובא הוה תלי

ואוקמוה : (ג-רכד.)

כי עשית. ולה כתיב מה. כי מוב נגד הסידיך. וכי

לגבי אחרא לאו הוא עוב. א״ר חייא כי עשית וראי. ומאי עשית. לעולם (א) דבגין האי עולם קב״ה ואתקין ליה אודי ב״ר לקב״ה בכל

ואקוה שמך כי עוב כגד הסידיך. הכי הוא וראי.

לקבלי אילון זכאין שמא דקב״ה מוב ולא לקבלי חייביא.

דמבזין ליה בכל יומא ולא משתדלי באורייתא: הוה תמו

חד שייטא. איל לרבי חייא יאות הוא. אבל אנא

מלה שמעלא מפומיה דרבי שמעון בר יוחאי דהוה

אמר הכי. אודך לעולם כי עשית. דוד המלך ע״ה אמר לקב״ה אודך על ההוא עולם בתראה דאיהו עבד (ג)

דדוד מלכא אחיד ביה בההוא עולם וביה ירית מלכותא.

ואקוה שמך כי טוב. דא קב״ה ביחודא דההוא עלמא דאקרי עוב (ג) אימתי אקרי עוב. נגד חסידיך.

מאן איטון חסידיך. אלא אית חסד ואית חסד. ואלין אקרון

חסדי דוד הנאמנים (ז) וכד אלין חסדי דוד אתמליין

מההוא שיבו דכגידו דעתיקא קדישא. כדין אקרי

יסו״ד שוב. וכדין אשתכח שוב לגבייהו. דהא כמה

דוד הוה מחכה לההוא דרגא דנהיר לההוא עולם דאיהו

אחיד ביה: (ג-גא)

בתראה. וכלא אשתכח בברכה.

ביה הכי איהו מבשם לההוא

דילא על לוב בגין ההוא חובא

היום

לעולם כי עשית ואקוה שמך כי מוב נגד

חסידיך. האי קרא קשיא. כי עשית. מהו

.3127

דעבד

יומא.

לטמוד,

5125

אלא יואש בלבדו שנגנב. כדמיון שלא נשאר מאחימלך אלא אביתר בלבדו. ועד זמן רב חטא ההוא היה תולה לעשות דין על נוב בשביל אותו החטא של נוב. לעמוד. וזה שכתוב (ישעי' י) עוד היום בנוב נתבאר :- (ב-רכל )

אודך לעולם כי עשית ואקוה שמך כי טוב נגד חסידיך. מקרא זה קשה. כי עשית. מהו כי עשית. ולא אמר מה עשה. כי טוב נגד חסידיך. וכי אצל אחר אין הוא טוב. א״ר חייא כי עשית וראי. ומאי עשית. לעולם (ה) שבשביל זה העולם שעשה הקב״ה והתקינו מודה ומשבח האדם להקכ״ה בכל יום. ואקוה שמך כי טוב נגר חסידיך. כך הוא בוראי. נגר הוכאים שמו של הקב״ה הוא טוב ולא נגד הרשעים. שמבזים שמו בכל יום ואין עוסקים בתורה: היה שם סוחר אחד. א"ל לרבי חייא פירוש נכון הוא. אבל אני שמצוזי דבו׳ מפיו של רבי שמעון בן יוחאי שכך היה אומר. אורץ לעולם כי עשית. דוד המלך ע״ה אמר (כ) הקב״ה אורך על עולם האחרון ההוא שהוא עשה שדוד השפך נאחז בו בעולם ההוא ובכחו נחל המלוכה. ואקוה שמך כי טוב. זה הקב״ה המתיחר עם עולם ההוא שיהי׳ נקרא טוב (ג) מתי נקרא טוב. נגד חסידיך. איזה הם חסידיך. אלא יש חסד ויש חסר. ואלו נקראים חסדי דוד הנאמנים (ז) וכאשר אלו חסדי דוד נתמלאים מן הטוב ההוא שנמשך מן הקרמון הקדוש. בכן נקרא היסו"ד טוב. ואז נמצא טוב אצל כלם. שהרי כמו שנמצא הטוב ההוא בהיסו״ר כך הוא ממתיק ומשפיע לעולם האחרון ההוא. והכל נמצא בברכה. ועל זה היה דוד מחכה למדרגה ההיא המאיר לאותו עולם שהוא נאחז בו: (ג-כא.)

### 1)

כאי יתן מציון ישעות ישראל וגו׳ יגל יעקב ישמח ישראל. אמר רבי אבא מהו שכתוב (ישעי׳ נה) כי בשמחה תצאו וגו׳. אלא כאשר יצאו ישראל מן הגלות השכינה תצא עמהם ועמה ישובו. זש״כ כי בשמחה תצאו וגו׳. וכתוב (שם נא) ופרויי ה׳ ישובון וגו׳ ששון ושמחה ישיגון. ששון זה הקב״ה. רבי יצחק אמר ששון זה צדי"ק. זש"כ (שם) ששון ושמחה ימצא בה. אמר רבי שמעון צדי״ק ששון נקרא. ומן היום שכנסת

8

#### ישראל

б

#### זיו הזהר

(ל) מירוש לעולם כמו בשביל העולם שעשית : (כ) זה העולם של מדת המלכות שורש דוד המלך : (ג) מי׳ תענין הוא שאמר 🚹 דור הנאחו במרת המלכות. אני מקוה ומכקש ששמך ההיינו מדת המלכות יתיחד עמח הקביה שהוא התפארת באופן שהקביה יהית נקרא לענין ההתיחדות הואת בשם מויכ על שם ספירת היסוד המעביר השפע להמלכות. כי כאשר נתמשך מן עתיקא קרישא היינו מן ג׳ ספירות הראשונות שפע טוכ אז נקרא התפארת והיסוד כשם טו״כ. והספירות נצח והוד ששוחקים מן לצריק נקראים או כשם חסויי דור, משא"ב אם ח"ו נתמלא היסוד עם שפע לא טוב מן תפארת נצח והוד. שאו אין התפארת והיסוד נקראים כ"מ צו"ב. וכן נצח והוד אין נקראין או בשם חסרי דוד. נמצא לפי זה תיכת כ"י פירושה כאן כלשון אלא. ותיכות נג"ד חסירי"ך משמעותן המשגת שפע הסר העליון שנתמשך מלמעלה מעלה: (ו) יש חסר זו הספירה שנקראת חסר. אכל כאן תסיריך היינו הספירות נגח והוד ששוחקים מן לצדי"ק ובעבור זה נקראין תסדי דוד :

נג

ישעות ישראל וגו׳ יגל יעקב ישמח ב**זי** יתו מליוו ישראל. אמר רבי אבא מאי דכתיב (ישעי׳ נה) כי בשמחה תלאו וגו׳. אלא כד יפקון ישראל מן גלותא שכינתא נפקא עמהון ועמה יפקון. הה"ד כי בשמחה תלאו וגו׳. וכתיב (שס' לא) ופרויי ה׳ ישובון וגו׳ ששון ושמחה ישיגון. ששון דא קב״ה. רבי ילחק אמר ששון דא לדי״ק. הה״ד (שם) ששון ושמחה ימלא בה. אמר יומה דכנסת רבי שמעון לדי״ק ששון אקרי. ומן

ישראל

ועל

לשון הזהר

119 0

ישראל נפלת בגלותה התמנעו ברכהו מלנחתה לעלמה מההוא לדי"ק. בההוא זמנא מאי כתיב (20 יכ) ושאבתם מים בששון. דא לדי״ק. ממעיני הישועה. אליו הבה והמה. ד״ה הליו כלח וכלא ממבועי והול. כביעין עמיקין. וכדין (שס) ואמרת ביום ההוא אודך ס׳ וגו׳. להלי ורכי יושבת ליון וגו׳: (ג-ריב:)

נדי

אדרים שמע תפלתי האוינה לאמרי פי. [אמרי פי. דא איהי ללותא דבלחישו] . ותאלא כל איכוו דמללאן ללותהון בלחישו ברעותא דלבא. דלא אשתמע ההיא ללותא לאחרא. האי ללותא סלקא ולייתיו לה כל 25100 ່າກວ מארי דאודנין. ואי איכוז דאקרוו אשתמע לאודנין דבר כש. לית מאן דליית לה לעילא. ולא לייתיו לה אחרנין בר מאן דשמע בקדמיתא. בג"כ בעי לאסתמרא דלא ישמעון לההיא ללותא בני נשא. ותו דמלה דללותא אתאחדא בעלמא עלאה. ומלה דעלמא עלאה לא אלטריך למשמע: (כ-רכ.)

בי זרים קמו עלי וערילים בקשו כפשי וגו׳. תכן דישראל אכוריות אתמכע מכייהו מכל שמר דהא בעלמא. עובדה מניה עמיז. ולא יתחוו מארי דעיינין קיימין עליה דבר כש בההוא כמה עובדה. זכהה מהן דחחוי עובדה לתתא. דכשרא לאתערא בכלא מלתא תליא בעובדה 657 מלה אחרא: (ג-נב:)

### נה

ערב ובקר ולהרים אשיחה ואהמה וישמע קולי. אמר רבי שמעון האי קרא אוקמוה ואתמר. אבל הכא עדן עדנין הוא דללותא דכל יומא. וחברייא אתערו בהני תלת ומנין. ערב. דא היא אספקלריאה דלא כהרא (א) ובקר. דא היא אספהלריאה דנהרא (ג) ולהרים. זמנא דללותא דמנחה אתר דאתקרי חשך (ג) איהו ראחיד בערב וקיימא דא עם דא. ומאי דאתמר להרים דאיהו תוקפא דשמשא לישנא מעליא נהט. והכי הוא ארחא. לב״ל אוכם קראן ליה חוור. ולישלא מעליא נקט. ולומנין לחוור קראן ליה אוכם. דכתיב (כמדכר יכ) כי אשה כושית לקח. וכתיב (ממום ט) הלא כבני כושיים אתם לי.. ותא חזי ללותא דמנחה אתקין ליה ילחק ודאי. כמה דאתקין אברהם ללותא דלפרא לקבל ההוא דרגא דאתדבה ביה (ד) אוף הכי ילחה אתקין ללותא דמנחה לקבל ההוא דרגא דאתדבק ביה (ה) וע״ד ללותא דמנחה מכי כטי שמשא לנחתא בדרגוי לסטר מערב. דהא עד לא כפה שמשא ללד מערב אקרי יום מלפרא עד ההוא ומנא. דכתיב (תהלים כנ) חסד אל כל היום. ואי תימא

ישראל נפלה בגלות נמנעו הברכות מלהשפיע לעולם מו צדי״ק ההוא. אבל בזמן ההוא מה כתוב (שם יב) ושאבתם מים בששון. זה צדי״ק. ממעיני הישועה. אלו חכמה ובינה. ר״א אלו נצח והוד. והכל מנביצת מעינות העמוקים. ואז (שם) ואמרת ביום ההוא אודך ה׳ וגר׳. צהלי ורני יושבת ציון וגר׳: (ג-ריבי)

אלרום שמע תפלתי האזינה לאמרי פי. [אמרי פי. זאת היא תפלת הלחש]. ולמרנו כל אלה שמתפללים תפלתם בלחש בכונת הלב. שלא נשמע תפלה זו לאחר, זאת התפלה עולה ומאזינים לה כל המלאכים שנקראים בעלי אזנים. ואם זאת התפלה בשמעת לאוני איש. אין מי שיאזין לה למעלה. ואין מאזינים לה אחרים מלבר מי ששמע אותה בתחילה. לפיכך נצרך להשמר שלא ישמעו תפלת הלחש אנשים. ועוד שרברי תפלת הלחש נאחזים בעולם העליון. ורברי עולם העליון

(-ב-רב להשמע לאיש: (ב-רב) בי זרים קמו עלי ועריצים בקשו נפשי וגוי. למדנו שישראל אכזריות נמנעת מהם יותר מכל שאר צמים. ובל יראה מישראל מעשה עריץ בעולם. שהרי כמה בעלי עינים עומרים אצל האיש בשעת מעשה כזה. זכאי הוא מי שמראה מעשה של חסר למטה. שהרי במעשה האיש תולה כל רבר לעורר למעלה ענין אחר : (ג-צב :)

נה

ערב ובקר וצהרים אשיחה ואהמה וישמע קולי. אמר רבי שמעון מקרא זה נתבאר ונדרש. אב? כאו נזכר זמן זמני התפלות של כל יום. וכך העירו החברים באותן ג׳ זמנים. ערב. זאת היא המראה שאינה מאירה (ה) ובקר. זה הוא המאות שמאיר (כ) וצהרים. זה זמן תפלת מנחה הוא המקום שנקרא חשך (ג) כיון שנאחז בערב וזה קים עם זה. ומה שנאמר צהרים שהוא זמן של תוקף השמש לשון טוב תפס. וכך הוא הדרך. לאדם שחור קוראים לו צחרן. ולשון יפה תפס. ולפעמים קוראים ללבן כושי. שנאמר (במדבר יב) כי אשה כושית לקח. וכתוב (עמוס ט) הלא כבני כושיים אתם לי .. ובוא וראה תפלת מנחה התקינה יצחק בוראי. כמו שתיקן אברהם תפלת שחרית כנגד מדרגה ההיא שנדבק בה (ז) אף כך יצחק תיקן תפלת מנחה כנגד מדרגה ההיא שנדבק בה (ס) וע״כ תפלת מנחה משעה שנוטה השמש לרדת בסיבובו לצר מערב. שהרי טרם שנוטה השמש לצד מערב נקרא יום מן הבקר עד אותו הזמן, שכתוב (תהלים כב) חסר אל כל היום. ואפשר תאמר

זיו הזהר

נה (ל) מדכות : (ג) תפארת : (ג) גבורה אחידה בערב דהיינו מדכות כי הוא מדת הדין : (ד) בהסד : (כ) בגבורה : 8

לשון קודש

תהלים נה לשון הזהר

תימה עד השכה. תה חזי דכתיב (ירמיה ו) הוי נא לנו כי פנה היום כי ינטו לללי ערב. כי פנה היום. ללותה דלפרה. דכתיב חסד אל כל היום. להבל דהא כדין שמשא איהו לספר מורח. וכיון דנפה שמשא ונחתה לסטר מערב הה כדין איהו זמו ללותה דמנחה. וכבר פנה היום ואתו לללי ערב ואתער דילא קשיא בעלמא. ופנה היום דאיהו דרגא דחסד. ונטו לללי ערב דאינון דרגא דדינא השיא. וכדין אתחרב בי מהדשא ואתוקד היכלא. ועל דא תנינן דיהא בר כש זהיר בללותא דמנחה. דאיהו ומנא דדינא קשיא שריא בעלמא. ערב. דא ללותא דערבית. יעקב אתקין ללותא דערבית. דהא איהו אתקין לה וון לה בכל מאי דאלפריכת (י) ודאי ואייו אתקין להייה. והייה אתונת מן ואייו. דלית לה נהורא מגרמה כלל. ובג״כ תפלת ערבית רשות. לאתנהרא. כנין דיומא בנצותה דהא אתכלילת לה (ו) דהא והשתה להו זמנה היהו והוקימנה לא אתגליא נהורא דיממא דילהיר לה. ואיהי שלטא וכניו דפלגות עד זמכת במשוכה דבערב דה התערב ביה סערה החרה דחשיך נהוריה ליה רשות. ולית ליה זמן າເຊ בליליא ושלטא בהאי מתאכליו าเอ הבוע. ופדרין אמוליז זמנה. ומכהן התוכו כמה חבילי סהירין דנפקין ושלטין בליליה. וע"ד לה שויוהה חובה לללותה דערבית. דלית מאן דיכיל נאתקנא לה כיעקב. דאיהו הוה מארי משכנא ומתקן ליה כדקה יהות. והע"ג דחיהו נשו ללותה דה חיהו להגנה עלן מנו פחד בלילות. 7027 מגו פחד סשרין דגיהנס, דהא בהאי שעתא ערדי להייביא בגיהנם על חד תרין מביממא. ובנ״כ מקדמי ישראל למימר והוא רחום. דאיהו בגין פחד דגיהנם. ובשבתא דלא השתכח פחד דינה דגיהנס ולה דינה החרה הסיר להתערה לאעברא דילא ליה (ח) דאתמזי דלית רשו לשבת מעלמא. ובגין פחד דקטרוגא דנשמין בעאן לסלקא לעילא לאתחואה קמי מאריהון. 75 כניז כך אכן מקדימים שומר את עמו ישראל לעד אמו. דמשתכחי והטרוגיו דכמה מזיקין ובנין פחל בליליא. ואית לון רשו לכוקא למאן דנסיק מתרע ביתיה בגין כך אכן מהדימים ושמור 12065 לכר. דה הכן 307 כל דה מגו דהילו וכואכו. ועל עלאה מפקדינין גופין רוחין וכשמתין למלכותא די שולטנו דכלא בידהא. ועל דא ללותא דערבית בכל ליליא וליליא. השתא דקרבנין ומדבחא לא אשתכחו אנן עבדין על דאכן מקונין 3 עבדיכן בפלגו דליליא כד רוח לפון אתער : 627 כוק – בעש בכל אינון מדורין דרוחין בישין. ותבר חד למילא טנרא תקיפא דסטרא אחרא ועאל ושאס לדוכתייהו ת א. וכל איכון הבילי מהירין עיילין ואתבר הילייהו ולא שלטין. וכדין קב״ה עאל לאשתעבעא מס

תאמר עד שתחשך. בוא וראה שכתוב (ירמי' י) אוי נא לנו כי פנה היום כי ינטו צללי ערב. כי פנה היום. זהו כנגד תפלת שחרית, שכתוב חסד אל כל היום. שהרי אז השמש הוא לצד מזרח. וכאשר נוטה השמש ויורד לצד מערב הרי אז הוא זמן תפלת המנחה. וכבר פנה היום ובאו צללי ערב ונתעורר דין הקשה בעולם. ופנה היום שהוא מדרגת החסד. ונטו צללי צרב שהן מדרגות של דין הקשה. ואז נחרב בית המקדש וגשרף ההיכל. ועל כן למדנו שיהא אדם נזהר בתפלת המנחה. שהוא הזמן שרין הקשה שורה בעולם. ערב. זו תפלת ערבית. יעקב התקין תמלת ערבית. שהרי הוא התקינה והיה מפרנס לה ככל מה שנצרכה (ו) ודאי וא״ו התקין לה״ה. וה״ה ניזונת מן וא״ו. כי אין לה אור של עצמה כלום, ולפיכך תפלת ערבית רשות. שהרי נכללת בתפלות של היום למען תקבל הארה. ועכשיו אין הוא הזמן להכינה והוכנה ביום (ו) שהרי עכשיו אין מתגלה אור היום להאיר לה. והוא שולטת בהסתר של חשך עד זמן חצות הלילה .. ולפי שבזמן הערב נתערב בו צד הטומאה שאורו חשוך ושולט בלילה לכן עשו לתפלת ערבית רשות. ואין לה זמן קבוע. אמורים ופדרים היו מתאכלים על המזבח בזה הזמן. ומזה נזונו כמה מחנות חיצונים היוצאים ושולטים בלילה .. וע״כ לא עשאוה חובה לתפלת ערבית. שאין מי יכול לתקנה כמו יעקב. שהוא היה בעל המשכן ומתקנו כראוי. ואף על פי שהיא רשות תפלה זו היא להגן עלינו מן הפחר בלילות. מן הפחד של כמה צדדים בגיהנם. שהרי באותו הזמן מענישים להרשעים בגיהנם פי שנים מביום. ולפיכך מקרמים ישראל לומר והוא רחום. שהוא בשביל פחד הגיהנם. ובשבת שלא נמצא פחד של דין הגיהנם ולא דין אחר אסור לעורר אותו (n) שנראה כאילו אין כח לשבת להעביר הדין מן העולם. ובשביל פחר הקטרוג שעל הנשמות כאשר מבקשות לעלות למעלה להתראות לפני רבונם. לפיכך אנו מקדימים לומר שומר את עמו ישראל לעד אמן. ובשביל פחד מכמה מזיקים ומקטריגים הנמצאים בלילה. ויש להם רשות להזיק למי שיוצא מפתח ביתו החוצה. לפיכך אנו מקדימים לומר ושמור צאתנו ובואנו, ועם כל זה מפני כל אותן הפחדים אנו מפקידים הגופות והרוחות והנשמות למלכות העליונה שממשלת הכל ביריה. ובעבור זה תפלת ערבית בכל לילה ולילה. ועכשיו שאין לנו קרבנות ומזבח אנו צריכים לעשות כל התיקונים שאנחנו עושים בשביל הסוד הזה : בחצות הלילה כאשר רוח צפון נתעורר הוא מבעט בכל אותן המדורים של רוחות רעים. ומשבר הר החוק של צר הטומאה ונכנס ומשוטט למעלה ולמטה. וכל אותן מחנות החיצונים נכנסים למקומותם ונשבר בוחם ואין שולטים. ואז הקב״ה נכנס להשתעשע עם

ויו הוהר

(ו) יעקב אחיותו בתפארת ששרשו אות וא"ו כשם הוי"ה ב"ה. והמשיך שפע לפרת המלכות ששורשה אות ה"ה כשם הוי"ח ב"ה. ואין לה אור של עצמה אלא מן התפארת : (ו) פי' להכינה להודווגות עם התפארת : (ח) פי' כערבית דליל בניסת שבת :

8

8

כד חתי עם לדיקיא בגנתא דעדן. והא אתמר: לפרא נהורא דשרגא דשלטא בליליא אתגניו מהמי נהורא דיממא. כדין בקר שלטא ואתעבר שולטנו דערב. והאי בקר 1310 איהו בקר אשליס דאור הדמאה. האי בקר יהאי ותתאין. מניה אתונו עלאין כלהו. לעלמין עלמא.. זכאה לגכתא. והאי איהו כטירו דכל אשקי דאורייתא דלעי חולקיה מאן דקם בלפרא מגו תושבחתא 601 ומכא ללותא דלפרא.. בההוא ומללי בליליא דללותי ומכין מלת אלין ואמר מוי דוד אתא ואיהו לא ללי אלא ערב ובקר ולהרים. הא תלתא. אשיחה ואהמה ולא יתיר. Ď7 – תרי מנייהו, דכתיב 72 כניו דמלחה. לללותא דלפרה ודה ללותא דייקא. בלפרא דאיהו שעתא דחסד ואסמה אשימה ו שני ליה באשיחה בחסד (ט) במנחה דהוא שעתא דדינא בעי המייה ובג"כ ואהמה. ולבתר כד אתפליג השיא יאות. כדהה קס בשירין ותושבחן סוס 6:5:3 601 טמי. שילס ובלילה (תהלים סב) דכתיב אתמר: (כ-קכט:) (א-קלכ:)

רבי יוסי . 121 על ה׳ יהבך והוא יכלכלך השלו אשכחיה לרבי אבא דהוה יתיב והארי האי הרא מזוכי 507 השלך על ה׳ יהבך. על דיקא. דכתיב תליין (י) ואולא הא כמה דאמר רבי שמעון במולא עולת תאנא כתיב (נמדנר כת) עולת שבת בשבתו על יתיל לטילא לעילא 635 התמיד. דבעי לכוונא ותכיא משאר יומין. וע״ד על עולת התמיד דייקא. כתיב בחנה ותתפלל על ה׳ (במואל א׳ א) על דייקל. בגין דבנין במולא קדישא תליין כמה דאוקימנא. ולית לך מלה באורייתא או את זעירא באורייתא דלא רמיוא תלי תליו לזין ותליין מניה עלאה. בהכמתא 601 עלאה. הה"ד (ביר ה) קוולותיו מלתלים. דהכמתה התתר: (ג-עט:)

رر

נדי ספרתה אתה שימה דמעתי בנאדך הלא בספרתך. ואסגירו. חמר רבי יוסי תניכן כל תרעין כנעלו ותרעין דדמעין לא אסגירו. ולית דמעה אלא מגו לערא תרעין כלהו ועליבו. וכל איכון דממכן על איכון ליכוו וטייליז ומלעולין בזיזין מתכרין דמעין. והאי ללותא עאלת קמי מלכא קדישא. כדין ההוא דרגא אית ליה דוחקא מההוא עליבו ודוחקא דההוא ביינ. כדייא (ישני׳ בנ) בכל לרתם לו לר. תיאובתיה דההוא עלמא לגבי ההוא דרגא כדכורא דתיאובתיה תריר לגבה דנוקבא. וכד מלכא עאל לגבי מטרוניתא

8

9

והשכת

תהלים נה–נו

(ט) יש מקשים ממה שנאמר ויצא יצחק לשו"ח בשרה לפנות ערב. ונ"ל לתרץ דלפנות ערב פי׳ לפנות ולהעביר הערב שחוא מדת הדין הקשה ע"י שהתדבק בעולם הבינה מקום המתקת הדינים בירוע. וממילא נמשך חסדים אל השרה תקל תפוחין קרישין זהיינו המלכות. ועי"ו זוינו שואכת המים באה אליו. והבן: (י) במולא פי׳ בג׳ כפירות הראשונות ששם המקור של י"ג מרות הרחמים. וסתם הוי״ה הייגו התפארת :

עם הצריקים בגן הערן. וזה נתבאר: כאשר בא הבקר אור הנר השולט בלילה נגנז מלפני אור היום. ואז הבקר שולט וחלפה שליטת הערב. וזה הבקר הוא הבקר של אור הראשון. זה הבקר משלים טובות לכל העולמות. ממנו נזונים עליונים ותחתונים. הוא משפיע להגן. וזו היא השמירה לכל העולם .. אשרי חלקו מי שקם בבקר מתוך תשבחות התורה שעסק בה בלילה ומתפלל באותו הזמן תפלת שחרית .. ובוא וראה דוד בא ואמר אלו שלשה זמנים של התפלות ערב ובקר וצהרים. הרי שלשה. והוא לא התפלל אלא שתים מהן. שכתוב אשיחה ואהמה ולא יותר. אהת לתפלת שחרית ואחת לתפלת מנחה. לפיכך אמר אשיחה ואהמה רוקא. בבקר שהיא עת של חסר היה די לו באשיחה בחסר (ט) ובמנחה שהיא עת של דין הששה נצרר המייה ולפיכך אמר ואהמה. ואח״כ בזמן חצות הלילה היה קם ועסק בשירות ותשבחות כראוי. ភព צמי. שירה (תהלם סב) ובלילה נתבאר: (ב-קכט:) (א-קלב:)

לשון קודש

השלך על ה׳ יהבך והוא יכלכלך וגר. רבי יוסי מצא לרבי אבא שהיה יושב וקורא מקרא זה שכתוב השלך על ה׳ יהבך. על דוקא. שהרי מזונות במזל תולה (י) וזה מתאים כמו שאמר רבי שמעון למדנו שכתוב (במדבר כח) עולת שבת בשבתו על עולת התמיד. נשמע שצריך לכוון הלב למעלה מעלה יותר מבשאר הימים. וע״כ על עולת התמיד דוקא. ולמדנו כתוב בהנה ותתפלל על ה׳ (שמואל א׳ א) על דוקא. לפי שבנים במזל הקרוש תולה כמו שביארנו. ואין לך תיבה בתורה או אות קטנה בתורה שלא תרמו על הכמה עליונה. ותלוים מהן תלי תלים סודות של הכמה העליונה. זש״כ (שיר ה) קווצותיו תלתלים. וזה נתבאר: (ג-עט:)

### נו

נדי ספרת אתה שימה דמצתי בנארך הלא בספרתך. אמר רבי יוסי למדנו כל השערים ננעלו ונסגרו. ושערי דמעות לא ננעלו. ואין דמעה אלא מתוך צער ועצבון. וכל אותן הממונים על שערים ההם כלם משברים הרי קרת ומנצולי ברזל ומכניסים אותן הדמעות. ותפלה זו נכנסת לפני מלך הקדוש. ובכן מדרגה הידועה יש לה צער מן העצבון והצרה של איש ההוא. כמש״כ (ישעי׳ סג) בכל צרתם לו צר. תשוקת עולם העליון אל אותה מדרגה הידועה כתשוקת הזכר תמיד אל הנקבה. וכאשר המלך נכנס אצל המטרונה

מוצא

באלהים

רחמי

אתהרי

אתדן כל

םליתה -

איהו

יוסי

מל

וע"ד דיכוי תקיפין.

הוי נייחא: [הה"ד

וכפורי. בגין

ואשכח לה בעליבו. כדין כל מאי דאיהי בעאת אתמסר

בידהת. וההות בר נש וההית ללותת לא אהדר בריקנית.

וקצ״ה חיים עליה. זכאה חולקיה דההוא בר נש דאושיד

דמעין קמי קב״ה בללותיה: (כ-קסה.)

דכתיב (ישעי' מכ) אני הי הוא שמי. וחמיכן דלומנין

בומלא דאסגיאו זכאין בעלמא הוי״ה שמיה ואהקרי בשמא

דרחמי. ובזמנא דאסגיאו חייבין בעלמא אלהים שמיה

ואתקרי בשמא דאלהים.. ותא חזי כל שירותא תקיף

ולבתר נייחא. בראש השנה שירותא תקיף דכל עלמא

ולבתר

(1) TEC : 1 (A-- gac 1)

אהלל דבר בה׳ אהלל דבר. אמר רבי

ודאי קב״ה הוי״ה שמיה

שמיה אלהים. והוא דינא בכל אתר. אלא

דשירותא

הא אתמר הוי״ה בכל אתר

וחד לפום עובדוי. ולבתר נייחא

אתער

באנהים אהלל דבר בס׳ אהלל

איהו

איהו.

משמאלא

ימיכא וע״ד

מוצא אותה בעצבון. אז כל מה שהיא מבקשת נמסר בידיה. ואיש ההוא עם תפלה ההיא אין חוזרים ריקם. והקב״ה מרחם עליו. אשרי חלקו של איש ההוא שמוריד רמעות לפני הקב״ה בתפלתו: (ב-קסה.)

באלדום אהלל דבר בה׳ אהלל דבר. אמר רבי יוסי הרי אמרו שהשם הוי״ה בכל מקום מורה על רחמים. בוראי הקב״ה הוי״ה שמו הוא. שכתוב (ישעי' מב) אני ה׳ הוא שמי. ואנו רואים שלפעמים נקרא שמו אלהים. וזה מורה על דין בכל מקום. אלא בזמן שמרבים צדיקים בעולם הוי״ה שמו ונקרא בשם הרחמים. ובזמן שמרבים רשעים בעולם אלהים שמו ונקרא בשם האלהים, ובא וראה כל התחלות קשות ולבסוף נחת. בראש השנה ההתחלה קשה שכל העולם נידון כל אחר ואחד לפי מעשיו. ואח״כ נחת של סליחה וכפרה. לפי שההתחלה היא מבחינת השמאל וע״כ הרין קשה. ואח״כ נתעורר בחי׳ הימין וע״כ נמצא נחת: וש״כ באלהים אהלל רבר בה׳ אהלל דבר :] (א-קעג :)

### IJ

רומה על השמים אלהים על כל הארץ כבודך. רשת הכינו לפעמי וגו׳. אמר ניבי חייא תא חוי בשעתא דבני כשא זכאן וכטרין פקודי דאורייתא. כדין ארעא אתתקפת וכל הידו אשתכה בה. מאי טעמא. בגין דשכינתה שריה על הרעה. וכדין כלה עלהי וכד בני נשא מחבלו ארחייהו במדוה. ותתאי ולא כשרין פקודי אורייתא וחשאן קמי מאריהון. כדין כביכול דחיין לה לשכינתא מעלמא ואשתארת ארעא מחבלא. דהא שכינתא אתדחיא ולא שריא עלה. וכדיו דשריא בגין אתחבלת. אתחבלת. מאי סעמא רוחא אחרא עלה דמחבל עלמא. וע"ד אמרינן דישראל אלהיש דמקיימין עלמא. לאלהים វាប 1351 ואס ח״ו אי ישראל ישתכחו חייבין שכינתא. - 67 מאי לתיב. רומה על השמים אלהים וגו׳. בגין דרשת הכינו לפעמי. כפף נפשי בסצת חמס ושנאת חנס: (א--6.)

עורד, כבודי עורה הנכל וכנור אעירה שחר. אמר רבי יוסי בכלהו נשמתהון דלדיקיא בין איכון דמדוריהון בההוא עלמא. בין איכון דיתבי במדוריהון בהאי עלמא. בכלהו משתעשע בהו קב״ה בפלגות ליליא. איל רבי ייסא ואפילו אינון דבהאי עלמא היאך. איל כלהו בגין דבפלגות ליליא כל איכון זכאי קשום מתערי למקרי באורייתא ולמשמע תושבחן דאורייתא. והא אתמר דקב״ה וכל איכון לדיקיא דבגו גנתא דעדן כלהו לייתין לקליהון. וחומא דחסד אתמשך עלייהו ביממה. דכתיב (תהלים מג) יומם ילוה ה׳ חסדו ובלילה שירה עמי. וע״ד תושבחן דסלקין בליליא 7177 שלים. ותח חוי תושבחא 67 קמים מלכא הוה קם בפלגות לילה. דאי תימא דהוה יתיב או שכיב בערסיה והוה אמר שירין ותושבחן. לא אלא כמה דכתיב (בס קיע) חלות לילה אקום להודות לך

1)

רומה על השמים אלהים על כל הארץ כבורך. רשת הכינו לפעמי וגו׳. אמר רבי חייא בוא וראה בזמן שהאנשים זכאים ושומרים מצות התורה. אז הארץ מתחזקת וכל שמחות נמצאות בה. מאי הטעם. לפי שהשכינה תשרה על הארץ ואז כל עליונים ותחתונים בשמחה, וכאשר האנשים משחיתים דרכיהם ואין שומרים מצות התורה וחוטאים לפני רבונם. אז כביכול דוחים לה להשכינה מן העולם ונשארת הארץ נשחתה. שהרי השכינה עלתה ולא תשרה עליה. ובכן נשחתת הארץ. מפני מה נשחתת. מפני ששורה עליה רוח אחר המשחית את העולם. וע״כ נאמר שישראל גותנים עוז לאלהים כיון שמקיימים את העולם. אלהים זו השכינה, ואם ח״וֹ כשישראל נמצאים חייבים מה כתוב, רומה על השמים אלהים וגו׳. לפי שרשת הכינו לפעמי. כפף נפשי מסבת המס ושנאת הנם: (א-מא.)

עורד כבודי עורה הנבל וכנור אעירה שחר. אמר רבי יוסי בכל נשמות הצדיקים בין אותן אשר משכנם בעולם העליון. בין אותן היושבים במרוריהם בעולם הזה. בכלן משתעשע בהן הקב״ה כחצות הלילה.. א״ל רבי ייסא ואפילו באותן שבעולם הזה איך. א״ל לפי שבחצות הלילה כל אותן צדיקי אמת כלם נתעורדים לקרות בתורה ולהשמיע תשבחות של התורה. והרי אמרו שהקב״ה וכל אותן הצדיקים אשר בגן העדן כלם מקשיבים לקולם. וחוט של חסד נמשך עליהם ביום. שכתוב (תהלים מב) יומם יצוה ה' חסדו ובלילה שירה עמי. וע״כ התשבחות העולות בלילה לפניו הן תשבחות של שלימות. ובוא וראה שדור המלך היה קם בחצות הלילה. ואם תחשוב שהיה יושב או שוכב במטתו והיה אומר שירות ותשבחות. לא אלא כמו שכתוב (שם קיט) חצות לילה אקום להודות 77

8

10

לשון הזהר

לך. אקום ודאי בעמידה לעסוק בשירות ותשבחות של התורה. ולפיכך דור המלך חי לעולם. ואפילו בימי מלך המשיח הוא מלך. שהרי למדנו מלך המשיח אם מן החיים הוא רוד שמו. ואם מן המתים הוא רוד שמו. והוא היה מעורר השחר טרם שבא. שכתוב עורה כבורי עורה הנבל וכנור אעירה שחר: (א-פב:)

אמר רבי יהודה אמר רב בחצות הלילה כאשר הקב״ה נכנס בגן הערן שביבי אש יוצאים מבין אופני החיות ומתפשטים בכל העולם. ומגיעים תחת כנפי התרנגולים. ובזה הרגע נתבהל ומשיק בכנפיו אחת אל אחת וקורא. וזהו בחצות הלילה. ומי שיש לו בינה בלבו ויקום לעסוק בתורה. קולו הולך ונשמע בגן הערן והקב״ה מקשיבו. והצדיקים אומרית לו רבון העולמים מי הוא זה. והוא משיב ואומר זה הוא פלוני. ונשמה הקרושה שיש בו עומלת בתורה. הקשיבו כלכם. שזה נחת רוח לפני מכל שירות ותשבהות שאומרים למעלה. זש״כ היושבת בגנים. כלומר נשמה הקרושה היושבת בעולם התחתון בין גנות ולכלוך ועוסקת בתורה בשעה זו. חברים מקשיבים לקולך שהוא ערב. והואיל שכך הוא השמיעני והרימי קולד בתורתי. ואני אתן לך שכר של חסר בעולם הבא. א״ר תנחום בוא וראה שדור היה יורע שצה ההיא. שלמדנו כנור היה תולה למעלה ממטתו של דור. וכשהגיע חצות לילה רוח צפונית מנשבת בו. ומיד היה קם ומתגבר בשירות ותשבחות. שכתוב עורה כבודי עורה הנבל וכנור אעירה שחר. א״ר זירא יצחק מניין שרוח צפונית היה מנשבת בכנור. א״ר מכאן. כתוב כאן עורה כבודי. וכתוב שם עורי צפון. מה שם צפון אף כאן צפון. וזה הוא בחצות הלילה. והיו מקשיבים לקולו בכל לילה הקב׳ה וכל הצריקים אשר בגן הערן: (י״ח)

## נח

זרן רשעים מרחם תעו מבטן דוברי כזב. חמת למו כרמות חמת נחש וגו׳. רבי יהודה פתח. כתיב (ישעי׳ ב) תדלו לכם מן הארם אשר נשמה באפו כי במה נחשב הוא. כאן פקר הקב״ה לארם והזהיר אותו להשמר מאותן אנשים שהטו דרכיהם מן דרך טוב לדרך. רע. ומטמאים נפשם רוחם ונשמתם בטומאה הידועה ההיא.. ובמה ניכר האיש לדעת מי הוא אם להתחבר צמו או להתרחק ממנו. בחמתו ממש ירע אותו האדם ויכירו מי הוא. אם הוא שומר נשמה הקרושה שלו בשעה שכעס בא עליו. שלא יעקר נשמתו ממקומה ע״י הכעס בשביל להשרות תהתיה אל זר ההוא. זה הוא ארם כראוי. זה הוא עבר רבונו. זה הוא אדם שלם. ואם זה האיש אין שומר את נשמתו. והוא עוקר קרושה עליונה הזאת ממקומה להשרות תחתיה צד הטומאה. ודאי זה הוא איש המורד ברבונו. ואסור קרב אליון ולהתחבר עמו. וזה הוא (איוב יח) טורף נפשו באפו. הוא טורף ועוקר נפשו בשביל חמתו ומשרה בקרבו אל זר. וע״ז כתוב חדלו לכם מן האדם

אשר

לך. אקום ודאי בעמידה לאתעסקא בשירין ותושבחן דאורייתא. ובג"כ דוד מלכא חי לעלמין. ואפילו ביומי דמלכא משיחא איהו מלכא. דהא תכן מלכא משיחא אי מן חייא הוא דוד שמיה. ואי מן מתייא הוא דוד שמיה. ואיהו הוה אתער בלפרא עד לא ייתי. דכתיב עורה כבודי עורה הנבל וכגור אעירה שחר: (א-פי:)

אמר רב יהודה אמר רב בפלגות ליליא כד קב״ה בגנתא דעדן זיקא דאשא נפיק מביו 3,,,, תהות וכונע עלמא. 223 היותה והזיל دۆدۈر גדפוסי דתרכגולא. ובההיא שעתה בדתולו מקיש גדפוי דא עם דא והארי. ודא הוא בפלגות ליליא. ומאן דאית ליה סוכלתנו בלבוי ויקום לאתעסקא באורייתא.אויל קלוה ואשתמע אמרין ליה דעדן ואלית קב״ה. ולדיקיא בגנתא מארי דעלמא מאן הוא דא. והוא אתיב ואמר דא הוא פלניא. ונשמתא קדישא דאית ציה לעי באורייתא. אליתו כלכו. דהאי ניחא קדמאי מכל שירמא ותושבחתא היושבת בגנים. כלומר נשמתא דאמרין לעילא. הה"ד קדישה דהתיתבה בעלמה דלתתה בין גנותה וטנופה ואתעסקא באורייתא בשעתא דא. חברים מקשיבים לקולך וכן השמיעני והרימי הולד שהוא ערב. והואיל אגרא דחסד בעולם הבא. בתורמי. ואלא יהיב ליך א״ר תכחום תה חזי דוד הוה ידע ההיה שעתה. ממטתו של דוד. למכלה דתכן כלור היה תלוי וכד מטי פלגות דליליא רוח לפונית מנשבא ביה. ומיד ותושבחן. דכתיב עורה קס ואשתדל בשירין 510 כבודי עורה הנבל וכנור אעירה שחר. א״ר זירא מנא לן דרוח לפונית הוה מכשבת בכנור. א״ר ילחק מהכא. כתיב הכא עורה כבודי . וכתיב התם עורי לפון. מה להלן לפון אוף הכא לפון. ודא הוא בפלגות ליליא. קב״ה וכל לדיקיא 5:5:5 והן צייתין ניה בכל די בגכתה דעדן: (ו״ת)

זרן נשעים מרחם תעו מבטן דוברי כזב. חמת למו כדמות המת נחש וגו׳. רבי יהודה פתח. כתיב (יבעי׳ ג) חדלו לכם מן האדם אשר נשמה באפו כי במה נחשב הוא. הכא פקיד קב״ה לב״ר ואוהיר ליה לאסתמרא מאינון בני נשא דסטו ארחייהו מארח טב לארח ביש. ומסאבי נפשא ורוחא ונשמתא בההוא מסאבא אחרא ובמאי אתידע ב״כ למכדע מאן איהו לקרבא בהדיה או לאתמכעא מניה. ברוגזיה ממש ידע ליה ב״כ וישתמודע מאן איהו. אי כטר כשמתא קדישא דיליה דלא יעקר לה מאתרהא בשעתא דרוגזוי אתי עליה. 36 67 .75 הכות תחותה למשרי בגיו איהו ב״ל כדקה יאות. דה איהו עבדה דמאליה. דה איהו גבר שלים. ואי האי ב״כ לא כטיר לה. ואיהו עקר קדושה עלאה דא מאתריה למשרי באתריה סטרה אחרא. ודאי דא איהו ב״ל דמריד במאריה. ואסיר להרבא בהדיה ולאתחברא עמיה. ודא איהו (איול יח) עורף כפשו באפו. איהו טריף ועקר כפשיה בגין רוגזיה ואשרי בגויה אל זר. וע"ד כתיב חדלו לכם מן האדם אשר 11

לשון קודש

דשון קודש

מריף כשמתה הדישה דססית כשמה בתפו. אשר אחליף אשר נשמה .106 לה וסאיב לה בגיו באפו. כי במיים נחשב סוא. עבודה זרה אתחשיב האי בר נש. ומאן דאתחבר בהדיה כמאן דאתחבר בעבודה זרה ממש. מאי סעמא. בניו דע"ו ממש שארי בגויה. ומה אל זר כתיב ביה (ויקרא יט) אל תפנו אל האלילים. כגוונא דא אסיר לאסתכלא באנפוי.. ואי תימא הא הוה. דעבר והדר אהדר. לאו הכי. דכיון לשעתא קדושה דנפשיה מניה ומאתריה. וההוא אל זר ראעהר מקפה ההוא אתר. אתתקף ביה ולא שביק ליה.. ומבר 1310 דיליה והאי ביינ אסתאב כל גופא ונפשא כלא (א) ואיהו מסאיב למאן דקריב בהדיה. בר כד אתדכי האי ב"נ מכל וכל ועקר ליה לההוא אל זר מגרמיה לעלמין. ולבתר אשתדל לאתקדשא ולאמשכא קדושה עליה. כדין ולואי דאתהדש : (ג-קסנ.)

אדם אך פרי ללדיק אך יש אלהים שפשים ויאמר בארץ. אמר רבי שמעין תא חוי אית אלהים חיים דאיהו לעילא לעילא סתים מכלא. ואית אלהים ואלהים ראיהו בי דיכא ראיהו בי דיכא דלעילא. אלהים דלתתא. הה"ד אד יש אלהים שפטים בארץ. דלתתא לאליו ' חיים כליל רוא דאלהים עלאה וכלא איהו חד.. ותא מוי כד קיימי סנהדרין לתתא למפתח בזכותה. בנין למידו דיני נפשות אלטריכו מזטירא. ושראו בזכותה זכותה בדיכה. 633563 דינה מעלאה למהוי זכותה כליל אשתלים ולבתר דה לעילה ודה לתתה. דיכה בזכותה שלימו בדיכה. ילחה דדינא (ג) דא בלא דא לאו איהו שלימו. ובג״כ ורבקה כחדא איכון. דא דיכא ודא זכותא למהוי שלימו 301 75576 דישראל חולקסון 1000 כתדה. למיהך בארח קשום כגוונה לון אורייתה שלימתה רלעילא: (ג-רמי.)

6

ואני אשיר עוך וארכן לבקר חסדך. רבי יהודה ורכי יוסי אערעו בכפר הכן. עד דהוו יתבי בי קמיה אושפיזייהו אתא חד בר נש וחד מטולא דחמרא יטודס רצי אמר אדהכי בביתה. ועתל יוסי. הא תכיכן דדוד מלכא הוה מתנמנס לרבי ושינתיה ועיר. היך הוה קם בפלגות ליליא. כסום שעורא זעיר איהו. ולא הוה אתער אפילו האי בתלתות ליליא. חייל בשעתא דעאל ליליא הוה יתיב עם ועסיק במלי דיכל ודמין ביתיה. רברבי 5 דאורייתא

אשר נשמה באפו. שאותה נשמה הקדושה הוא טורף לה ומטמא אותה בשביל אפו. אשר החליף הנשמה באפו. כי במ״ה נחשב הוא. עבודה זרה נחשב איש כזה. ומי שמתחבר עמו כאילו מתחבר בעבודה זרה ממש. מה הטעם. לפי שעבודה זרה ממש שורה בו. ומה אל זר כתוב בו (ייליא יט) אל תפנו אל האלילים. כמו כן אסור להסתכל בפניו.. ואפשר תאמר שזה רק לשעה הוא. שעוברת ואח״כ חוזרת. לא כן. שכיון שנעקרה קדושת נפשו ממנו וממקומה. ואל זר ההוא נבש למקום ההוא. הוא התחזק בו ואין עוזב מקומו. וזה האיש נטמא כל הגוף שלו מבפנים ומבחוץ וכל חלקי נפשו (6) ועוד הוא מטמא למי שמתחבר עמו. מלבד כאשר יטהר זה האיש מכל וכל ויעקר לאל זר ההוא מגופו לעולם. ואח״כ יתיגע להתקדש ולהמשיך

קדושה עליו. בכן ולואי שיתקדש: (ג-קפב.) זייאכור אדם אך פרי לצדיק אך יש אלהים שפטים בארץ. אמר רבי שמעון בוא וראה יש אלהים חיים שהוא למעלה מעלח נסתר מכל. ויש אלהים שהוא בית דין שלמעלה. ואלהים שהוא הבית דין שלמטה. זש״כ אך יש אלהים שפטים בארץ. אלהים עליון סוד אלהים חיים הוא כולל לאותן שלמטה והכל אחד.. ובוא וראה כאשר עמדו סנהדרין למטה לדון דיני נפשות היו צריכים לפתוח בזכות. בשביל להכליל זכות בדין. והתחילו בזכות מן הקטן שבהם. ואח״כ נגמר הדין מהגדול שבהם להיות הזכות נכלל בדין. כך למעלה וכך למטה. דין בזכות הוא שלימות הדין (כ) זה בלא זה אין הוא שלימות. ולפיכך יצחל ורבקה כאחד הם. זה דין וזאת זכות להיות שלימות ביחד. אשרי חלקם של ישראל שהקב״ה נתן להם תורה שלימה ללכת בדרך האמת כדמיון שלמעלה (ב-רנו.)

6

ואני אשיר עזך וארגן לבקר חסדך. רבי יהודה ורבי יוסי נפגשו בכפר חנן. כאשר היו יושבים בבית מלונם בא איש אחד וחמור טעון משא לפניו ונכנס גם הוא לאותו הבית. בתוך כך אמר רבי יהודה לרבי יוסי. הרי למדנו שדוד המלך היה מתנמנם כסוס ושינתי מועטת. איך היה קם בחצות הלילה. הלא זה שיעור קטן. שלפי זה לא היה נתעורר אפילו בשליש הלילה. א״ל בהתחלת הלילה היה יושב עם כל חכמי ביתו. והיה שופט משפטים ועסק בדברי תורה

8

12

#### זיו הזהר

(ך) (ה) וכוה יוכן זרו רשעים מרחם על ידי שאביהם תמת למו כרמות תמת נחש. והם ממאים כעכודת זרה לכן בניהם שמלידים הם רשעים מרחם. והו שאיתא כנמ' מסחים תניא היה רים אומר כל הנותן בתו לעם הארץ כאילו כופתה ומניחה לפני ארי, מה ארי דורס ואוכל ואין לו בשת פנים אף עיזה מכה וכועל ואין לו בושת פנים: (כ) וכזה יוכן ויאמר אדם אך פרי לצדיק. פי אדם שהוא מן הבית דין מחויב לומר לפתוח כוכות ולמצוא פרי לצדיק. פי להצדיק, ולפעמים מצריקים ומוכים לאב כשביל פריו. כמו שאמרו ברא מוכה אבא. ואך בזה האומן יש אלהים שמטים כארץ. פי שהשפטים ראוים להקרא בשם אלהים כיון שהשכינה.

125 10

תורה. ואח״כ היה מתנמנם שינתו עד חצות הלילת.

לשון הוהר

דאורייתא. ולבתר הוה נאים שינתיה עד פלגות ליליא. וקם בפלגות ליליא ואתער ואשתדל בפולחנא דמאריה בשירין ותושבהן (ה) אדהכי אמר ההוא בר כש. וכי האי מלה דהאמריתו הכי הוא. רוא דמלה הכא. דהא דוד מלכא הי והיים לעלם ולעלמי עלמין. ודוד מלכא הוה נשיר כל יומוי דלא ישעם שעם מיתה. בנין דשינתא חד משתין במיתה איהו. ודוד בגין שיתיו 656 דוכתיה דאיהו חי לא הוה כאים תסר חד איהו חי. כסמי כשמי (ג) דעד שתיו מתמן ולהלאה פעים ב"כ פעמא דמותא ושלים ביה סערא 637 מסאבא. ודא הוה נשיר דוד מלכא דכום יטעם טעמא דמותא ולא ישליט ביה סטרא דרוחא אחרא. בגין דשתין נשמי חסר חד איהו רוא דחיים דלעילא. דאינון שתין נשמי עלאין. ואלין רוא דילהון דתליין בהו רמותא כות ולהתא ומכתו (1) סיים רליליא שעורא משער מלכא הוה הוא. וע״ד דול פעמא דלא ישלום ביה בחיים. דיתקיים **כנין** מתקיים 717 ליליא הוה אתפליג 721 דמותה. וכתרת דליליא פלגו דכד אתער כניו באתריה. בעה דלה להשכתה ליה לדוד מתקשר הדישה התער. אתפליג 757 227 דמותה. באתר ממרמ באתר כש דנאים 731 אתער. עלאה וקדוסה 6:5:5 לאשגחא ביקרא דמאריה. הא בערסיה ולא אתער איהו אתקשר ברוא דמותא ומתדבק באתר אתרא. וע"ד דוד מלכא הוה קאים לאשגמא ביקרא דמאריה תדיר. לפטמא פטמא בשינתא נאים הי לגבי הי. ולא דמותא. ובג״כ הוה מתכמנם כסום שתין כשמי ולא אתא רבי אלטור. כיון דסמל בשלימו.. אדהכי לון אמר ודאי שכינתא הכא. במאי עסקיתו. אמרו ליה כל עובדה. המר ודהי שפיר ההמר. הבל היכון שתין כשמי ודאי שתין כשמי דחיין איכון בין לעילא בין כשמיו שתין איכא 16666 מכאו לתתא. כלהו מסטרא דמותא ודרגא דמותא דאיכוו אחרנין. דמותה. פעמא וכלהו עלייהו. ואקרין דורמיטא מלכא הוה מתדבק באיכון שתין כשמין 717 ادد "د 5007 .55 כאים דחיין (ד) ומתמן ולהלאה לא (תהלים קלב) אם אתן שנת לעיני לעפעפי תנומה. וע"ד שפיר קאמר בגין דיקום דוד חי בשערא דחי ולא בסערא דמותא: (א-רי.)

וקם בחצות הלילה ונתעורר והתיגע בעבודת רבונו בשירות ותשבתות (ה) בתוך כך אמר איש ההוא. וכי דבר זה שאמרתם כך הוא. יש סוד בענין זה. שהרי רוד המלך חי וקיים לעולם ולעולמי עלמים. ורוד המקך היה נשמר כל ימיו שלא יטעם טעם מיתה. לפי ששינה אחר מששים במיחה היא. ורור בעבור מקומו שהוא חי לא היה מתנמנם אלא ששים נשמין (נ) שער ששים נשמין פוזית אחר הוא חי. משם ולהלאה טועם האדם טעם מיתה ושולט בו הצד של רוח הטומאה. ובזה היה נזהר דוד המלך שלא יטעם טעם מיתה ולא ישלוט בו הצד של האחר. לפי שששים נשמין חסר אחד הוא סוד החיים שלמעלה. שהם ששים נשמין העליונים. והם הסור שלהם הוא שתולה בהם החיים (ג) ומשם ולמטה סוד של מיתה הוא. וע״כ רור המלך היה משער שיעור שנתו בלילה באופן שיתקיים בחיים. שלא ישלוט בו טעם של מיתה. וכאשר הגיע חצות הלילה היה דוד מתקיים במקום החיים. לפי שכאשר מגיע חצות הלילה וכתר הקדוש נתעורר. נצרך שלא יהיה נמצא דוד מתקשר במקום אחר במקום של מיתה. לפי שכאשר נחלק הלילה וקרושה העליונה נתעוררת. ואם אדם ישן אז במטתו ואינו נתעורר להשגיח בכבוד רבונו. הרי הוא נקשר בסוד המיתה ונדבק במקום אחר. וע״כ רוד המלך היה עומר להסתכל בכבוד רבונו תמיד. הי אצל הי. ולא היה ישן בשינה לטעום טעם של מיתה. ולפיכך היה מתגמנם כסוס ששים נשמין ולא בשלימות.. בתוך כך בא רבי אלעזר. כיון שראת אותם אמר וראי השכינה כאן. במה עסקתם. ספרו לו כל המרובר. אמר בודאי יפה אמר. אבל אותן ששים נשמין בוראי ששים נשמין של החיים הם בין למעלה ובין למטה. משם ולהלאה יש ששים נשמין אחרים. שהם כלם מצר המיתה ומררגה של מיתה עליהם. ונקראין דורמיטא וכלם הם טעם של מיתה. ולפיכך דוד המלך היה מתדבק באותן ששים נשמין של חיים (ז) ומשם ולהלאה לא היה ישן כלל. זש"כ (תהלים קלב) אם אתן שנת לעיני לעפעפי תנומה. וע״כ יפה אמר למען שיתקיים רוד חי בצר של חי ולא בצר של מיתה: (א-רי.)

73127

למכלה

#### זיו הווהר

(A) רבי יוסי דייק כן ממשמעות מקרא הזה. ואני אשיר עוך. ואמרו חודל אין עו אלא תורה. שנאמר ה' עו לעמו יתן. והיינו כמו שאמר הד זמירות היו לי הקיך. וכך היה מנהגו כתחלת הלילה. ועל אחר חצות איי וארגן לכקר חמרך. פי׳ עד הכקר ירגן בשירות ותשכחות: (2) פי׳ שמקומו ושורשו הוא במדת המלכות שהיא סוד המיתה. ועכודת יוד היה לגרום הזדוגות המלכות עם בשירות והשכחות: (2) פי׳ שמקומו ושורשו הוא במדת המלכות שהיא סוד המיתה. ועכודת יוד היה לגרום הזדוגות המלכות עם בשירות והשכחות: (2) פי׳ שמקומו ושורשו הוא במדת המלכות שהיא סוד המיתה. ועכודת יוד היה לגרום הזדוגות המלכות עם התפרות והשכחות: (2) פי׳ שמקומו שרשו הא במדת המלכות שהיא סוד המיתה. ועכודת יוד היה לגרום הזדוגות המלכות עם התפראת שנקי היים גונים לא היים. ועיז נעשית המלכות תפרד מן התפארת עץ החיים ויתגרב כה המיתה. בי אם אין רחמים מתגבר כי היה שנו וויתגנד בי הם או המים ותגבר כי הוו שה מסורות ביל התפארת של החיים. גבל התפארת שניק החיים ויתגבר כב המישה אייר ותמים מתגבר היה דוין (נ) האמנם שכל שתיון נשמין שמין למעום מסום מגבר היין (נ) האמנם שכל שתיון נשמין העיונים הם מקום החיים. כי הן שש הספירות בלה התפארת עץ החיים. אבל ביון שכמוף הששיה התגבר היים התגבר כי היית שלמין עוד מיים. אבל מותג המקום שהוא הוה מכום החיים. כי הן שא הספירות ביל התפארת עץ החיים. אבל כיון שכמוף הששיה יתים יתנגביה היות גינים במן שלמין על הדוים ביון שכמוף הששיה תינגיה רגע המיתה משום באיים בקום החיים. כי הן שא שמין על דרך סייג שלא יתמשך בשיגה רגע תיכף מתחלת המקום שהוא סוד המיתה לשיכך היה שמות מיות שנים אות משוו שמין נשמין שלמין עלו הגו שלא יותדות מות המלכות. היות מותג מיות המכות שם אחיית ויניקת הקליפות בסוד הבתוב רגליה יורדות מות ודברי הוודיק נשלים מוצי שניים לגות מלכות מלכות. נעמיו עניה אליון אתיו נשמין שמיו נשמין מעותנית המו להמשך באיה שפע החיים. נשימן מרגנות מונו נוביי משמית משנים גוביי מנתג משם מחיים. נות מצוג גות מיות מוגנות המלכות מו התשוו ענית מוגנות המלכות. נעות מונוג גולי שליות מות המלכו היות כפוש מצוע מים מלכות היה מוד המיתה שמיח המיר לגרום הגווגות המלכות מו התמארת עץ החיים להמשין אליות נוביים נשי משלים מוניות מיות לגונות הממול היות הית ממור לגרות המלכות ובעבור זה נקרא מיו משים לא שיות גונות גוויים נעיים שלית מיים מ

8

למנצה על שושן עדות מכתם לדוד ללמד. פתח רבי פנחם ואמר למנלח על שושן עדות. וכי שושן עדות איהו. מאי סהדותא סהיד. אלא שושו דא איהי סהדותא לכנסת ישראל. ואיהי סהדותא ליחודא לכנסת (ואיהי סהדותא לעובדא דבראבית) מהדותא עלאה. ישראל דא איהו בגין דשושנה דא אית בה תליסר עלין. וכלהו בעקרא חדא. ואית בה חמש עלין תקיפין היימיו 1000 ואגיכו עלה. שושנה דחפיין 675 לבר תליסר תליסר עלין אלין איהו. דהכמתה 6173 מלעילא. וכלהו ישראל דירתא כנסת דרחמי מכילן איהו דברית ברית. ואיהי סדל -בעקרא למידו עלה. דסתכן עלין תקיפין סמש דכלה. יסודס תרעין (ה) המש דאילנא חמשין שמיו מאה אלין ליחודא סמש עלאה. סהדותא . ..103 6516 דמיי ישראל י״י אלהיכו י״י. איכון חמש עלין תיבין סמע תקיפין דסחרן עלה דשושנה. שרשה ויסודה דהחידן דכלהו ושרשא ביה דא איהו אח"ד. איהו עקרא דתליסר - 617 עליז הליסר ביה. לסידו בחושבנא דגושפנקא דמלכא. ותא חזי כגוונא דשושנה עכו״ס. בין החוחים הכי איכון ישראל עמין בין 13737 אכלוסין שאר ישראל ביו והכי כנסת (כ) כל זמנה דשושנה קיימה הטימה דלה 1200 פתיחא לית בה ריחא. ולא סלקין לה ולא מפקין לה 'סלקח פתיחא 7313(0 בשעתא כובין. 120 מגו כובין ויתהכי בהו. 5 אפיקו ריחא. וכדיו אוף הכי ישראל וכנסת ישראל דכתיב (שיר ה) פתחי לי אחותי רעיתי וגו׳: ותו שושן עדות. אלין סכהדרי גדולה דכתיב בה (ביר י) סוגה בשושנים. מכתם לדוד ליה סדר לדוד כד דאחויאו ללמד (ג) סימנא לאנחא 2120 ולאכס נהרים 6960 ליואב בהו: (ג-רלג:י)

אמר רעיא מהזימנא שושן עדות. דא סהדותא דשכינתא דאיהי שושן עדות. דאהי סהדותא דקיימא עלן וסהידת עלן קמי מלכא. ודרגין עלאין קדישין בהדה דאינון סהדין על ישראל. דאינון אברים ואיהי נשמתא עלייהו. איהי

על על על דשמיל דאתמר בה (מיליס א' ח) ואתה השמע סייעתא דשמיל דאתמר בה (מיליסי א' ח) ואתה השמע השמים (ז) איהי סייעתא קדישא דאתמר עלה תניא דמסייע לך. (במדבר בז) אימן מושביך ושים בסלע קרך. אית"ן לך. (במדבר בז) אימן מושביר ושים בסלע קרך. אית"ן רבעלה אתמר (דברים לב) ככשר יעיר קנו על גווליו ירתף D

למנצה על שושן עדות מכתם לדוד ללמד. פתח רבי פנחס ואמר למנצח על שושן עדות. וכי שושן עדות היא. איזו עדות תעיר. אלא שושן הזאת עדות היא לכנסת ישראל. ועדות היא ליחוד העליון. (ועדות היא למעשה בראשית) עדות היא לכנסת ישראל זה הוא לפי ששונה זו יש בה י״ג עלין. וכלן עומרות על שורש אחד. ויש בה חמש עלין קשות מבחוץ החופפות על השושנה ומגינות עליה והכל בסוד של חכמה הוא. י״ג עלין האלו רמז על י״ג מדות הרחמים שנוחלת כנסת ישראל מלמעלה. וכלן נאחזות בשורש אחד והוא היסו״ד. כי היסו״ד הוא היחוד של הכל. חמש עלין קשות הסובבות עליה. רמו על חמשים שערי בינה (ה) חמש מאות שנה שעץ החיים מהלך בהן.. עדות היא ליחוד העליון. כי חמש התיבות שמע ישראל י״י אלהינו י״י. הן חמש עלין הקשות הסובבות על השושנה. השורש והיסור שנאחזות בו היא התיבה אח"ד. הוא העיקר והשורש שכלן נאחזות בו. י״ג עלין הוא סוד מספר י״ג של תיבת אח״ר שהוא חותם המלך. ובוא וראה כדמיון השושנה שהיא בין החוחים כך הם ישראל בין העמים עכו״ם. וכך היא כנסת ישראל בין שאר המונים שרים הממונים (כ) כל זמן שהשושנה עומדת אטומה שלא נפתחה אין בה ריח. ואין מעלים אותה ואין מוציאין אותה מבין החוחים. בשעה שהשושנה נפתחת נותנת ריה. ואז מעלים אותה מבין החוחים ונהנים ממנה. אף כך ישראל וכנסת ישראל שכתוב (שיר ה) פתחי לי אחותי רעיתי וגו׳: ועוד שושן עדות. אלו סנהדרי גדולה שכתוב בה (שיר ז) סוגה בשושנים. מכתם לדוד ללמד (ג) זה הסימן שהראו הסנהדרין לדוד כאשר שלח ליואב לארם נהרים ולארם צובה להלחם עמהם: (ג-רלג : י)

אמר רועה הנאמן שושן צדות. זהו הצדות של

כי היא העדות העומדת עלינו ומעידה עלינו לפני המלך, ומדרגות עליונים קרושים עמה שהם מעידים על ישראל, שהם האברים והיא נשמה עליהם. היא עזר לשמים שנאמר בה (מלכים א' ח) ואתה תשמע השמים (ז) היא סייעתא קדושה שנקראת תניא דמסייע לך, (במזבר כז) איתן מושביך ושים בסלע קנך. אית"ן תני"א. שם קן של הנשר העליון (ה) והיא השכינה שעליה נאמר (יברים לב) כנשר יעיר קנו על גוזליו ירחף

#### זיו הזהר

(ה) פי׳ עץ החיים היינו התפארת. הוא מקבל השפע מן החמשים שערי בינה, חמש מאות שנה כך נקראין חמש מפירות. כ׳ שנה בנ׳׳ ספירה, וכיון שכל מסירה נכללת מעשר מדינות ועשר מן עוד עשר היינו מספר חמש מאות שנה, ומכל אלו נשפע שנה בנ׳׳ ספירה, וכיון שכל מסירה נכללת מעשר מדינות ועשר מן עוד עשר היינו מספר חמש מאות שנה, ומכל אלו נשפע השנה בנ׳׳ ספירה, וכיון שכל מסירה נכללת מעשר מדינות ועשר מן עוד עשר היינו מספר חמש מאות שנה, ומכל אלו נשפע השנה בנ׳׳ ספירה, וכיון שכל מסירה נכללת מעשר מדינות ועשר מן עוד עשר היינו מספר חמש מאות שנה, ומכל אלו נשפע המשער לבות. למי המשכע לבוח מי שלהעל היא המלכות. למיכך נמשלת לשושנה: (נ) היינו השבעים שרים שלמעלה: (נ) בראיתא במדרש שותר מוב כשהלך יואב להלחם עם את מריא למות מורים וארים ביואב להלחם מי אות מבני בניו של ינות מבני בניו של יעקב ואנו מבני בניו של הנן והרי התנאי יואב להלחם עם את מדה בתיכני ביו בירהם מיד הושיב מנהררין שושן עדות ללהד. למרוה שלהם דבתיכני שרים במרכז לה את מבני בניו של יעקב ואנו מבני בניו של הנן והרי התנאי שלהם דבתינים שלהם עם את מני בגי הבי העמיב להלחם עם אות מני למדיה למדינות להמרה. למרוה מני העם אלה מבני בניו של ינות מני בות הניה עובי למדיה למרוה יואב להלחם בני מיה הנשיב מנהרריו שושן עדות ללהד. למרוה שלהם דבתיכני ד הגלי הנות כן הגני הלימות לליה למרוה ומני למרוה לא מרמן עבו הלה. הלא בלעם הרשע אמר מן ארם ינוני בלק מנורין המנורין זאמר מנורי ליה הנות העביר עו שלה את אלא שהם עבו תלה. הלא בלעם הרשע אמר מן ארם ינוני ליהיה מן הריה נות נריה מנור ליה מן רוו ליה מן לוות גירון ליהי מן רוו עליהים והיון. השביאו לו ראיה מן בי חור ליה מנורין ניי ליה לדור, שהביאו לו ראיה מן בי חור עליהם והיון, המפרות שלי התפארת בסוד אישה לו עור: (ג' פין התוור שבעל פה היא הקן לאותו הנשר שהיא השנה גבותו מירת מור שבעים קרינן לה זיות בניי לה ברית מכוון גררין, הביה מן מובי ליות לוויו ליות ליוו ליות מנור ליה מווו ליהים מונוי ליהים מנור ליוו לייה מונוין ליהים מונוין ליהים מנוריון ליהים מנוריו בי חור עליהם והרון, ושיב בהצותו את מר כם ונוי. ווה מכת לווד לכבר, סימנא העקו לאותו הנשר שהיא השבינת. בריתו בריתו בלי מנוו ליוו בי מנוו ליוו גווינויון ליווו בייים מנווון ליים מי מווווים בייים מוריות בייים מפווויון מות מנוויים בייים מוו

8

14

127 50

דבור על איכון שוני הלכות ומשניות. וכל ילתף. לשמא דההוא תניא דאפיק ורבור דכפיק מפומוי דהוי״ה (ו) בין באורייתא בין בללותא בין בברכה בין בכל פקודה ופקודה מהי כתיב ביה. יפרום כנפיו ההוא כשרא. דאיהו דבור דביה הוי״ה יהחהו ישאהו על תברתו: (ג--רלח:)

יחלטון ידידיך הושיעה ימיכך ועכני. אמר למעז דתיכון דישראל רבי אבא וכאה חולקהון דילהוו דדרגת בגין על עמין עכו״ס. עלאיו 1255 לתתא. עכו״ס דעמין לטילא. ודלגין בסערא דקדושה ואליו בסערא דמסאבא. אליו לימינא ואליו לשמאלא. כיון דאתחרב בי מקדשא מאי כתיב (איכה ב) השיב אחור ימיכו מפני אויב. ובג״כ כתיב הושיעה ימיכך וענכי : (א-קסג :) אמר רבי אלעזר ישראל אע״ג דחייבי נינהו ואתכפיין אינון בימינא. ולא אתדבהן בשמאלא ולא אתערבון בהדה לעלמין. ובג״כ כתיב הושיעה ימיכך ועכני. דכד אסתלק ימילא ישראל דאתדבקון בהדיה יסתלקון ויתעטרון ביה. וכדין אתכפיא שמאלא וכל אינון דאתיין מסטריה. הה"ד ימיכך ה׳ תרעז אויב: (כ-לי.)

מואב סיר רחלי על אדום אשליך נעלי עלי פלשת מואב סיר רחלי. דא״ל הב״ה התרועעי. למשה (כמדבר לה) כקום כקמת בני ישראל מאת המדינים. לך אתחזי ולך יאות דא. ולמואב אנא שביק לון 65 מרייהו (י) מרגלתן תרין דיפקון לבתר ינקום כוקמין דמואב ויסחי דוד בריה דישי איהו דפעור. הה״ד מותב סיר טכופא קדרה דמליא רחלי. על אדום אשליך נעלי. אמר רבי אלעזר מהו אשליך נעלי. אלא דא אוף הכי למרחוק הוה (ח) דכתיב (כראשית כה) ויאמר עשו אל יעקב הלעיטני כא מן הארוס הלעיטרי. הלעטה ממש. האדום הזה כי עיף אככי. פתיחו דפומא וגרולא למבלט. אמר דוד לההוא בלטן מלעט הלעטין. אנא ארמי עליה נעלי למסתם גרוניה. עלי פלשת התרועעי. אוף הכי דא למרחיק אסתכי דוד ואמר. כנען ספרא בישא דספרא אחרא איהו. ופלשתים תרועה. מתמן איכון לסטרא אחרא. מאי אלטריך בארלכם מלחמה וכי תבאו (כמדכר י) דכתיב והגעותם וגו׳. לתברא חיליה ותוקפיה. ובג״כ עלי פלשת תתרועע והכי תתחוי לון: (ג-קלח י)

XD

שמעה אלהים רנתי הקשיבה תפלתי. מקלה הארץ אליך אקרא העטף לבי. אמר רבי שמעון זכאה איהו מאן דידע ארחיה למיהך בארח קשוע. וכל מאן דום ידע לסדרת שבחת דמתרים שב ליה דלת תברי. בגין

ירחף. על אותן שוני הלכות ומשניות. וכל דבול ודבור שיוצא מן הפה של תניא ההוא שמוציא לשמו של הוי״ה (ו) בין בתורה בין בתפלה בין בברכה בין בכל מצוה ומצוה מה כתוב בו. יפרוש כנפיו נש ההוא. שאם הוא דבור שבו הוי״ה יקחהו ישאהו על (ג-רקה: (ג-רקה:)

לשון קורש

למען יחלצון ידידיך הושיעה ימיגך וענני. אמר רבי אבא אשרי חלקם של ישראל שהם עליונים על העמים עכו״ם. לפי שמדרגה שלהם היא למעלה. והמדרגה של העמים עכו״ם למטה. אליו בצד הקדושה ואלו בצד הטומאה. אלו לימין ואלו לשמאל. כיון שנחרב בית המקדש מה כתוב (אימה ב) השיב אחור ימינו מפני אויב. ולפיכך כתוב הושיעה ימינך וענני : (א-קסג :) אמר רבי אלעזר ישראל אע״פ שחוטאים הם ונשפלו הם בימין. ואינם נדבקים בשמאל ולא יתערבו עמה לעולם. ולפיכך כתוב הושיעה ימינך וענני. שכאשר יתעלה הימין ישראל הדבקים בו יתעלו ויתעטרו בו. ואז תכנע השמאל וכל אותן הבאים מצדה. זש״כ ימינך ה׳ תרעץ אויב: (ב-לי.)

מואב סיר רחצי על אדום אשליך נעלי עלי פלשת התרועעי. מואב סיר רחצי. שא״ל הקב״ה למשה (במדבר לא) נקום נקמת בני ישראל מאת המדינים. קך ראוי וקך נאה נקמה זו. ולמואב אני מניחם לזמן אחר לאחר שיצאו מהם שתי מרגליות טובות (ז) הרי דוד בן ישי הוא ינקום נקמת מואב והוא ירחץ הקדרה המלאה טנופת של פעור. זש"כ מואב סיר רחצי. על אדום אשליך נעלי. אמר רבי אלעזר מהו אשליך נעלי. אלא גם זאת על זמן רחוק אמר (ה) שכתוב (בראשית כה) ויאמר עשו אל יעקב הלעיטני נא מן הארום האדום הזה כי עיף אנכי. הלעיטני. הלעטה ממש. פתיחת הפה והגרון לבלוע. אמר דוד על אותו הבלכן מלעט הלעטות. אני אשליך עליו נעלי לסתום גרונו. עלי פלשת התרועעי. אף גם זאת הסתכל דוד למרחוק ואמר. כנען צד הרע של צד הטומאה הוא. והפלשתים מן כנען הם של צד הטומאה. מה נצרך תרועה. כמו שנאמר (במדבר י) וכי תבאו מלחמה בארצכם והרעותם וגו׳. לשבר כחו וגבורתו. ולפיכך עלי פלשו: אתרועע וכך ראוי להם: (ג-קצת י)

### 20

שמעה אלהים רנתי הקשיבה תפלתי. מקצה הארץ אפיך אקרא בעטף לבי. אמר רבי שמעון זכאי הוא מי שמבין דרכו ללכת בדרך אמת. וכל מי שאינו מבין לסדר שבח רבונו מוטב לו שלא נברא. าอวี

#### זיו הוהר

(י) פי׳ שעושה דשם יחוד קכ״ה ושבינתיה: (ז) אדו רות המואביה ונעמה העמונית אשת שלמה אם רהבעם: (ח) ככהוב כיואב ויך בל זכר באדום בששת חדשים. והשאר לימות המשיח:

15

פשון קודש

עם קול ודבור שפתים. לעשות שלימות והתקשרות ויחוד

למצלה. כדמיון שהוא למצלה. וכדמיון שנשפע השלימות

מלמצלה למטה כך נצרך מלמטה למצלה לקשור הקשר

כראוי (6) וזה סוד להחברים שיבינו ללכת בדרד

הישר. מחשבה ורצון הלב. וקול ודבור. ארבעה אלה

מקשרים קשרים. ולאחר שנתקשרו הקשרים כלם כאחד

נעשין כלם מרכבה אחת שתשרה עליהם השכינה

ושתתעטר בהם. והם ארבעה אדנים שהשכינה תומכת

עליהם בכל אותן קשרים העליונים. המחשבה מוציאה

רצון הלב. והרצון שיוצא מתוך המחשבה מוציא קול

הנשכע. ואותו קול הנשמע עולה לקשור קשרים

מלמטה למעלה. היכלות תחתונים בעליונים (ג) ואותו

הקול הוא קושר קשרים וממשיך שפע ברכות מלמעלה

למטה בלחש אל סוף הקשר. הוא המקום שהכל נקשר

בו כאחד ונעשין כלם אחד. זכאי הוא האיש שקושר

הקשרים של רבונו ומייחד יחודים כראוי. ומכוון

בכל אותן הענינים שאמרתי. זכאי הוא בעולם הזה

תהלים כא–כב

ורצון הלב.

לשון הודר

בגין דאלפריך ללותא מגו מחשבם ורעותא דלבא. וקלא ומלה דשפוון. למעבד שלימו וקשורא ויחודא דנפקא שלימו לעילא. כגוונא דאיהו לעילא. וכגוונא מעילא לתתא הכי אלשריך מתתא לעילא להשרא השרא בארח רוא להברייא דיסכון (f) יאות כדהה מחשבה ורטומה דלבה. והלה ומלה. אליו ארבע מישר. מהשרין קשרין. לבתר דקשירו קשרין כלהו כחדת אתעבידו כלהו רתיכא הדה לאשראה עלייהו שכינתא ולאתעמרא בהו. ואינון ארבעה סמכין דשכינתא אסתמיר מהשבה אפיק קשרין עלאין. בכל איכוו עלייסו רעותה דלבה. רעותה דנפיק מנו מחשבה הפיק קלה דאשתמע. וההוא קלא דאשתמע סליק לקשרא קשריו היכלין תתאין בעלאין (ג) וההוא לטילא. מתתא מעילא ומשיך ברכחן איהו קשיר קשריו 650 לתתא בלחישו בסיומא דקשורא. אתר דכלא אתקשר בים כחדא ואתעבידו כלהו חד. זכאה איהו בר נש דהשר קשרין דמאריה וסמיך סמיכין כדקא יאות. ואתכוון בכל הני מלין דקאמרן. וכאה איהו בהאי and ובעלמה דהתי: (נ-רפני)

סב

הבל בני אדם כזב בני איש במאזנים לפלות 78 וגוי. תאנא בהיכלא חדא ברקיטא איתא תרין ממכן על תריסל אתמכון כל חד וחד רברבין. ואיכון במההלא דחקלי איכון אחרמין. 1200 אלפי דא. ואליו אקרוו דכורין ונוקבין לאתנסבא דא עם מיכון דה כתיב במחונים לעלות. ולח מאזנים. על דכתיב בהו (ויקרא יט) מאוני לדק דקאמרן. כל אינון דשקילין דה עם דה ולה שקיל דה יתיר מן דה סלקין ואת מברן כחדה. ואינון חבורה דדכר ונוקבה כחדה (\*) 7"1)

ויו הוהר

כא (f) כגוונא ראיהו לעילא. פי׳ כמו שלמעלה מעלה נאצל ונכרא נוצר ונעשה מן רצון אים כיה ר׳ עולמות אצילות בריאה יצירה עשיה בכח השם הויזה בזה אשר ד' האותיות של זה השם המיוחר מורה על חכמת וכינה שנקראים אבא ואמא ועל תפארת ומלכות שנקראים ברא וברתא. והן השרשים של אותן ז׳ העולמות אבי״ע שהם בבחינת מחשבה ורצון קול ורבור. וירוע שחכמה מוחא איהי טחשכה מלגו.. כינה לבא ובה הלב מכין מה לחפוץ ולהשתוקק. ותפארת הוא בכחינת קול והמלכות היא בבחינת רבור. ועל פי זה יוכן מעם דברי רשב"י שהתפלה צריכה להיות כגוונא ראיהו לעילא היינו כרמיון בויאת העולמות עם אלו ד' כחות שהן מחשבת המוח ואהכת הלכ. שוהו כנגר ההתקשרות של חכמה ובינה. וקול ודבור הוא כנגר ההתקשרות של תפארת ומלכות, והתפלה שהיא עם אותן ד' כחות מעוררת התקשרות מתתא לעילא דהיינו יתור תפארת ומלכות יחידא תתאה עדי הקול והרכור. ועדי מחשכת המוח ואהכת הלב הגיע אל יהורא עלאת שהוא ההתקשרות של תכמה ובינה. ועיין תפעל המשלח השפע המתבקשת מן יחורא עלאת אל ימורא תתאה ומן עולם הטלכות לעולם הזה בפרטיות. אבל אם תסר בה אתר מן אותן הר' כחות אז אין בה להתפלה לעלות באותו הסולם אשר המלאכים עולים תחלה עם התפלות ואחיים יורדים בו אתר מן אותן הריבוות או אין בת להתפלה לעלות באותו הסולם אשר המלאכים עולים תחלה עם התפלות ואחיים יורדים בו עם השפע הנמשכת מלמעלה מעלה. וראוי לדעת שנפ בתפלת הלחש יש קול בחשאי שצריך עבים להשמיע לאוניו, הנה הצגתי כאן זה המאמר העמוק של רשביי בי עפרין יוכן דברי דור הכולך שנראה לכאורה שהכפול דבריו לתנם. רנה תפלה קריאה. אבל האמת הוא שיש כונה עמוקה ברכריו. הנה הוא הזכיר קודם יתורא תתאה רנתי ותפלתי דהיינו קול ורכור יחור תפארת ומלכות. ואחייכ חוכיר יחורא עלאה מחשבת המוח ואהבת חלכ. וזהו שאסר מקצה הארץ אליך אקרא. היינו עומק המחשבה שהוא כה היותר רחוק. בעמף לבי. זהו אהבת הלב בהשתוקקת נפלאה במסירת הנפש. נהזינו יהודא עלאה של תכסה ובינה. ומי שיש לו ידיעה בתכמת הקבלת יבין שרשביי בוצינא דנהורא קיצר כאן מאד בסור התפלה בי אם נרצה להבין הימב זה המאמר נצרך לבתוב על זה ספר מיוחד גדול: (כ) פי' תכמה הולידה להבינה. והבינה הולידה להתפאת עם שאר המשת הספירות אשר סביביו. והתפארת הוליד להמלכות. ואותן הולדות היינו הוצאה מכת לפועל. והקול הנשמע שהוא התפארת תוא עולה עם התפלה בהתיחדות עם השכינה אל יחודא עלאה. ויוויר עם השפע שמשפיע לסיוכא דקשווא שהיא המלבות והשבינת הקרושה להשפיע בפרטיות לעולם הזה:

(\*) אין דהקשות מן הכרוז בת פלוני לפלוני. כי אם אתר משהלת דרכו נתכמל הכרוז כידוע מהזוה"ק. ובשביל זה שוקלים במאונים מעשיהם שם כשמים אותן המון מלאכים:

8

16

ובעולם הבא: (כ-רסב י)

סב

אך הבל בני אדם כזב בני איש במאזנים לעלות וגו׳. למרנו שיש בהיכל אחר ברקיע שני מלאכים שרים גדולים. והם ממונים כל אחד ואחד על שנים צשר אלפים ממוגים אחרים. הם השוקלים במשקל להזכרים והנקבות שינשאו זה עם זו. ואלו נקראים מאזנים. ועל זה כתוב במאזנים לעלות. ואינם אותן שכתוב בהם (ויקרא יט) מאזני צדק שאמרנו. כל אותן השקולים זה עם זו ואין שוקל זה יותר מן זו עולים ומתהברים כאחד. והם בחבור של זכר ונקבה יחדו (\*) רזיש״⊂

לפי שנצרך תפלה מתוך מחשבה

תהלים סב

לשון קודש

129 00

לעלות (ה) ואע״ג דלומנין מסתייע במאזכים זע"ל .67 jp סלקיו יתיר 67 ושקיל מלתא ומתחברן כחדה. והה הוקימנה : (כ-רנה .) אדות דבר אלהים שתים זו שמעתי וגו׳. רוא דמלה סד 51373 דבירן בה דעשל 290190 אתאמרו (ג) כמה דאתמר (תהלים לג) בדבר ה׳ שמים אמירז. עשל דכליל דבור חד דאיהו .10100 שתים זו. אלין אככי ולא יהיה לך. ואיהו אחד חד בינייהו. ודא איהו דאמרן דבאלין תרוייהו תליין פהודין דעשה ולא תעשה. וקב"ה מתרוייהו מליל למיהב יקרא לאורייתא. דהא איהו בדבורא חדא הוה אמר כלא. ולמה אמר שתים [כדכתיב שתים] זו שמעתי. ז"ו אח"ד הוי בחושבן. דתרי תורות הוו (ג) וקב"ה כפה רבוליו ומתרין דשמיה אחד. חד בינייהו אכפין לקביל שבעין הלא ואתפליג לשבעיו קלין. דאורייתא: (ת"ו תכ"ב)

שמעוו ללבי קם סבא חדא מבתר טולא ואמר. רבי רבי הא חויכא דאתמר (דנרים ד) מן השמים השמיעך את קלו ליסרך ועל הארץ הראך את אשו הגדולה ודבריו שמעת מתוך האש. ובאתר אחרא שמענה דמליל עם בני ישרהל מסמרה דמלהכיה. דהכי אוקמוהו דכל דבור ודבור דנפיק מפומוי אתעביד מלאך. ודא איהו וכל העם רואים את הקולות ואת הלפידים. ובאתר אחרא אמר קרא אחת דבר אלהים 137 אמר האי. מאי פמעתי. 11 שתים שמעון. סבא סבא. שמענא דבר נש יהיב ביה קב״ה תלת קטירין. נשמתה רוחה ונפשה. נשמתה מכורסיה יקירא קדישה. תמן כחיתת שכינתא עלאם כלילא מתלת ספירן עלאין (ד) ועלייהו אתמר אחת דבר אלהים שתים זו שמעתי. אחת ושתים הא תלת ספירן דאתמר בהון אחת. אחת ואחת. הא תלת עלאיז. אחדין. ודא איהו אחת דבר אלהים שתים זו שמעתי. עמיה מליל עביד לון הח״ד. ולבתר ז״ו ביק 35 כליל מטטרו״ן דאיהו מלוחה לבא השמים דלתתא (ה) בגין דאתלבש ביה ורכיב ביה עמודא דאמלעיתא דכליל שית ספירן. ובגין דא בכל דבור ודבור דנפיק מניה הוה נפיק מניה מלאך. ודא איהו וכל העם לואים את הקולות וגוי. ולבתר כחתא דאיהו עשירית בחופו. דאיהי תתאס שכינתה דבר נש מתמן. ואתמר ביה ועל הארז הראך את אשו הגדולה. בגין דעלה אתמר (יחוקאל א) והנה 50) בגין דישתמע (ו) וכל דא ממד במרז າວາກ קלים

וזש״כ במאזנים לעלות (6) ואע״פ שלפעמים נסתיים הרבר שאחד שוקל יותר מן השני. מ״מ עולים ומתחברים יחדו. וזה נתבאר : (ב-רנה .)

אדות דבר אלהים שתים זו שמעתי וגרי. סוד הדבר להראות בזה שעשרת הדברות בדבור אחר נאמרו (נ) כמו שכתוב (תהלים לג) בדבר ה׳ שמים נעשו. שהוא דבור אחד הכולל עשרה מאמרות. שתים זו. אלו אנכי ולא יהיה לך. והוא אחר יחיד ביניהם. זזהו שאמרנו שבשתי אלה תלויות כל מצות עשה ומצות לא תעשה. והקב"ה משתיהן דיבר לתת כבוד לתורה. שהרי הוא בדבור אחד היה יכול לאמר הכל. ולמה אמר שתים (ככתוב שתים) זו שמצתי. ז״ו היינו מספר אח״ר. ששתי תורות נאמרו (ג) והקב״ה אחד ביניהם אשר שמו אחד. ומשני הדיבורים יצא הקול ונחלק לשבעים קולות. כנגד שבעים הפנים שבתורה: (ת"ז תכ"ב)

ויקם זקן אחד מאחורי הצל של רבי שמעון ואמר. רבי רבי הרי אנו רואים שנאמר (דברים ד) מן השמים השמיעך את קלו ליסרך ועל הארץ הראך את אשו הגדולה ודבריו שמעת מתוך האש. ובמקום אחר נשמע שדיבר עם בני ישראל מצד של המלאכים. שהרי דרשו שמכל דבור ודבור שיצא מפיו נעשה מלאך. וזש״כ וכל העם רואים את הקולות ואת הלפידים. ובמקום אחר אומר הכתוב אחת דבר אלהים שתים זו שמעתי. מה זה כל אותן המקומות. א״ר שמעון. סבא סבא. שמעתי שהאדם נתן בו הקב״ה ג׳ קשרים. נשמה רוח ונפש. הנשמה מן כסא הכבוד הקרושה. אשר שם תשכון שכינה העליונה הנכללת מן ג׳ ספירות העליונות (ז) ועליהן נאמר אחת דבר אלהים שתים זו שמצתי. אחת ושתים הרי ג׳ ספירות העליונות. שנאמר בהן אחת. אחת ואחת. הרי שלש הנאחדות. וזה הוא אחת דבר אלהים שתים זו שמעתי. ז״ו מורה שהקב״ה עשה אותן אח״ר. אח״כ דיבר עם ישראל מן הרוח שהוא המלאך מטטרו״ן הכולל כל צבא השמים שלמטה (ס) לפי שנתלבש בו ורוכב בו צמוד האמצעי הכולל ששת הספירות. ובעבור זה בכל דבור ודבור שיצא ממנו היה נברא ממנו מלאך. וזש״כ וכל העם רואים את הקולות וגו׳. ואח״כ ירדה שכינה התחתונה ספירה העשירית בתוך האופן. כיון שנפש האדם משם היא. וע"ז נאמר ועל הארץ הראך את אשו הגדולה. לפי שעליה נאמר (יחזקאל א) והנה אופן אחד בארץ (ו) וכל זה בשביל שיהיה גשמע קולו

#### זיו הזהר

כב (6) יש לומר שיחה נאה שמכאן יוצא מה דאכרי אינשי שלבעבור שידוך מוב מותר לומר דברי הבל וכוב. ושמעתי בשם גרול אחר שאמר שוחו הלק הכש"א מן השירוך כמו המים אחרונים: (כ) וכן הכריהו התיכפת רמה דאיתא בגמרא זכור ושמור בדבור אחד נאמרו לאו דוקא אלא שכל הדברות בדבור אחד נאמרו: (ג) שתי תורות יש לומר דהיינו רמ״ה ושס״ה. או תורה שבכתב ותורק שבעל פה: (7) זו הבינה הכוללת כתר הכמה בינה או חכמה בינה ודעת. ומשם נאצלת נשמת האדם. ויען כי רומניות האדם היא כוללת מן נשמה רוח ונפש. הנשמה מן ג' ספירות הראשונות הב״ד. והרוח מן התפארת כולל ששת הספירות מן חסר עד מלכות. והנפש מן המלכות. לכן דיבר הקב"ה בנתינת התורה מן כל העולמות. דהיינו מן העולמות אצילות ובריאה לגעבור השגת נשמת האדם. ומן עולם היצירה לבעבור השגת רוח האדם. ומן עולם העשיה לבעבור השגת נפש האדם. ולעומת זה יש בתורה השוכנת בארץ על כל מקום קרוש ועל כל איש קרוש:

> 9 מית

ł

תהלים מב-מג לשון קורש לשון הוהר

ודבוריה מן כרסיא ומלאכיא דישתמודעון ליה בכלא עילא הליה -ודבוריה 61251 ותהא וארעא. כנשמתה דשלטה בכל גופה הפילו בהבר זעירה. ולינ מכר פכוי מיכה: (ת"ו תל"ה)

### סג

מומור לדוד בהיותו במדבר יהודה. אלהים אל אתה אשחרך וגו׳. פתח רבי אבא ואמר מא תובבחן קאמר 657 מכל שאר 6)5 163 אתר שבח לון דוד מלכא. ומאי שנא הכא דקאמר 637 דא בלחודוי. יהודה. ולא כהיותו במדבר אוף הכי נמי בשנותו את מעמו לפני אבימלר 6133 אחריני. אלא לאחואה לכל ועוד הזיפים. יטס. דדוד. דאעייג דבלע א הוה וסו שבחיה עלמא לומר שירין ותושבהן רדפי אבתריה. הוה משתדל לקב״ה. ואע״ג דברות קדשא הוה אמר. רוח קדשא 65 השתרל עד דאיהו שארי עלוי 515 717 לא שריא וכן בכל אתר עלוי. למשרי קדשא דלעילא עד דיתער עלים בר גש מהתא ודוד אע"ג דקא רדשי אבתריה והוה בלערא. לא סוה שביק שירין והושבחן מפומיה ולשבחא למאריה דתניכן מזמול 60 תימא 101 .655 - 510 (ה) והכה שרת עליה ۱Ď 7173 לדוד מזמור בקדמיתא. בגין דאמר מומור לדוד, רוח קדשא אלא אי איהו לא הוה מכוין גרמיה בקדמיתא לא שרת עליה רוח קדשא (י) מומור. דא רוח אמאי אקרי הכי. בגין דאיהי קדבא. מפבהת מדיר למלכא עלאס ולא שכיך. וכיון דאתא דוד גופא אשכחת ושרת יאות כדהא מתתקנא לפבמא והוה מגלי בהאי עלמא עליה. ולומרא למלכא תדיר. וכלא בגין דיתתקן האי עלמא כגוונא דלטילא. לדוד. גבר בלים בתקונוי. גבר מתקנא. גבר זכאה. דוד ודאי דלא אשתני לעלמין (ג) בהיותו במדבר יהודה. דא שבחא דדוד. אע"יג דבלעריה הורבתתא סוה אע"ג דהון רדפי אבתריה. ומאי קאמר. תושבחתא דאיהו רב ויקירא. 6D30+ דילים מאי איהי. אלהים אלי אתה אשחרך אלהים 000. אלהים למלי דאמר כיון הלה ההוא (7) -36 דיליה. דרגה ותלת דרגין הכא. אלהי״ם. אל״י. את״ה. ואע״ג דאינון תלת -שמהן חד דרגא איהו ברוא דאלהים (ה) אלהי"ם. לעילא אלהים חיים. **סיים** קלס

קולו ודיבורו מן הכסא כבוד וממקום המלאכים ושמים וארץ. למען ידעו את שהוא בכל למעלה ולמטה. כהנשמה השולטת בכל הגוף אפילו באבר קטן. ואין מקום ריק ממנו : (ת״ז תל״ח)

20

מזמור לדול בהיות במרבר יהודה. אלהים אלי אתה אשחרך וגו׳. פתח רבי אבא ואמר. מה נשתנה כאן מכל שאר מזמורים שלא נאמר באיזה מקום היה מזמרם רוד המלך. ומפני מה אמר כאן בהיותו במדבר יהודה. ולא מזמור זה בלבדו. שהרי כמו כן נאמר בשנותו את טעמו לפני אבימלך. בבוא הזיפים. ועוד מזמורים כזה. אלא להראות לכל בני העולם שבחו של רור. שאע״פ שהיה בצער והיו רודפים אחריו. היה מתיגע לומר שירות ותשבחות להקב״ה. ואע״פ שברוח הקודש היה אומר. לא היה רוח הקודש שורה עליו עד שהוא התיגע והתתקן שיהיה ראף שישרה עליו, וכן בכל אדם אין רוח הקודש שורה עליו מלמעלה עד שהאדם יתתקן ויעורר לזה מלמטה. ודוד אע״פ שרדפו אחריו והיה בצער. לא היה מניח שירות ותשבחות מפיו ולשבח לרבונו על הכל. ואם תשאל הלא למדנו החילוק בין מזמור לדוד ולדוד מזמור (+) לפי זה נמצא שכאן שרתה עליו רוה״ק קודם הכינתו. לפי שגאמר מזמור לרוד. אבל מכל מקום אם הוא לא היה מתכוון לזה בתחלה לא היתה רוה"ק שרתה עליו (כ) מזמור. זה רוח הקודש. מפני מה נקראת כך. מפני שהיא משבחת תמיד למלך העליון ולא תרום. וכיון שבא דוד אז היא מצאה גוף מתוקן לשבח ולזמר כראוי ושרתה עליו והוא היה מגלה בעולם הזה איך לשבח ולומר למלך תמיד. והכל בשביל שיתתקן עולם הזה כרמיון שלמעלה. לדוד. אדם שלם בתקוניו. אדם מתוקן אדם זכאי. דוד ודאי שלא ישתנה לעולם (ג) בהיותו במדבר יהודה. זהו שבחו של דור. אע"פ שבצערו היה אע״פ שהיו רודפים אחריו. ומה הוא המזמור שאמר. מזמור שהוא גרול ונכבר. ושבחו של זה המזמור מה הוא. אלהים אלי אתה אשחרך. אלהים סתם הרי ידוע. וא״כ כיון שאמר אלהים למה אמר אלי (ז) אלא שהכל מוסב על אותה המררגה שלו. ושלש מדרגות כאן. אלהי״ם. אל״י. את״ה. ואע״פ שהם ג׳ שמות מררגה אחת היא בסור של אלהים חיים (ה) אלהי״ם. זהו למעלה אלהים חיים. אל״י. זהנ

#### זין הוהר

נו (\*) מומור קודם לדוד היינו ששרתה עליו רוה״ק קודם התתקנו לוה. לדוד קודם למומור הוא שלאהר התתקנו לוה שרתה עליו רוח״ק: (כ) כונתו שהגם שלא הכין לוה בפועל אבל וראי שכמהשכתו וכונתו הוכן לוה: (ג) בי גם בשנת צרחו וצירו התחוק בדרכו לקיום עברו את ה' כשמהה: (ד) סתם אלהים היינו מדת הדין וסתם השם אל מורה עד הסד כבתוב הבד אל כלי היום. א"ב איך אמר א"הים אלי: (ה) באן רבו הפירושים, והגלפע"ד בעזר צורי וקוני כונת רבי אבא לובר שכאן קרא רוד להמורנה שלו שהיא מדת הבלכות באותן ג' השמות אלהי"ם אל"י את"ה, ואמר אל המלכות אני אשהרך בעבודתי להע"ות מדת המינוות לווגה עם התפארת וההעהותה לעולם הבינה שנקראת אהתים חיים לקבל הארת הבינה. וזה ידוע שבאער מרת המרכות בהודוגות עם กาสอกส

דשון קודש כו 131

את״ה. השמים. 665 על השמים 660 סליק. ואע״ג דכלא חד ובשמא חד דיליה. דרגת אבל שפיר. דיליה כמבמעו 15 השמרך. דהא בשחרותה. דנהיל נהורא אתקין אשחרך עד דיתתקנון בשחרותה לה נהיר דקיימא נהורא נהורא דאתקין ומאן  $(\mathbf{0})$ לתתא 513 דשחרת תוכמה דה להתנהרה מנהורה הוורה דנהיל. ודא איהו נהורא אספקלריא דנהרא. דא איהו ב"כ דאתי. ורוא דא (מבלי ח) ומשחרי לעלמא 710 דשתרת כהורא דמתקנין ומשחרי. .vontin. ימלאכני . אוכמא (י) ימלאכני. ימלאוני לא כתיב אלא אוכמא דשתרא לנהורא נהורין. לתריז 710 לאספקלריאה דלא זכי דנהרה. מוולא ולנהורא נהיר ולאספקלריאה דנהיר. ודא איהו ימלאנני (ח) וע"ד נהורת דשתרת חוכמה אמר דוד אשחרד. אהקין לאנהרא עליה נהורא חוורא דנהרא: למאה לך נפשי כמה לך בשרי. כמאן דכפין למיכל ולחי למשתי. ליה ועיף בלי מים. בגין דאיהו מדבר ולאו איהו בתרד ובג"כ אתר דקדשא. ולאו איהו רישובא. אתר לגבר איהו אתר בלי מים. וכמה דאכן כפין ולחאן באתר דא. כן בקדש חויתיך וגו׳. אוף הכי לחילן אתר דאקרי מלוי בבי מקדשא. בלחותא למשתי קודם: (כ-קת .)

רבי שמעון אמר מומור לדוד בהיותו במדבר באתר דהוו רדפין אבתריה. ומאי אמר. אלהים יהודה. אלי אתה אשחרך וגו׳. אלהי״ם. אל״י. את״ה. תלת שמהן איכון. אלהי"ם. דא איהו דרגא דיליה כתרא ۶đ דכתרת ריבת 67 .\*"36 דמלכותה. עליה דקיימה עליה. והיהו חד עמודה דכל עלמה קיימא. דכתיב ולדי"ק יסו"ד עולם. את"ה. דא ימינא דכתיב אתה כהן לעולם (ש) וע״ד תלת דרגין עלאה. והבהר אבחרך את"ה. אל״י. אלהי״ם. הכא. כמהן לך גפשי. בכל יומא תדיר. למאה לגכך הכי אנא לחי נפשי לגבך. ດາກ למסתי. 1057 בשרה דילי לגבך. למהוי נפשה ובשרה דביקה תאיבא דקיקת

3

9

זהו קצה השמים עד קצה השמים. את״ה. זאת היא המדרגה שלו. ואע"ם שהכל אחד ובשם אחד עולה. אשחרך. אם כמשמעותו גם כן נכון. אבל על פי סור אשתרך אתקן המאור שמאיר בשתרחורית. שהרי המאור העומד שחרחורת אינו מאיר עד שמתקנים אותו מלמטה (ו) ומי שמתקן אותו המאור שהוא שחרתר וחשוך להיותו נואר מן המאור הלבן המאיר. שהוא המאור שנקרא אספקלריא המאירה. זה הוא ארם שזוכה לעולם הבא. וזהו הסוד (משלי ח) ומשתרי ימצאנני. ומשחרי. אלו שמתקנים המאור שהוא שחרחר וחשוך (ז) ימצאנני. ימצאוני לא כתוב אלא ימצאנני. שיזכו לשני המאורות. להמאור שהוא שתרתר ותשוך ודהמאור הלבן המאיר. יזכו לאספקלריאה שאינה מאירה ולאספקלריאה המאירה. וזהו ימצאנני (ח) ולכך אמר דוד אשחרך. אתקן המאור שהוא שתרתר וחשוך שיאיר עליו מאור הלבן המאיר: צמאה לך נפשי כמה לך בשרי. כמי שהוא רעב לאכול וצמא לשתות. בארץ ציה ועיף בלי מים. לפי שהוא מדבר ואין הוא מקום ישוב. ואין הוא מקום של קדושה. ולפיכך הוא מקום בלי מים. וכמו שאנו רעבים וצמאים אליך במקום הזה. כן בקדש חזיתיך וגו׳. אף כך אנו צמאים לשתות בצמא רבריך בבית המקדש. מקום שנקרא (י-קמי) כודש: (ב-קמי)

רבי שמעון אמר מזמור לדוד בהיותו במדבר יהודה. במקום שהיו רודפים אחריו. ומה אמר. אלהים אלי אתה אשתרך וגו׳. אלהי״ם. אל״י. את״ה. שלשה שמות הם. אלהי״ם. זאת היא המדרגה שלו הכתר של המלכות. אל״י. זה הוא הראש של אותו הכתר והוא עומד עליו. וזהו עמוד האחד שכל העולם עומד עליו. שכתוב וצדי״ק יסו״ד עולם. את״ה. זהו ימין העליון. שכתוב וצדי״ק יסו״ד עולם. את״ה. זהו ימין העליון. שכתוב אל״י. אל״ה. את״ה. אשתרך ואבקר נזכר כאן. אלהי״ם. אל״י. את״ה. אשתרך ואבקר אצלך בכל יום תמיד. צמאה לך נפשי. כזה שהוא צמא לשתות. אף כך אני צמאה נפשי אליך. וגם בשרי משתוקק אליך. להיות הנפש והבשר דבקים אדוקים

זיו הזהר

התפארת נקראת כשמו על שם שמאיר כה אור התפארת. וכן גם כאשר המלכות היא כחיק אמה עולם הכינת עם התפארת והכינה תופיע הארתה על המלכות אז יש לקרות המלבות גם כשם הבינה אלהים שהוא אלהים חיים על שם שמאור בה אור הבינה. והר שאמר דוד אל מרגנתו מדת המלכות, אני אשתרך בעכודתי לפעול שאת״ה המלכות תוכל להקרא בהשם אלהים שהוא אלהים הוא הייד אל מדרגתו מדת המלכות, אני אשתרך בעכודתי לפעול שאת״ה המלכות תוכל להקרא בהשם אלהים שהוא אלהים חיים של עולם הבינה. וגם בהשם אליי המרמו על ששת הספירות שהן בולל התפארת. כיון שיפעל בעבודתו עליית המלכות עם התפארת לעולם הכינה. והשם אל"י מרמו על ששת הספירות של התפארת יען כי קצה אחר מן ששת הספירות הוא החסר. וסתם שם אל היינן החפר. וקצה השני של ששת הספירות הוא היסור. ואות יו"ד רמו על היסור. לכן השם אל"י שהוא צירוף א"ל יו"ד רמו על שתי קצות של ששת הספירות בולל התפארת. וזהו שאמר מן קצה השמים עד קצהו. כי שמיים היינו התפארת. וזהו שמסיים ואע"ג רכלא תר וכשמא תר סליק, פי' אע"פ שכל ג' השמות מוכב על המלכות והרי זה כאמת שמא תר מ"מ ע"י עליית הסיכות שייך לקרותה באותן ג׳ השמות. והיינו כמו שאומר קוום ראע״ג ראיגון תיה שמהן תד דרגא איהו עי״ו שאותה הדרגא שהיא המיכות תתעלה ברוא ראלהים חיים שהוא עולם הבינה: (ו) ענין התיקון הוא עבורת ישראה בתורה ותפלה ומצות. שכך תיה ונון הבורא בבריאת העולם שיקבל נהת ושעשועים עי״ו שישראל יתנו עוו לאלהים מדת המלכות שהיא שהרתרת כמו הלבנה. ועי עכודת ישראד תתעלה ותזרוג עם התפארת עלמא דרכורא שהוא מאור המאיר כמו השמש, ושניהם יתעלו לעודם הכינה אמא עלאה דקבד שצע מן ג׳ נפויות העדיונות: (ו) משחרי. פו׳ שע״ו עבורתם מהפכים מן שחור אל שחר: (ח) ימיצאנני בשתי נוני״ן. נו״ן אחת סורה על הבינה שיש בה נו״ן שערי בינה. ונו״ן שניה סרסו על המלכות שמקבלת הארה כן הבינה ע״י תפארת ויסור דהשניע השפע למטה. והאדם הפועל בעבורתו התעלות המלכות יזכה לקבל הארה והשגה מאות; תרין נהורין : (ט) היינו מדת החסר. רבי שמעון דורש אשרתך לפעול בעבודתי שהשם אלהים שהיא המלכות תורוג עם התפארת הכולל ששת הכפירות מן היסו"ר שנקרא אל"י ער ההסר שנקרא את"ה. והגם שסתם השם א"ל מורה על ההסד אבל מבואר בכפרי קבלה שושם א"ל ישתמש גם אל ספירות היסור כמו א"ל ח"י שהוא היכור. וא"ל שר"י היינו יסוד ומלכות. ויש לומר שהשם א"ל בצירות יו"ד מרמו בוראי על היפור בשביל האות יו״ר ו

לשון הוהר תהלים סג–סד–סה לשון קודש

> אדוקים אליך. בארץ ציה ועיף בלי מים. מהו בלי מים. שאין שם אור התורה שהיא האור של המאור העליון. כן בקדש חזיתיך, מהו כונתו. אלא כן בקדש חזיתיך. אע״פ שאני במדבר הזה במקום שאין בו קדושה. אני מסתכל אליך להתדבק בך. ואני משתוקק

> אליך לחזות עוזך וכבודך: (י״ח) דבקה נפשי אחריך בי תמכה ימינך. אמר רבי חייא מקרא זה יש לעיין בו. דבקה נפשי אחריך. למי שדוד המלך היה מתדבק בנפשו תמיד אחר הקב״ה. ולא היה דואג על ענינים אחרים שבעולם. אלא להתדבק נפשו ורצונו בו. וכיון שהוא היה מתדבק בהקב״ה תמך בו הקב״ה ולא עזבו. מכאן לאדם שבא להתדבק בהקב״ה אוחז בו הקב״ה ואין עוזב אותו: ד״א דבקה נפשי אחריך. שתתעטר המדרגה שלו למעלה (י) שהרי כאשר תתדבק אותו המדרגה שלו במדרגות העליונות לעלות אחריהן. אז בחינת הימין אוחזת בו להעלותו ולחבר אותו בחבור אחד כראוי. כמש״כ (תהלים קלט) ותאחזני ימינך. וכתוב וימינו תחבקני. וע״כ בי תמכה ימינך. וכאשר הקב״ה אוחז בו בכן כתוב שמאלו תחת לראשי וימינו תחבקני. ונעשה יחוד האחד וחבור האחד. וכאשר נעשה חבור האחד או נתמלאית אותה המדרגה שלו ונתברכת. וכאשר היא נתמלאית אז כל אותן הצנורות נתמלאים לארבעה צדדי העולם. וכל העדרים מקבלים שפע

כל אחד ואהד לצר שלו: (א-קסג:)

70

ישמה צריק בה׳ וחסה בו ויתהללו כל ישרי לב. אמר רבי שמעון כתוב (ישעי' ני) הצדיק אבד.

הרי ביארנו הענין. הצדיק נאבד לא כתיב אלא הצדיק אבד. מכל אותן פני המלך לא נמצא מי שאבד אלא צרי״ק (ה) אבד בשני צדדים. אחד שאין שרויות בו ברכות כבתחלה. ועוד שנתרחקה ממנו בת זוגו שהיא כנסת ישראל (נ) נמצא שהצריק אבר יותר מהכל. ולעתיד לבוא כתיב (זכרי׳ ט) גילי מאר בת ציון הריעי בת ירושלם הנה מלכך יבא לך צדיק ונושע הוא. צדיק ומושיע לא כתיב אלא צדיק ונושע הוא. הוא נושע בודאי. וזה נתבאר: (ב-ני .)

שומע תפלה צדיך כל בשר יבאו. למד רבי יוסי כתוב שומע תפלה עדיך וגו׳. שומע תפלה.

'n

זיו הזרור

: דרגא דיליה היינו מדת המלכות שהיא בכחינת נסש:

9

(6) היינו ספירת היסוד צדיק: (כ) הייצ השכינה הקרושה שעליה נאמר והנה אוסן אחד בארץ כירוע:

מה תפלה עדיך כל בשר יבאו. תאכא רבי י.סי

שומע כתיב שומע תפלה עדיך וגו׳. שומע תפלה. 67

70

ישמח לדיק בה׳ וחסה בו ויתהללו כל ישרי לב. אמר רבי שמעון כתיב (ישעי' נו) הלדיה אבד. והא אוקימנא מלי. הלדיק נאבד לא כתיב אלא הלדיק אבד. מכל אינון אנפי מלכא לא אשתכח דאבד אלא (א) אבל בתרי סטרי. חד דלא שראן ביה לדי״ה ברכאן כד בקדמיתא וחד דאתרחקית מניה בת זוגיה דהיא כנסת ישראל (י) אשתכה דלדיק אבד יתיר מכלא. דאתי כתיב (וכרי׳ ט) גילי מאד בת ליון 62253 הריעי בת ירושלם הנה מלכך יבא לך לדיק ונושע הוא. לדיק ומושיע לא כתיב אלא לדיק ונושע הוא.

הוא נושע ודאי. והא אתתר: (כ-יי.)

מהו בלי ועיף בלי מים. דנהורא דאורייתא נהירו כן בקלש באתר 67 במדברא 6267 לע״ג אנא חמי לך לאתדבקא. ותאיב הכי. הבתרך למחמי עווך וכבודך: (י"ה)

נפשי אחריך בי תמכה זמיכך. אמר רבי דבקה חייא האי קרא אית לאסתכלא ביה. דבקה נפשי בגין דדוד מלכא הוה מתדבק נפשיה תדיר אמריר. למלין אחרכין **היים** 651 דקב״ה. אבתריה דעלמא. אלא לאתדבהא נפשיה ורעותיה ביה. וכיון דאיהו הוה מתדבק בקב"ה הוה תמיך ביה ולא שבקיה. מכאן לב״כ כד אתא לאתדבקא בקב״ה אחיד ביה קב״ה ולא שביק ליה: ד"א דבקה נפשי אחריך. לאתעשרא אתדבק ההוא 72 לעילא (י) דהא דרגיה בתרייהו. כדין דרגא דיליה בדרגין עלאין לסלקא ימינא אחיך ביה לשלקא ליה ולחברא ליה בחבורא חד כדקא יאות. כד"א (תהלים קלט) ותאחוני ימיכך. וכתיב וימיכו תחבקני. וע״ד בי תמכה ימיכך. וכד אחיד ביה הב״ה כדין כתיב שמאלו תחת לראשי וימינו תחבקני. ואיהו יתודא הדא וחבורא מדא. וכד איהו מבורא חדט כדין אתמליא ההוא דרגא דיליה ואתברכא. וכד איהי אתמליא כדין כל אינון רהשין אתמליין אתשקיין עלריא וכלהו -דעלמא. לארבע סעריו כל חד וחד לשעריה : (א-קסג :)

דקיקא לגבך. בארך ליח מים. דלית תמן נהירו עלאה. כן בקדש חזיתיך. מאי פעמא. אלא מזיתיך. דאיהו

לשון הזהר

133 1

ມກາຣ תפלה. שומע דה קב״ה. רבי חוקיה אמר 656 תפלה. ບກາຮ מהו .5% מבעי תפלות דכתיב תפלה. דאיהי דה כנסת ישראל (תהלים קט) ואכי תפלה. ודוד בגין כנסת ישראל קאמר לה, ומאי דאמר ואני תפלה כלא חד (א) וע"ד שומע תפלה. ודה תפלה של יד דכתיב (שמות יג) על ידכה בשעתה דגופה שריה בה״א (ג) עדיך כל בשר יבאו. בלערה במרעין במכתשין. כד"ה (ויקרה יג) ובשר כי יהיה בעורו. את הנגע בעור הבשר. הבשר החי. ובנ״כ לא כחיב כל רוח יבאו. אלא כל בשר יבאו. ומהו עדיך. אלא כמה דאתמר והוצא אל הכהן. דא הוא קב״ה. הה״ד עדיך כל בשר יבאו: (ג-מט .)

דברי עונות גברו מני פשעינו אתה תכפרם. אמר רבי חייא האי קרא קשיא. דלאו סופיה רישיה נרמיה אלא דוד בעי על ולאו רישיה סופיה. אמר ולבתר בעי על כלא. דברי עונות גברו מני. דוד אנא ידענא בגרמי דחבנא. אבל כמה חייבין איכון בעלמה דהתגברו הובייהו עלייהו יתיר מני (ג) הואיל וכן. לי ולהון פשעיכו אתה תכפרס. תא חזי בשעתא דחייבין סגיאין בעלמא איכון סלקין עד ההוא אתר דספרי דחייציא אתפתחו. כד"א (דניאל ז) דיכא יתיב לעילא ספר והסות פתיחו. דדוד איהו (ד) ובגין דדברי עוכות גברו מני על דא פשעיט וספריו אתה תכפרס: (א-קנ:)

אשרי תבחר ותקרב ישכן חלריך נשבעה בפוב ביתך קדש היכלך. אמר רבי יוסי תניכן אתר דמאריהון דתשובה קיימי ביה בההוא עלמא. לדיקים במורים לית לון רשו לקיימה ביה. בגין החיכון קריבין למלכא יתיר מכלהו. ואינון משכי עלייהו ברעותא דלבא סגיא לאתקרבא למלכא. תא יתיר ובחילא מתוקנין ליה לקב״ם בההוא עלמא. לון ללדיקים. כל חד וחד לפוס אתריו כמה ובכלהו בי מותבי דרגיה כדקא חזי ליה. כתיב אשרי תבתר ותקרב ישכון לגביה דסלקין איכון לוז קריב חלריך. דקב״ה נשמתין מתתא לעילא. ולאתאחדא באחסנתיהון דאתתקנן חלריך. אלין אתרין ודרגין לבר. כדיא (וכריה ג) ונתתי לך מהלכים בין ישכן לקו. ומאן איכון. בין קרישיו איהו דרגא והאי . თბრთ סטומליס שליחו איכון 67 לדרגא דוכאיו ומאו עלאין. שליחותה ועבדין מלאכין. כאיכון עלמא דמאריהון. בגין דאלין אתקדשו תדיר דמארי תדיר ברעותה כגווכה דה מהן דהסתהב בקדושה ולה הסתחבו. בהאי עלמא איהו משיך עליה רוח מסאבא. וכד נפק נשמתים כין ומדוליה ליה מסאבין מניס מסאבין

זה הקב"ה. רבי חוקיה אמר שומע תפלה. שומע תפלות היה צריך לומר. מהו שומע תפלה. אלא תפלה היינו כנסת ישראל שהיא נקראת תפלה. שכתוב (תהלים קט) ואני תפלה. ודוד בשביל כנסת ישראל אמר כן. ומה שאמר ואני תפלה הכל אחד (6) וע״כ שומע תפלה. וזו תפלה של יר שכתוב (שמות יג) על ירכת בה"א (כ) עדיך כל בשר יבאו. בשעה שהגוף שורה בצער ביסורין במכאובים. כמש״כ (ויקרא יג) ובשר כי יהיה בעורו. את הנגע בעור הבשר. הבשר החי. ולפיכך לא כתוב כל רוח יבאו. אלא כל בשר יבאו. ומהו עדיך. אלא כמו שנאמר והובא אל הכהן. זה הוא הקב״ה. זש״כ עריך כל בשר יבאו: (ג-מט:)

דשון כורש

דברי עונות גברו מני פשעינו אתה תכפרם. אמר רבי חייא מקרא זה קשה. שאין סופו תחלתו ואין תחלתו סופו. אלא דור ביקש על עצמו תחלח ואח״כ ביקש על כלם. דברי עונות גברו מני. אמר דוד אני יודע בעצמי שםטאתי. אבל כמה חוטאים יש בעולם שעונותיהם התגברו עליהם יותר ממני (ג) הואיל וכן. לי ולהם פשעינו אתה תכפרם. בוא וראה בשעה שנתרבו חוטאים בעולם הם עולים ער המקום ההוא שספרי הרשעים פתוחים. כמש״כ (דניא ז) דינא יתיב וספרין פתיחו. ואותו הספר הוא למצלה ממדרגת דוד (ז) ומפני שדברי עונות גברו מני על כן פשעינו אתה תכפרם: (א-קנ:)

אשרי תבחר ותקרב ישכן חצריך נשבעה בטוב ביתך קדש היכלך. אמר רבי יוסי למדנו שהמקום שבעלי תשובה עומרים בו בעולם ההוא. צריקים גמורים אין להם רשות לעמוד בו. לפי שהם קרובים למלך יותר מכלם. והם משכו עליהם ברצון הלב ביותר ובכה גרול להתקרב אל המלך. בוא וראה הרבה מקומות מתוקנים יש לו להקב״ה בעולם ההוא. ובכלם בתי מושב לצריקים. כל אחד ואחד לפי מדרגתו כראוי לו. כתוב אשרי תבחר ותקרב ישכון חצריך. שהקב״ה מקרבם אליו בשעה שעולין אותן הנשמות מלמטה למעלה. ולהתנחל בנחלותיהן המוכנות להן. ישכן חצריך. אלו המקומות והמדרגות שמבחוץ. ואיזה הם. כמש״כ (זכרי׳ ג) ונתתי דך מהדכים בין העומדים האלה. וזהו מדרגה בין מלאכים הקרושים העליונים. ואותן הזוכים למררגה זו הם נעשין שלוחים של רבון העולמים כאותן המלאכים. ועושין שליחות תמיד ברצון רבונם. לפי שאלו התקדשו תמיד בקרושה ולא נטמאו. כרמיון זה להיפוך מי שנטמא בעולם הזה הוא המשיך עליו רוח טמא. כאשר נשמתו יוצאה ממנו מטמאין אותה ומדור שלה בין אותן הטמאים

זיו הזהר

סה (6) רבי חזקיה אומר שמדת המדכות נקראת תפלה. והמכוון שהקכ״ה שומע מה שמדת המדכות תבקש עכור ישראל. וכיון שהיא שורש דוד לכן אמר זאני תפלה. בשכיל מדת המלכות והשכינה הקרושה. כיון דכלא תד. פיי ששורש נשמתו והשכינה הקרושת מסקור אחד הן: (ג) תפלה של יד רמו על מדת המלכות יד כהה שאין לה אור של עצמה כמו הלכנת: (ג) נראה לי שבך פירושי. דאתגברו הובייהו עלייהו יתיר מני. כונהו שמה שהתגברו עליהם עונותיהם הוא ממני. פי׳ שאני אשם כוה. שכאשר נשיא חוזא מביא זאת לאשמת העם שהם יקילו לעצמם להמוא יותר, וזהו שאמר דוד שכיון שאני אשם בהמאות העם כי מה שעונותיהם גכרו דוא ממני. דכן אני מבקש שכמו שתכפר פשעי כן תכפר גם פשעיהם. ומפרשי הזהר נדחקו כאן בהנם: (7) זה הספר הוא במקום ססיה

לשון כורש

תהלים מה לשון הזהר

הטמאים. ואלו הם המזיקים שבעולם. כי כמו שנמשך האיש בגופו בעולם הזה כך הוא מדורו וכך נתמשך בעולם ההוא. ואותן רוחות טמאים מטמאים אותו ומכניסים לו לגיהנם. בוא וראה מי שהתקדש ושמר עצמו בעולם הזה שלא יטמא. מדור שלו בעולם ההוא בין אותו מלאכים קרושים העליונים ועושים שליחות תמיד. והם עומדים בחצר. כמש״נ (שמות כז) את חצר המשכן. ויש אחרים שהם מבפנים יותר ואין הם בחצר אלא בבית. כמש״כ נשבעה בטוב ביתך. אמר דוד נשבעה בטוב ביתך. כיון שאמר ישכן הצריך מפני מה כתוב נשבעה בטוב ביתך. ישבע בטוב ביתך היה צריך לומר כמו שכתוב ישכן. אלא הרי למדנו אין ישיבה בעזרה אלא למלכי בית דור בלבר (ה) ויש מקום לחסידים גדולים שנכנסים לפני ולפנים. ואיזה הם. שנאמר (במדבר ג) והחונים לפני המשכן קדמה לפני אהל מועד מזרחה משה ואהרן ובניו וגו׳, והרבה מדורגם על מדורים ומאורות על מאורות מתפשטים בעולם ההוא. וכל אחד מתבייש מן המאור של חברו. כמו שהמעשים נבדלים בעולם הזה. כן גם המקומות והמאורות נברלים בעולם ההוא: (א-קכט:)

רבי יצחק אמר אשרי תבחר ותקרב ישכן חצריד. אשרי חלקו של האדם שהקב״ה בחר בו והקריבו לשכון בתוך היכל הקדוש. שכל מי שהקב"ה בוחר בו לעבודתו הוא נרשם עם הרשימות שלמעלה. להכיר שהרי הוא נבחר מלפני מלך עליון הקדוש לשכון במדורו. וכל מי שנמצא בו רושם ההוא יעבור בכל השערים שלמעלה ואין מי שימחה בירו: (ב-צט:)

פתח יהודי ההוא ואמר, אשרי תכחר ותקרב ישכן הצריך נשבעה בטוב ביתך קדוש היכלך. בתחלה חצריך אח״כ ביתך ואח״כ היכלך. זה פנימי מזה וזה למעלה מזה (ו) ישכן חצריך בתחלה. כמש״כ (ישע׳ ד) והיה הנשאר בציון והנותר בירושלם קרוש יאמר (ו) נשבעה בטוב ביתך אח״כ. כמש״כ (משלי כו) בחכמה יבנה בית. החכמה תבנה בית לא כתוב. שאם היה נכתב כן היה משמע שהחכמה בית תבנה (ה) אלא כתוב בחכמה יבנה בית. על דרך הכתוב ונהר יוצא מעדן להשקות את הגן. קרוש היכלך אח״כ. זהו שלימות

מסאבין. ואלין איכון מזיקין דעלמא. דכמה דאתמשך ב״כ גרמיה בהאי עלמא הכי הוא מדוריה ואתמשיך בההוא עלמא. ואינון רוחי מסאבי מסאביו ליה ואעליו ליה לגיהנם. הא חזי מאן דאתקדם ונסיר דלא אסתאב. בהאי עלמא גרמיה מדוריה בההוא בין איכון קדישין עלאין ועבדין עלמא שליחותא תדיר. ואלין קיימי בחלר. (במות כוֹ) את חלר 6"72 המשכן. ואית אחרנין דאינון לגו יתיר דלאו אינון בחלר אלא בביתא. כד"א לשבעה בטוב ביתך. אמר דוד נשבעה בטוב ביתך. כיון דחמר ישכן חלריך נשבעה בטוב ביתך. כתיב - 16n6 3103 ນລະນ דכתיב ישכן. אלא כמה ליה מבעי ביתר 65 নংন תנינן לית ישיבה בעורה למלכי' בית 717 בלחודייהו (ה) ואית אתר עליוכין דעיילו להסידי כדכתיב (נמדגר ג) והחונים איכון. לגו. ומאו לפני המשכן קדמה לפני אהל מועד מזרחה משה ואהרן ובכיו וגו׳. וכמה מדורין על מדורין וכהורין על נהורין מתפרשאן בההוא עלמא. וכל אכסוף סל מנהורא דחבריה. כמה דעובדין אתפרשן בהאי עלמא. בההוא ונהורין דוכתין כמי 100 מתפרשו עלמא: (א-קכט:)

רבי ילחק אמר אשרי תכחר ותקרב ישכן חלריך. זכאה חולקיה דההוא בר נש דקב״ה אתרעי ביה והריב ליה למשרי בגו היכלא הדישא. דכל מאן דאיהו אתרעי ביה לפולהניה רשים הוא מרשימין רלטילא. דהא הוא אתבחר מקמיה דמלכא למכדע קדיבא עלאה למשרי במדורוי. וכל מאן דאשתכה ביה ההוא רשימא תעבר בכל תרעין דלעילא ולית דימחי בידוי : (כ-לט:)

פתח ההוא יודאי ואמר. אשרי תבחר ותקרב ישכן הלריך נשבעה בטוב ביתך קדוש היכלך. בקדמיתא הלריך לבתר ביתך ולבתר היכלך. דא פנימאה מן דא ודא לעילה מן דה (י) יבכן הלריך בקדמיתה. כד״ה (ישמי׳ ז) והיה הכשאר בליון והכותר בירושלם קדוש יאמר לו (י) נפבעה בטוב ביתך לבתר. כד"ה (מכלי כד) בהכמה יבנה בית. החכמה תבנה בית לא כתיב. דאי כתיב הכי הוה משמע דחכמה בית אבני (ח) אלא בחכמה יבנה בית. היינו דכתיב ונהר יולא כתיב מעדן להבקות את הגן. קדום היכלך לבתר. דא הוא

זיו הזהר

שלימות

(ה) לכן אמר נשבעה בטוב ביתך. בשביל עצמו וצאצאיו מלכי בית דוד: (ו) הבית פנימי מן החצר. וההיכל גבוה מן הכית, הרי כאן ג' מדרגות הצר בית והיכל: (ז) הצריך היינו ציון וירושלים כנגד יסור ומדכות: (ת) כאן נדחקו מפרשי הזהר במחילא כבודם. הגירסא שבוהר כך הוא. החכמה יכנה בית לא כתיב. ראי כתיב הבי הוה משמע ההכמה כית אקרי, ויש מפורשים רוצים לרחוק ברוחק גדול לקיים הגירסא. ויש רוצים לכחוק וכתבו שוה כעות אבל לא הקנו בגירכא אחרת. וכל מודה על האמת ומביו ברקדוק הלשון רואה שיש כאן טעותים. אבל אין צורך למחוק הבל ודי להקן כמו שהכנתי בפנים והכל נכון בס"ד. והכי פירושא רה.ה בספרי הקברה פיצום שהכנוי בית וכן הכנוי היכר מרסו על מית המרכות. אכל כמעם אין כלל בלי חוץ, וכאן רוצת בעל המאמר להוביח שהכנוי בית מרמו על התפארת והכנוי היכל מרמו על הבינה. וזהו שאומר שאילו נכתב החכמה תבנה בית, והיינו הפעד תבנה בבנין קל. היה במשמע דחכמה כית אבני. פי' שהחכמה תבנה הכית שאחריה. ואין זה כי אם הכינה שהיא אחר התכמה. ולפי זה הי' סוכרח לפרש כאן ביתך על הבינה והיכלך על ההפארת. זוה דוחק כיון שהיכל סורנה יותר נרולה, כון בית. והיא הכינה גדולה כין התפארת. אבל ביון שכתוב בהכמה יבנה בית בבנין נפעל יש לפרש שאין החכמה היא הבונה הבית שאתריה. אלא שבכת ההכמה נכנה הבית ע"י בונה אחר. וא"כ נכון לפרש שבכת התכמה נכנה הבית שהוא התפארת ע"י בונה אחר שהיא הבינה שמקומה בין ההכמה ובין התפארת. ווהו שאומר בסוד הכתוב וגהר יוצא מעדן להשקות את הגן. שהבינה יוצאה מן החכמה עם חשפע שמקבלת מן ההכמה להשקות את הגן אשר בתוכו עין החיים שהוא התפארת ועץ הדעת מו"ר שהיא המלכות. כי הבינה היא אם הבנים. ועתה לפי זה שפיר יפורש הכתוב ככדר מלמטה למעלה. ישבן חצריך, מוכב על הכפירות ימוד ומלכות. נשבעה במוב ביתך מומב על התפאר קרוש היכלך מוכב על הבינה שהיא שלימות הכל משפעת לכל ומתקנת וממתקת הכל. וות פירוש אמת בעוהשיי : 9

134

÷

שלימו דכלא. דהכי תנינן מהו היכל. כלומר ה"י כ"ל. האו והאי (ש) וכלא אשתלים כחדא רישא דהרא מאי מוכח דכתיב אשרי תבחר ותקרב ישכן הלריך. האי .7"37 קרבנא קמי בריה דאקריב 160 רעות דקב"ה בההות קרבנת ותתרעי ביה. וקריב ליה ושוי מדוריה בתרין אידרין ואחיד להאי ולהאי (י) דאינון תריו אתהשרו כחדא. דכתיב ישכן הלריך. הלריך 70 הדמאי תסידי כך בגיני תרי. 1671 לקרבנה דה פתחי והמרי. השרי מקריבין בנייהו דקיימי עליה ואיכוו תבחר ותקרב ישכו חלריך. אמרי. נשבעה בטוב ביתך קדוש היכלך. לבתר מברך אשר קבויצל להכניסו בבריתו של אברהם אבינו. ואינון דקיימי עליה אמרי. כשם שהכנסתו לברית כן וכו׳.. אמר רבי אבא ודאי כך הוא ויאות מלה. ומאן דלא אמר הכי אפיק גרמיה מעשרה חופות דומין קב"ה בעלמה דחתי. וכלהו מתקשריו ללדיהיה למעבד בהאי. ובג"ר עשרה מלי דמהימכותא אית בהאי קרא ותקרב ישכן תלריך וגו׳. וכל מלה תבתר תשרי ומלה חד חופה אתעביד מינה: (א-נד:)

### 10

לכו וראו מפעלות אלהים נורא עלילה על בני אדם. רבי ילחק פתח (איוג לו) והוא מסיבות בתחבולותיו לפעלם כל אשר ילום על פני ותהפך ארליה. אם לשבע אם לארלו אם לחסד ימלאהו. תבל קב״ה מסבב סבובין דעלמא ואייתי קומרין טהירין עובדוי. ולבתר מהפך לון ועביד לון למעבד עביד תהבולין כגונא אחרא. ובמאי. בתחבולותיו. כאיכון קדמאי. סבובין לאפכא לון ולאו 33D11 בגין פעלם דבני נשא. כמה דאינון עבדין לפעלם. עובדין הכי מהפך לון. כל אשר ילום על פני תבל עובדין דבני נשא מהפך לאינון בגיז .766. מסיבות ככל מאי דאיהו פקיד לון על פני תבל ארלה (א) רבי אלעור אמר והוא מסיבות מתהפך. הקב״ה

### שלימות תכל. שכך למרנו מהו היכל. כלומר ה״י כ״ל. זו וזו והכל נשתלם כאחר (ט) התחלת המקרא על מי מורה שכתוב אשרי תבחר ותקרב ישכן חצריך. זה מי שמקריב את בנו למול שהוא כקרבן לפני הקב״ה. רצון הקב״ה בקרבן זה וחפץ בו. ומקרב אותו ומשים מדורו בשתי החצרות ונאחז לזה ולזה (י) שאותו השתים מתקשרים כאחר. שכתוב ישכן הצדיך. הצריך ודאי שתים הן. ולפיכך חסידים הראשונים כאשר הקריבו את בניהם לקרבן הזה פתחו ואמרו. אשרי תבחר ותקרב ישכן הצריך. ואותן העומדים אצלו אמרו. נשבעה בטוב ביתך קדוש היכלך. אח״כ מברך אשר קבו״צ להכניסו בבריתו של אברהם אבינו. ואותן העומרים אצלו אמרו. כשם שהכנסתו לברית כן וכו׳ . אמר רבי אבא וראי כך הוא ונכון הרבר. ומי שאינו אומר כן מוציא עצמו מעשרה החופות שעתיד הקב״ה לעשות לצריקים בעולם הבא. וכלן נקשרות במקרא הזה. ולפיכך עשר תיבות של האמונה יש במקרא הזה אשרי תבחר ותקרב ישכן חצריך וגו׳. וכל תיבה ותיבה חופה אחת נעשה ממנה: (א-צר:)

פשון קורש

135 10

### סו

לכן וראו מפעלות אלהים נורא עלילה על בני אדם. רבי יצחק פתח (איוב לו) והוא מסיבות מתהפך בתחבולותיו לפעלם כל אשר יצום על פני תבל ארצה. אם לשבט אם לארצו אם לחסר ימצאהו. הקב״ה מסבב סבות בעולם ומביא חומרים נסתרים היוליים לעשות מעשיו. ואח״כ מהפכם ועושה אותם באופן אחר. ובמה. בתחבולותיו. עושה תחבולות ומסבב סבות להפכם שלא יהיו כמו שהיו מקודם. לפעלם. בשביל פעלם של האנשים. כמו שהם עושים מעשיהם כך נתהפך להם. כל אשר יצום על פני תבל ארצה. בשביל מעשי האנשים הוא מהפך לאותן מסיבות ככל מה שהוא מצוה אותם על פני תבל ארצה (ה) רבי אלעזר אמר והוא מסיבות מתהפך. הקב״ה

#### זיו הזהר

תהפים מה–מו

(ט) ירצה בזה לפרש כי הגם שכמעט בכל מקום כינוי היכל מוסב על המלכות. כידוע בסוד הכתוכ וה' בהיכל קדשו. דהיינו התפארת בהמלכות. כי היכיל בגי' השם אדני שהוא שם המלכות. אכל כאן צריך לפרש שהכינוי היכל מוכב על הכינה שתיא היכל לתכמה. ומפורש כלומר ה"י כ"ל. בוונתי שאות ה"י כמילוי יו"ד רמו על ה"י הראשונה משם הו"ה כ"ה שורש הבינה. וכן גם תיבת בייף שהיא בגי תמשים מרמו על נו"ן שערי בינה. ווהו שאמר נ״ב האי והאי וכלם אשתלם בחדא. פי׳ הן ה״י והן כ״ל שתיהן רמו על הבינה והכ? נשתלם כאחד. פי׳ ששתיהן מרסוות על מררגה אחת שחיא הבינה: (י) פי׳ שע״י מצות מילה נאחו בשתי הקרושות של שתי המפירות יסוד ומלכות :

םן (6) מאמר זה הוא ענין עמוק מחקרי ברבר השנחת הבורא בהנהגת העולם כפרטיות שנראה בזה השתנות נויצון הבורא מרצון אל רצון אתר. כי הלא כתוב אני ת' לא שניתי. ואיך יפעל מעשי הנכראים לשנות רצון הכורא. ואיך שייך ישוב הדעת בדעת הבורא שהוא פשוט בתבלית הפשטיות. ועל פי מאמר זה יובן שאין שום השתנות ברעת ורצון הבורא. אלא שההשתנות מרע לטוב או הבורא שהוא פשוט בתבלית הפשטיות. ועל פי מאמר זה יובן שאין שום השתנות ברעת ורצון הבורא. אלא שההשתנות מרע לטוב או משוב לרע נעשה ממילא על פי מעשה התתתונים. בי העולם מעשי התהתונים תתבלבל המכונה לפעמים לצד ימין והכל מוב ולפעמים לצק הכורא להנהגת עולם הזה בשעת בריאת העולם שעיפ מעשי התהתונים תתבלבל המכונה לפעמים לצד ימין והכל מוב ולפעמים לצק שמא? ואו נולד ממילא כמה מיני מקרים רעים בעולם. ועדי המבת מעשי התחתונים נהפך הגלג? ונסתובב ממילא המכונה לצד הימין זנהפך הכל לטוב. וותו שאנו אומרים בנוסה הודוי סרנו ממצותיך וממשפטיך המובים ולא שוה לנו. רצה לומר שבעבור זה אין מתנהג אצלנו בשוה כדרך ישר רק שנעשה המישור למעקשים. והיינו ככתוב אולת אדם תסלף דרכו ועל ה' יועף לבו. ועפ"ו יובן הבתוב לכו הזו מפעלות אלהים נורא עלילה על בני אדם. שקשה להבין כונתו בפשוט. וגם אין מובן המשך הפסוקים הפך ים ליכשה. ועתה בך יפורש. לכו הזו מפעלות אלהים. כלומר לכו והבינו שכל מה שנולד בעולם הכל הוא מפעלות אלהים בהשנחה פרמיות. הן מות

תהלים כו-כז לשון הזהר לשון קורש 136

> הקב״ה מסבב סבות ומביא מעשים בעולם להתקיים. ולאחר שחושבים האנשים שיתקיימו אותן המעשים מהפכם הקב״ה לאותן המעשים מכפי מה שהיו בתחלה. בתחבולותיו. בתחבולתו כתיב. כאומן הזה שהוא עושה כלי חרס. בעוד שמשקולת הגלגל ההיא מסובבת לפניו. חושב לעשות כרמיון זה עושה. חושב לעשות כדמיון אחר עושה. מהפך כלי זה לכלי אחר. לפי שמשקולת הגלגל ההיא מסובבת לפניו. כך הקב״ה מהפך מעשיו שהוא עושה. בתחבולתו כתוב חסר יו״ר, ואיזה היא תחבולתו. זה בית דין שלמטה שהיא משקולת הגלגל שמסובבת לפניו. ועל דרך זה מהפך הכלים מן כלי זה לכלי אחר. וכל זה כפי פעלם של האנשים. אם מטיבים האנשים מעשיהם אז משקולת הגלגל ההיא יסובב אותו לימין. ואז נעשים מעשים בעולם להטיב להם כראוי. ומשקולת הגלגל תסובב תמיד בלי הרף בצד הימין ההוא. והעולם מתגלגל בו באותו הצד. ואם האנשים מריעים מעשיהם. תחבולתו המטובבת תמיד בסיבוב הימין. הקב״ה יסובב אותו לצד השמאל ומהפך המסיבות. והכלים שנעשו בתחלה (לצד הימין יתהפכו ויסובבו) לצד השמאל, ומשקולת הגלגל יסובב [לצר השמאל] ונעשים מעשים בעולם להרע לאנשים. ומשקולת הגלגל תסובב לאותו הצד עד שהאנשים חוזרים להיטיב מעשיהם. ולפי שמשקולת הגלגל תולה במעשה האנשים על כן מתהפך בתחבולתו לפעלם וכפי פעלםן. ותמיד לא ינוח (בלי סיבוב): (א-קט.)

10

אלהים יחננו ויברכנו יאר פניו אתנו סלה. אמר רבי אלעזר בוא וראה בשעה ההיא שרוח צפון נתעורר והיה דופק באותן הנימין של הכנור. קם דוד המלך ומשבח ומהלל למלך הקרוש והיה מתיגע בתורה. והכנור היה מנגן ואמר שירה. ואיזו שירה היה אומר. בוא וראה בשעה שהקב״ה גתעורר לכל אותו המרכבות לתת להם טרף (ה) כמו שביארנו שכתוב (משלי לא) ותקם בעוד לילה ותתן טרף לביתה אז כלם בשמחה פותחים וחק לנערותיה. זאומרים. אלהים יחננו ויברכנו יאר פניו אתנו סלה

הקב"ה מסבב סבובין ואייתי עובדין בעלמא לאתקיימא. ולכתר דחשיבו בני כשא דיתקיימון אינון עובדין קב״ה מהפך לון לאיכון עובדין מכמה דהוו בקדמיתא. בתחבולתו כתיב. כהאי אומנא דעביד בתחבולותיו. סיקלא אסתחרת דההיא מאנין דחרסא. בעול קמיה. חשיב למעבד כגוונא דא עביד. חשיב למעבד כגוונה החרה עביד. מהפך מאנה דה למאנה דה . בגין קב״ה קמיה. כך הסתמרת טיהלא דההיא בתחבולתו חסל לאיהו עביד. עובדוי מהפך כתיב, ומאן איהו. דא בי דינא לתתא דאיהו 7"11 מהפך 67 301 קמיה. דאסתרת טיהלא מאליו ממאנא דא למאנא אחרא. וכל דא כפי פעלם עובדיהוו מטיבין בני נשא נשא. אי 1337 ההוא שיקלא דסחרא אסחר ליה לימינא. וכדין אתעבידו עובדין בעלמא לאוטבא לון כדקא יאות. וטיקלא אסחרת תדיר ולא שכיך בההוא ספרא דימינא. ועלמא מתגלגלא .6563365 655 :25 106 ביה. תחבולתו דאסחר תדיר והוה קיימא באסחרותא דימינא. קב״ה אסחר ליה בסטרא דשמאלא ומהפר מסיבות. ומאנין דהוו בקדמיתא [לסטר ימינא אסתחרו] לההוא סטר שמאלא. וכדין טיקלא סחרת [לסטר שמאלא] ואתעבידו עובדיןבעלמה להבהשה לון לבני נשה. וטיקלה הסחרת לההוא סטרא עד דבני כשא תייבין לאוטבא עובדיהון. וטיקלא קיימא בעובדין דבני כשא ועל דא מתהפך בתחבולתו לפעלם [כפי פעלם] . ולא קיימא תדיר (בלא סתרא): (א-קט.)

### 10

אלהים יחננו ויברכנו יאר פניו אתנו סלה. אמר רבי אלעזר תא חזי בההיא שעתא כד רוח אתער והוה בטש באינון נימין דכנורא. 2005 דוד מלכא קם ושבח ואודי למלכא קדישא והוה אשתדל באורייתא. וכנורא הוה מנגן ואמר שילה. ומאי שירה הוה קאמר. תא חוי בשעתא דקב"ה אתער לגבי כל איכון רתיכין למיהב לון טרף (א) כמה דאוקימנא דכתיב (משלי לא) ותקם בעוד לילה ותתן טרף לביתה פתחי בחידו כלהו כדין לנערותיה . ומק אתנו פניו יחנכו ויברכנו יאר אלהים ואמרי. סלה

#### זיו הזהר

והן רע והן ההתהפכות והשתנות מטוב לרע ומרע לטוב. ואם תחקור ותקשה איך שייך אצל הכורא הפשוט כתכלית הפשטות השתנות ברצונו ודעתו. וע"ו אומר גורא עלילה על כני אדם. רצה לומר שהעלילה של בני אדם היינו המעשה שלהם היא כעצמה גורא על בני אדם וצריכים להתירא מן העלילה שלהם כי כפי העלילה כך היא האכילה. וזהו שכתוב תיסרך רעתך ונו'. ועתה יוכן ג"כ המשך הפסוקים ואומר שאין לחשוב שהמכונה ההיא נעשית כמו דבר מבעי והמכע כל תשתנה לעולם. ע"ו אומר שכאשר הקב"ה רוצה הוא משרד גם כח הטבע של המכוגה ההיא. כי הלא הגם שעם ישראל היו אצל הים במצכ כזה שהשמן היה מקמרג וצועק מה גשתנו אלו מאלו כירוע. מ״מ מצא הקב״ה לנכון לעשות היפוך אותו ההנהנה של המכונת ההיא. והסך ים ליבשה מה ານພ אי סדר ההנהנה של אותה המכונה לא היה צריך להיות כן כי בכל אופן ואופן הוא מושל בנכורתו עולם. ואין נכול לנכורתו. וכל זה הוא ענין עמוק מאד שעל זה גאמר כי לא מחשבותי מחשבותיכם :

(h) גם כמאמר זה עלו קמשונים שיבושים ודילוגים כהזהר כמובא במפרשי הזהר. וכעזהש"י חקגתי ושמתי המעקשים "מישור: אינון רתיכין היינו השבעים שריר של אומות העולם תובעים מן המלכות שפע פרגכה עבור האומות : 8 g

לשון קודש

137 100

סלה (ג) כד רוח לפון אתער ונחית לעלמא נשיב ואמר. דרכך בכל גוים ישועתך (ג) כנור בשעתא לדעת בארד דאיהו מכגלא ביה בההוא רוחא פתח ואמר. יודיך עמים אלהים יודיך עמים כלם (ד) (ורוח לפון כשיב ואמר. לאמים כי תשפע עמים מישר ולאמים ישמחו ויכלנ בארץ תנחם כלה (ה) וכנור אתיב תו ואמר. יודיך עמים אלהים יודיך עמים כלם.] ודוד כד הוה קם ואתער עליה רוח קדשא פתח ואמר. ארך נתנה אלהים וייראו יבולה יברכנו אלהים אלהינו יברכנו אותו כל אפסי ארץ (י) בגין לאמשכא מיבו דקב״ה מעילא לתתא. לבתר אתא דוד ברוח קדשא וסדר לוו כחדה. אתכפל בכלה האי קרא דכנורה. דיקרא דקב״ה עילא שלימו תיהו 577 בגיו ותתה. בשעתה דשתר עמין התכפיין התיין והודהן ליה לקב״ה. וכיון דאינון אתכפיין ואודן ליה כדין אשתלם יהרא דקביים עילה ותתה: (נ-מי :)

דרכך בכל גוים ישועתך (ג) והכנור בשעה שהוא מנגן בכח אותו הרוח פותח ואומר. יודיך עמים אלהים יודיך צמים כלם (ד) [ורוח צפון מנשב ואומר. ישמחו וירננו לאמים כי תשפט צמים מישר ולאמים בארץ תנחם סלה (ה) והכנור משיב עוד ואומר. יודיד עמים אלהים יודיך עמים כלם.] ודוד כאשר היה קם ונתעורר עליו רוח הקודש פתח ואמר. ארץ נתנה יבולה יברכנו אלהים אלהינו יברכנו אלהים וייראו אותו כל אפסי ארץ (ו) בשביל להמשיך הטוב של הקב״ה מלמעלה למטה. ואח״כ בא דוד ברוח הקודש וסדרם יחד. נכפל בכלם אותו המקרא של הכנור. לפי שזה הוא השתלמות כבודו של הקב"ה למעלה ולמטה. בשעה ששאר עמים נכנעים ומודים לו להקב״ה. וכיון שהם נכנעים ומודים לו אז נשתלם כבודו של הקב״ה למעלה ולמטה: (ב-סו:)

סלה (כ) כאשר רוח צפון נתעורר ויורד לעולם מנשב ואומר.

DD

ישיךן לאלהים זמרו שמו סלו לרכב בערבות ביה שמו ועלזו לפניו. אמר רבי יוסי מי הוא הרוכב בערבות ואיזה הם ערבות. אלא ערבות זה רקיע השביעי. מפני מה נקרא ערבות. על שהוא כלול מאש ומים ביחד מצד של דרום ומצד של צפון. והוא מעורב משני צדדים .. ולפי שערבות הוא סוד הכולל של כל ששת הספירות לכן הוא סוד המרכבה העליונה. והקב״ה הפץ ברקיע הזה יותר מכל הרקיעים, ותשוקתו תמיד לתקן לאותו הרקיע ביופי העליונה, וע״כ סלו לרכב בערבות לאותו הרוכב בערבות. ומי הוא. זהו רקיע ההוא הנסתר והנעלם שצומד ע״ג החיות הוא הרוכב בערב ת ועלזו לפניו. (מלפניו) ןמפניון לא כתוב אלא לפניו. שהרי אין מי שיודע בו מאומה. אבל לפניו. מי שנכנס לפני רקיע ההוא צריך ליכנס בשמחה ולא בעצבות כלל. לפי שרקיע ההיא גורם ששם אין שורה עצבון ורוגז כלל. שהרי שם חרוה במקומו. וע"כ כהן הגדול שעומר לפניו לא היה נכנס לבית המקדש אלא בשמחה ולהראות שמחה. שהרי המקום גורם. וע״נ כתוב עבדו את ה׳ בשמחה באו לפניו ברננה. שהרי נצרך שלא להראות לפניו עצבון .. זש״כ סלו. תני כבוד ורוממות לאותו הרוכב בערבות. שהוא מקוו השמחה ומשמח לכל. הרקיע שע"ג החיות בי"ה שמ

ודאי

זיו הזהר

(כ) זה הפסוק אומרים בדרך תפלה למדת המלכות המפרנסת אותם: (נ) רות צפון היינו התעוררת הגבורה מן התפארת אי המלכות שוהו התחלת הויוג בסוד הכתוב שמאלו תחת לראשי וגו׳. והתפארת מכקש שפע מעולם הבינה להשפיע להמלכות. ואומ אל הבינה אם הבנים שתשפע השפע' בעבור זה למען דעת בארץ דרכך וגו': (ד) כנור זו המלכות ואומרת זה הפסוק להמלי שעיי קבלתם השפע יוריך עמים וצעי בעבו הי שמות רות צפון של התפארת אל המלכות שתהלק להם השפע ביושר וא שעיי קבלתם השפע יוריך עמים וגריז (ה) זהו שאומר רות צפון של התפארת אל המלכות שתהלק להם השפע ביושר וא ושמחו וירגנו וגריז (ו) אלו הפסוקים יאמר דוד לתבוע שפע וברכה עבור ישראל, וימליץ שע״י שישראל יתברכו בשפע וברכו ואראו אותן בל אפסי ארץ, משא״ב אם ת״ו עם ישראל עניים הסרי העפע והם בשפלות ובצרות אז אין אומה״ע יראים מן הקב״. ולמה יאמרו הגוים איה גא אלהיהם:

nD

שירו לאלהים זמרו שמו סלו לרכב בערבות ביה לפריו. אמר רבי יוסי 1ภิท םמו ועלוו רוכב בערבות ומאן אינון ערבות. אלא ערבות דא רקיעא שביעאם. אמאי אתקרי ערבות. על דאיהו מאשא ומיא כחדא מסשרא דדרום ומסשרא כליל דלפון. ואיהו מעורב מתרין סערין.. ובגין דערבות איהו כזה איהו מחרניו שית כללא דכלהו כול רקיע יתיל דרתיכא עלאה. וקב״ה אתרעי בהאי מכלהו רקיעין. ותיאובתיה תדיר לאתקנא לההוא רקיעא בשפירו עלאה. וע״ד סלו לרכב בערבות. לההוא דרוכב ובכיו פמיל רקיע בערבות. ומאן איהו. ההוא דקיימא ע״ג חיותא איהו רוכנ בערבות. ועלוו לפניו. (מלפניו) ומפניון לא כתיב אלא לפניו. דהא לית מאן דינדע בים כלום. אבל לפניו. מאן דעייל לקמיה דההוא רקיעא אלטריך למיעל בחדוה ולא בעליבו כלל. בגין דההוא רקיע גרים דתמן לא שריא עליבו ורוגוא תמן איהו בחדוה. וע"ד כהן גדול כלל. זהא קדשת בר להמים לא הום עאל ובי דקיימא בחדוה ולחחואה חדוה. דהא אתרא גרים. וע״7 כתיב עבדו את ה׳ בשמחה באו לפניו ברננה. רהא אלטריך דלא לאחואה ביה עליבו.. הה״ד סלו. הבו דאיהו בערבות. 32177 לההוא ולוממו יתר מדוה ומדי כלא. רקיעא דע"ג מיותא בי"ה שמו ודמי

לשון קודש תהלים מח לשון הזהר

ודאי. דהא בההוא אתר שמא דא אתכליל. ועלוו לפניו בגין דלא אלטריך לאחואה קמיה עליבו. כמה דאתמר : האי הרא הכי אלטריד רבי אלמור **.** 726 למימר. סלו לרוכב על ערבות. מהו בערבות. ביה שמו. ביה הוא היה צריך לומר. מהו שמו (ה) אלא מקרא | ביה הוא מכעי ליה. מהו שמו (ה) אלא האי קרא 30

ודאי. שהרי במקום ההוא זה השם נכלל. ועלזו לפניו. לפי שאין נצרך להראות לפניו עצבון. כמו שנתבאר: רבי אלעזר אמר. מקרא זה כך היה צריך לומר. סלו לרוכב על עיבות. מהו בערבות. ביה שמו. 71

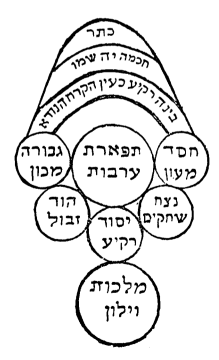
#### זיו הוהר

(יכ :) מרם שאתחיל הבאר דברי רבי יוסי ורכי אלעזר הנוי מוכרה האריך קצת והקרים מאמר חז"ל במסכת הניגה דף (יכ :) אמר ריש לקיש שבעה רקיעים הן ואלו הן. וילון רקיע שחקים זכול מעון מכון ערבות. וילון אינו משמש כלום וכו׳. רקיע שבו חבה ולבנה כוכבים ומולות קבועין ונוי. שתקים שבו רחיים עומרות ום הנות מן לצריקים וכוי. וכול שבו ירושלים ובית הססריש וסובה בנוי ומיכאל השר הגדול עומד ומקריב עליו קרכן וכו׳, מעון שכו כיתות של מלאכי השרת שאומרות שירה בלילה וחשות ביום מסני כבודן של ישראל שנאמר יומס יצוה ה' חסרו וכלילה שירה עמי וכו'. מכון שבו אוצרות שלג ואוצרות ברד ועליית שללים דעים וכו׳ ודלתותיהן אש וכו׳. ערכוה שבו צרק ומשפט וצדקה גנוי חיים וגנוי שלום וגנוי כרכה ונשמתן של צריקים ורוחות ונשמות שעתיד קהיבראות וניל שעתיך הקביה להתיות בו מתים וכו'. אמר רכ אתא כר יעקב עוד רקיע אחד יש לבעזה בראשי התיות. דכתיב ודכות עד ראשי החיות רקיע בעין הקרח הנורא. עד כאן יש לך רשות לדבר וכו' יעודש. הנה זה וראי שגם ריש לקיש ידע מזה הפסוס של רקיע בעין הקרה, ויש לומר שריש לקיש ורב אתא אינם מתולקים אלא בזה. דעת ריש לקיש הוא שערבות הוא אותו הרקיע בעין הקרת והוא עודם הבינה. כי כן נראה שמה שמונה וחושב הנמצא כו. וממה שחושב הנמצא בשאר הרקועים נראה שמונה אותן כסרר הספירות מממה למעלה כוה. וילון מלכות, רקיע ימוד. שחקים הם באמת ב' ספירות נצח והוד והוא חושבן לאחד כיון שמשמשים שנוה; דרבר אחד, ובול תפארת, פעון הסד, פכון גבורה. גירבות בינה. ודעת רב אחא שאותן ז' רקיעים הן פלבר עולם הבינה שהרקיע שלו לא נקרא ערבות אלא רקיע כעין הקרח הנורא. וצ"ל אליבא דרב אחא שנם הוא סובר ראותן ז' רקיעים הן בנגד ז' הספירות שייקן העירה אבל באום אתר כוה, וילון סלכות, רקיע יסוד, שתקים גצה, זבול הוד, מעון הסר, מכון גבודה, ערבות תמארה, וציל מימשה שהויצב רייל שנמצא בובול אליבא דרב אהא נמצא זה בערכות, ומה שהויצב רייל שנמצא בערכות אליבא דרב אחא נמצא זת שמה שהויצב רייל שנמצא בובול אליבא דרב אהא נמצא זה בערכות, ומה שהויצב רייל שנמצא בערכות אליבא דרב אחא נמצא זת בהרקיע כנין הקרה, לפי זה יש הראות שרבי יוסי ורבי אלעור תופסים דעת רב אחא שעיבוה הוא כנגד ספירת התפארת.

עתה אבאר דבריהם בסיד. דעת רבי יוסי הוא שטרפות היינו תפארת מדת הרחמים כולל אש ומים דהיינו הסד ונבורה. והוא נדכ הכודי שי ששת הספורות עלפא דרכורא, ורוכב בערכות היינו הכנה. וסה שאומר בידה שבו. תלא זה דבר ירוע שהצם ידת הוא השם שר פאירת התכבה והא של הבינה. ע"ז אומר רבי יוסי שנקרא היקיע דע"ג חיותא בי"ה שמו ודאי, מפני שהוי בסכום ההוא היינו הבינה נכבד זה השם י״ה שד התכמה, בירוע התכמה זבינה נקראין תרין רעין דלא אתכרשן.

ועד רברי רבי יוסי מקשה רבי איעור כ׳ קושיות. א׳. ראס נאמר שרוכב בערבות היינו הבינה. הלא מקומה על הערבות. א״ב הודיד רובה על ערבות. ב' שאם נאמר שהבינה נהראת בהשם יזה השם שי חומה לבעבור שהיא בהתכללות עם החבמה. איב היליל בייה הוא. שהרוכב בערבות הוא בייה. ויפורש הכיית בהשמוש של עם. כיובר עם נשו ייה. או בושמוש של בו. כלובר שהוא

נכדי בהשם ויה, אבד הומר שד הבינה בייה שמו אין מוכן המי דברי רבי יוסי. והפיכך מבאר רבי אלעור שרוכב בערבות מוכב על מפירת הכתר. לאמל שאור הבתר רוכב ומופיני בהתפארת, ו"א שנתגלה כן ישר כדי הפסק ספירה אחרת, אלא שרוכב ומיפיט כן באמצעות ההכמה. שההכמה היא כמו פרכת הנפרס בפני הכתר להכתיר דעשות מכך בפני אור הכתר שהוא הוק מאד למען יהיה ביבולת הכפירות רסבול הקבר הארתי, ומה שנקט הכמה ברבר ולא גם בינה. לוה גוהן מעם לפי שספירת ההנמה היא פפירה היאשינה שיצאה מן הכתר, וזהו שכתוב בייה. כדומר באבציות העם זיה היינן בפירת הרכמה שהיא כפירה הראשונה שיצאה ממנו. אחדר יבאר מה שנתוב שמו שנראה שצמו מוסב על הכתר, ועל זה אומר והא איהו שמו. בלומד שנוכל לומר על הכתר שהשם ו״ה הוא שמו, אכל אין וה שמו ממש כשם הגעם אלא שותו צמו על דרך שם המוצאל מן התכמה. ווהו צאומר מההוא סקימא היא יהיע עמא היהיה ייה, כהומר מן כפירת ההכמה שנקרא בתימא היא יריע ממנה נקרא גם הכתר בשם ייזה, וזהו שאומר עוד ולאו דאיהו הוא. ברומר שאי תחשום שהכתר נקרא בשם ייה בשוה עם התכמה. דהיינו כמו שהשם ייה הוא שם העצם של החבמה כן הוא שם העצם של הכתר. על זה אומר שלא כן הוא. א"א איהו הוא בגין ההוא פרוכתא וכו', כלומר שהכתר נקרא באותו השם של החכמה רק לבעבור שהחכמה היא בבתינת פרכת שנפרם לפני הבתן, ובאמצעות הפרכת מופיע הבתר אורו לכל הספירות. ולכך נקרא הארת הכתר בהשם ויזה של ספירת התכמה רק על הרך שם המושאל בלבר. ווהו שאומר עוד אבר ההוא פרוכתא איהו שביה וראי, כלומר השם יזה הוא שם של הפרכת בודאי. היינו שם הנצט שלו, ואומר עוד שהפרכת היינו ספירת התכמה היא המרכבה להכתר דלא אתידע כלל, ולפיכך יש הכמי הקכלה שרוצים לומר שלא גורע כלל שם עצם להבתר אלא שקוראים גם להבתר בשם איין סויף. ומה שאומר עוד ודא הוא שמו הגרול, בונתו שהשם יה נקרא שמו הגרול. לפי שיש שם שאינו כ"כ גדו?. והיינו השם הוי"ה שהוא השם של כפירת התפארת והוא נקרא שמיה רבא. נמצא שבמקום שנוכר הלשון שמו הגרול היינו השם י״ה המרמו על ספירת ההכמה. ובמקום שנוכר הלשון שמיה רבא היינו השם הוייה הסרמו על ספירת התפארת. וזהן שאומר עוד כי לכן בכרכה שיש בה האי שמא חיינו וושם הוי״ה יש אהריה ינויית אמן, כי אמן מרמו על המלכות שנקראת מהימנותא כזד האמונה. ואומר עוד דאיהי מניה. כלומר שהמדכות היא מסנו. כי היא חלק מן השם הוו"ה ובמו עצם מעצמו צד התפארת. ולבך אמ"ן בגי' צ"א כסנין הוייה אדניי שמות של תפארת ומלכות. ווהו שאומר עוד כהאי אולא אסן ככל ומנא. כלומר בשם הוה שהוא השם הויזה הולפת אמן היינו מרת המלכות בכל 9 10



139 1

לשון קורש

זה על הנסתר של כל הנסתרים קדמון של כל

הקדמונים נאמר. זה שלא נתגלה ולא נודע כלל הוא

לשון הזהר

307 סתימין 50 עתיקא 307 סתימא עתיקין אתמר. ההוא דלא אתגליא ולא אתידע כלל איהו בערבות. והי תימה דהי היהו התיה ורכיב כוכב באמר הוא דסתים 3″DH אי הכי .513 דא קיימא לאתגליא. אבל סלו לרכב בערבות. דא איהו עתיקא 57 ידים. 637 סתימיו עתיקין סתימה דכל רוכב בערבות. בי״ה. דאיהו רוא הדמאה איקו ובמאי מכיה. ודא איהו שמו. מההוא סתימא דלא דכפיק .7" הוא. דאיהו ולאו דיליה 6n5 ידיט 656 הוא בגין ההוא איסו – ראתפרסא פרוכתא מקמיה. אבל ההוא פרוכמא איהו שמיה ודאי. ולפיק רתיכא דיליה דלא אתידע כלל. ודא איהו איהו דאית שמת דלאו איהו כל כך הגדול. בגיו ುಗಿರ דאית ביה תוספת אתוון דא איהו גדול כהאי. אע״ב כבה. שמיה 176 กิทธ בהאי 7"11 אזלא בהאי מכים. אמן דאיהי מפיקין inh בכל זמנא. ובשמא אחרא לאו הכי. אמן יהא שמיה רבא מברך. דכד האי שמא אתתקן כלא איהו בשלימו עלמין הדהן בחדו. בההי שמה וכל כלילן עלאין ותתאין. בהאי שמא כלילן תרי״ג פקודי אורייתא. דליכוז 6355 דעלמא ותתאין. כללא רזין עלאין 755 דעלמה לעילא וכללא דדכורה דכוקבא לתתא. וכלהו פקודין איכון שייפין ואברין לאתחואה בהו רות דמהימכותה. מאן דלא ישגח ולה אסתכל ברויו מתתקנן שייפיו דפקודי אורייתא לא ידע היך על רות ברות עלאה. שייפין דגופה כלהו מתתקנן דפקודי אורייתא. ואע״ג דאית שייפין רברבין וועירין. אי אתנטיל הד מנייהו אפילו זעירא אקרי בר גם מאריה דמומא. כל שכן וכש״כ ההוא דגרע אפילו חד פקודא מאינון פקודי דאוריימא. דאטיל מומא באתר דלא (. קסה : (ג-קסה)

ופיכות תנינן בכי בכושרות. אסירים מוציא דאוקמיה קשין זווגין קמי קב״ה כמה כקריטת ים סוף. מה קריעת י״ם קטיל לאלין בהאי סטרא ומקיים לאלין בהאי סטרא. אוף הכי בזווגין דלומנין מיית האי ויהיב אתתיה להאי. ולומנין לחייבא מודמנא ליה אתתא מעליא. אבל רזין סתימין אינון בכלא וכלא הוא בדיכא. ומאי דאתערו הברייא בהא ודאי הכי הוא : (ג-קיי:)

כדבות תניף אלהים נחלתך ונלאה אתה כוננתה. נשם נסס 67 הייה גפס כדבות רכי למל אתרעי קב״ה בכנסת ישראל ובעי דרעותה. כד לארקא לה ברכאן. כדין נחלתך ונלאה אתה כוננתה. נחלתר

הרוכב בערבות. ואם תשאל שהלא אם הוא בא ורוכב בערבות. א״כ אע״פ שהוא נסתר הרי במקום הזה הוא נתגלה. אבל סלו לרכב בערבות. זה הוא קומין של כל הקדמונים נסתר של כל הנסתרים שלא נ דע. ובמה הוא רוכב בערבות. בי״ה. שהוא סוד הראשון שיצא ממנו. וזהו שאמר שמו. שמהנסתר ההוא שאינו ידוע שם שלו י״ה. ולא שהוא כמו הוא בשם ההוא. אלא שהוא בשם ההוא לבעבור פרכת ההוא שנפרס ויצא מלפניו. אבל פרכת ההוא זה הוא שמו בודאי. והפרכת מרכבה של אותו שלא נודע כלל. וזה השם י״ה נקרא שמו הגדול. לפי שיש שם שאינו כל כך גדול כשם הזה. אצ״פ שיש בו יותר אותיות זה הוא שמיה רבא. וע״כ בברכת שם הזה אנו מוציאים מפינו עניית אמן שהיא ממנו. עם זה השם הולכת אמן בכל פעם. ובשם אחר לא כן. אמן יהא שמיה רבא מברך. שכאשר זה השם נתתקן הכל הוא בשלימות וכל העולמות שמחים בחדוה. בשם הזה נכללים עליונים ותחתונים. בשם הזה נכללין תרי"ג מצות התורה. שהם הכולל של כל סודות הנל ונים והתחתונים. כלל העולם של בחינת זכר למעלה וכלל העולם של בחי׳ נקבה למטה. וכל המצות הן חוליות ואברים להראות בהן סוד האמונה. מי שאינו מעיין ואינו מבין בסודות של מצות התורה הוא לא ידע איך מתוקנים האברים בסוד עליון. אברי הגוף כלם מתוקנים על סוד של מצות התורה. ואע״פ שיש אברים גדולים וקטנים. אם ניטל אחר מהם אפילו הקטן נקרא האדם בעל מום. כל שכן וכש"כ זה שמגרע אפילו מצוה אחת מאותן מצות התורה. שזה מטיל מום במקום שלא נצרך לפגום: (ב-קסה .)

מוציא אסירים בכושרות. למדנו שדרשו בכי ושירות. כמו שנתבאר קשין זויגים לפני הקב״ה כקריעת ים סוף. מה קריעת י״ס הרג לאלו בצד זה והציל לאלה בצד זה. אף כך בזויגים שלפצמים ממית לוה ונותן אשתו לזה. ולפעמים נודמן לרשע אשה טובה. אבל סודות נסתרים הם בכל והכל הוא בדין. ומה שהעירו החברים בזה ודאי כך הוא : (ב-קע :)

נישם נדבות תניף אלהים נחלתך ונלאה אתה כוננתה. אמר רבי חייא גשם נדבות זה הגשם של הרצון. כאשר משתוקק הקב"ה לכנסת ישראל ורוצה להשפיע לה ברכות. אז נחלתך ונלאה אתה כוננתה.

נחלתך

#### זיו הוהר

פנים ומודונת עמו. כי במקום השם הוויזה אנו מוכירים השם אדניי ברכור הפה שהוא השם של המלכות ובמחשבה. אנו מכונים השם הוייה. מה שאין כן כשם אחר. וכיון שאמר ששמיה רכא היינו השם הוייה כא לפרש כדרך אגכ כונת אמן יהא שמיה רכא מכרך, ונזת ירצה להורות כדברי התום׳ ריש ברכות דף ג׳ לכתור מה שפירש במחזור וימרי דיהא שמיה רבא מוסב על השם י״ה. דלא כן הוא אדא שמוכב על השם הוי"ה. וכך פירושו שע"י אמן היינו ע"י הודוגות הוי"ה אדנ"י יהיה השם הוי"ה מבורך מן השפע של כתר הכמה בינה. וזהן שאומר כד האי שמא אתתקן. כלומר כאשר זה השם הוי״ה שנקרא שמיה רכא אתתקן. היינו שיהיה בהזרוגות עם השם אדניי, אז הכל בשלימות וכלם שמחים מן השפע שמשפיע התפארת למלכות לחלק לכל יושבי תכל וגם להמלאכים. וזהו שאומר עוד בהאי אי ווא אין אין אין ותתאין. כי כהשם הוי״ה נכללים כל הד׳ עולמות אכי״ע עלמין דרכורא יו״ד וא״ו ועלמין דגוקבא ה״י ה״ה. והמעיין יבין מאליו דברי הזהר העמוקים מאד. הוכרחתי להאריך כאן מעט כי ראיתי שמפרשי הזהר במחילת כבודם לא יצאו כאן ידי חוכתם. אם שניתי השם יכפר כי לטוכה כונתי. וכדי שכל העניי הזה יהיה כוכן בנקל להמעיין הצנתי ציור הוח על דרך משלי 11 9

לשון קורש

נחלתך. אלו ישראל שהם נחלתו של הקב״ה. כמש״כ (דברים לב) פעקב חבל נחלתו. ונלאה. זו כנסת ישראל שהיא נלאה בארץ אחרת. שהיא צמאה לשתות. ובכן היא נלאה. וכאשר ניתן גשם ההוא של הרצון בכן אתה כוננתה (כ): (א-קפט:)

תשכבון בין שפתים כנפי יונה נחפה בכסף. DX פתח רבי שמעון ואמר. זכאי הוא מי שמתפלל ויודע להעלות רצון למעלה. שהרי זה פיו מוציא שמות. אצבעותיו כותבות סודות. וכאשר השמות עולים מפיו כמה מלאכים פותחים כנפותיהם למעלה לקבל אותם. וכמה חיות של המרכבה כלן נזרמנות אליהם להעלות אותם. כל שכן אם השכינה שורה בתפלתו ונתעלית להקב״ה. וסוד הדבר אם תשכבון בין שפתים. אל תקרי אם אלא אם ושתים הן אם העליונה ואם התחתונה (נ) שכינה העליונה ושכינה התחתונה. ומה בין שכינה עליונה לתחתונה כי הכל אחד. אלא שכינה התחתונה היא כיונה. ונאמר בה כנפי יונה נחפה בכסף. שנצרך לכסות לה כי היא יראה. ופחד נמצא מן צד שלה. לפי שנלקחה מן הצר של גבורה. אשר שם סמא"ל נמצא לתבוע דינים. ובעבור זה נצרך לכסות לה מכמה שרי הדינים שלא יכירו בה. ובמה. בכסף שהוא בחינת הימין (ז) שבעבורו נאמר כל העוסק בתורה בלילה הקב״ה מושך עליו חוט של חסד ביום. ובשביל זה נחפה בכסף שתהיה נושמת מצד הרחמים שלא יכירו בה שרי הרין. אבל אם העליונה היא כנשר שאינה יראה מכל העופות שלמעלה. וכנפותיה הן מקצה העולם עד קצה העולם. ובעבורה נאמר (דברים לב) כנשר

יעיר קנו על גוזליו ירחף וגו' (ת"ז וו"ח) יעיר קנו על גוזליו ירחף וגו' (ת"ז וו"ח) המרכבה פני אדם פני אריה פני שור פני נשר. אדם היינו זכר ונקבה. ולא נקרא אדם מלבד שניהם. ומהם נצטיירות הצורות של רכב אלהים רבותים. שכתוב רכב אלהים רבתים אלפי שנאן. שנא"ן הוא הכולל של כל הצורות "שור "נשר "אריה. "ן זה הוא אדם. נו"ן פשוטה לפי שהיא כוללת כאחד סוד של זכר ונקבה. וכל האלפים ורבבות כלם יוצאים מאלה שהם הסוד של שנא"ן. ומאלו הצורות נפרדים כל אחד ואחד בצדדים שלהם כראוי להם. ואלה הם שנשלבים אחד באחד ונכללים אחר באחד

להיות כל אחד ואחר נכלל בחברו: (א-יח:) עלירן למרום שבית שבי לקחת מתנות באדם. אמר רבי יוסי הרי למדנו שכתוב (שוטטס ה) י"י בצאתך משעיר בצעדך משדה אדום ארץ רעשה וגו׳. בזמן שביקש הקב"ה ליתן התורה לישראל הלך והזמין להם לבני עשו ולא קבלוה. כמש"נ (יברים לג) והזמין להם לבני עשו ולא קבלוה. שלא חפצו לקבל אותה. הלך לבני ישמעאל ולא קבלוה, שנאמר הופיע מהר

כחלמך. איכון ישראל דאיכון אחסנתיה דקב״ה. כד״א (דנרים לג) יעקב חבל נחלמן, ונלאה. דא כנסת ישראל דאיהי כלאם בארעא אחרא, דאיהי לחיא ליושתי. וכדין איהי נלאה, וכד ההוא גשם דרעותא אתיהיב כדין אתה כונכתה (ג); (א-קפט:)

תשכבון בין שפתים כנפי יונה נחפה בכסף. DX פתח רבי שמעון ואמר. זכאה איהו מאן דמלני אפיק רעותיה לעילא. דהא פימוי לסנהא וידע שמהן. רזין. וכד שמהן סלקין כתכין אלבעוי נדפייהו לעילה פתחין עופין כמה מפימוי דמרכבתה כלהו מזדמנין לון, וכמה חיון להבלא שכן אם שכינתא שריא לכפלא לון. כל לגבייהו בללותיה ואסתלקת לקב״ה. ורוא רמלה אם השכבון בין שפתים. אל תקרי אם אלא אם. ותרין אינון אמא עלאה אמא תתאה (ג) שכינתא שכינתא עלאה תתאה, ומה אית בין שכינתא עלאה לתהאה דכלא שכינתא תתאם איהי כיונה. ואתמר בה 656 .70 כנפי יונה נחפה בכסף. דלריך לכסאה לה דאיהי בגין דאתנטילת ודחילו אשתכח מסטרהא. יראה. אשתכת למתבע מסטרא דגבורה. דהמן סמא"ל א דינין. ובגין דא לריך לכסאה לה דהמן סמא״ל מכמה מארי דאיהי דדינין דלא ישתמודעין בה. ובמאי. בכסף ימינא (ד) דבגיניה אתמר כל העוסק בתורה בלילה הקב״ה מושך עליו חום של חסד ביום. ובנין דא כתפה בכסף לרשמא לה מסערא דרחמי דלא ישתמודעין בה מארי דדינא. אבל אמא עלאה איהי כנשרא דלא דחילת מכל עופין דלעילא. וגדפין דילה אינון מסיפי עלמא עד סיפי עלמא. ובגינה אתמר (דנרים וג) כנשר יעיר קנו על גווליו ירחף וגו׳: (ת"ו וו״ח)

רכב אלהים רבתים אלפי שנאן וגו׳. תאנא ברוא דמרכבתא פני אדם פני אריה פני שור פני

נשר. אדם איהו דכר ונוקבא. ולא אקרי אדם בר אלהים ליורין אלשיירן ליו רכב אלהים 3077 ומכייהו סני. רבתים אלפי שנאן. לבותים. דכתיב לכב "פול ליורין "אריה. לטר סנא"ן כללא דכלהו פשיטו דאתכליל 1"12 .676 איהו - 67 ?" כחדא ברוא דדכר ונוקבא. וכלהו אלפין ורבבן כלהו רייקנין ' ומהני דשלא״ן. מהני רוא כפקי כמה דחתחזי לון. מתפרשין כל חד וחד בסטרייהו ואלין אינון דקא משלבן חד בחד וכליל חד בחד למהוי כל חד וחד כלילן בחבריה : (ח-יה :)

עלירת למרום שבית שבי לקחת מתנות באדם. אמר רבי יוסי סא תנינן דכתיב (בופטים ה) יי"ו בלאתר משעיר בלעדך משדה אדום ארץ רעשה יניי. בשעתא דבעא קב"ה למיהב אורייתא לישראל אול חומין להו לבני עשו ולא קבלוה. כד"א (דכרים ני) יי"י מסיני בא וזרח משעיר למו. דלא בעו לקבלה. אול לבני ישמעאל ולא בעי לקבלה. דכתיב הופיע מהר

זיו הזוהר

(ג) כי הקב"ח תשוקתו להשפיע אך מוב. ומקבל תענוג כאשר המקבלים ראוים להשפיע לחם כל מוב: (ג) צינה ומלבות : (ל) כסף רפו על חסר מראה לבן :

(ק) דורש שביתך רמו על אותו השבי שיוחור להם: (ו) זהו הרמו שראשו של עשו או עיניו נקברו במערת המכפלה: 13

מחמלת

#### זיו הזהר

מחמצת

ושם ירבץ. שם ירעה עגל. זה משיח בן יוסף שנאמר בו (דברים לג) בכור שורו הדר לו. ושם ירבץ. זה משיח בן דוד. אחד יחריב רומי הגדולה. ואחד יחריב רומי הקטנה. שמיכא״ל וגבריא"ל לעומתם הם. ובעבור זה ח׳ שהוא חוט דק ישברה ויכנים ה׳ במקומה. וע״כ כתוב קנה וסוף קמלו. קנה זו ממשלת רומי. וסוף היא לכל הממלכות. שעתיד הקב״ה לשברה. זש״כ גער חית קנה. גער את החיה הרעה ושבר ח׳ מן חמץ ונשכר רגליה מן

שכרו אתו ופעולתו לפניו: אמר רועה הנאמן כתוב (שם כו) שם ירעה עגל

שמעון פתה ואמר. גער הית. זו החיה שנאחז בת פרעה. בא גבריאל ונעץ קנה בים הגדול. ועליה נבנה כרך גדול של רומי. מהו קנה. זה כח הזכר של אותה חיה הרעה שיש לה אחיזה קטנה באחרות הקדושה (ו) וזהו הקנה שנעץ בים הגדול. ולפיכך היא שולטת על העולם. ועל ממשלה זו כתוב (ישעי׳ יט) קנה וסוף קמלו. זו הקנה השולטת הראש לכל הממלכות. ועוד קנה שעתיד הקב״ה לשברה כקנה זו. בוא וראה במצרים היתה שולטת. וממנה יצאו כמה ממשלות למיניהן. והכל בסוד של חמץ. כיון ששברה הקב״ה הוציא החמץ והכניס המצה. במה שברה. בחוט הדק מכל. שבר ח׳ של חמץ ונעשו אותן האותיות מצה. ובזה שבר ח׳ של אותה החיה שנקראת חמץ. וע׳כ נקראת חית קנה. שנקל לשברה כקנה זו. ובמה נעברה. בחוט הדק כשערה. שבר ח׳ ונעברה מתגבורתה ונעשה מצה. וע״כ כתוב גער חית קנה. גער בה הקב״ה ונשברה ח׳ של חמץ ומן ח׳ נעשה ה׳. ועתיד הקב״ה לשברה לאותה הקנה כדמיון הזה. שישבר רגלה של ק׳ מן קנה וישאר הנה. (ישני׳ מ) הנה ה׳ אלהים בחזק יבא וזרועו מושלה לו, הנה

(ג-קצג .) (ג-קצג .) (ג-קצג .) (ג-קצג .) נער הית קנה עדת אבירים בעגלי עמים וגו׳. רבי בה עשו. קנה. למרנו שביום שנשא שלמה המלך את

מהר פארן. כיון שהם לא חפצו לקבלה חזר אל ישראל. ולא די שמיאנו עשו וישמעאל לקבל אותה אלא שנתנו מתנות ואוצרות ליתן לישראל בשביל שיקבלו התורה. וכלם קבלן משה ליתן אותם לישראל. זש״כ עלית למרום שבית שבי וגו׳. ולפיכך נחלו ישראל התורה בלי ערעור ובלי קטרוג כלל. ולא היה שולט עליהם מיתה ולא צר הטומאה. כיון שהטאו מה כתוב (שמות לג) ויתנצלו בני ישראל אח עדים. אלו המתנות והאוצרות שקבלו שהן מתנות באדם. ומה נשאר להם מהם שבי ההוא. שכתוב עלית למרום שבית שבי. הוסיפו לתטוא מה כתוב (במדבר כא) וישמע הכנעני מלך ערד וגו׳ וילחם בישראל וישב ממנו שבי. וכל זמן שישראל שבים והוזרים לאביהם שבשמים אותן המתנות והאוצרות יוחזרו להם ויתעטפו בהם. ולעתיד לבוא הכל יוחזר לישראל. שנאמר

לשון קודש

ושם ירבן. שם ירעה עגל. דה משיח בן יוסף דהתמר ביה (דלרים לג) בכור שורו הדר לו. ושם ירבן. דא משיח בן דוד. חד אעבר לומי לבתי. וחד אעבר רומי ועירתא. דמיכא״ל וגבריא"ל לקבלייהו איכון. ובגין דא ח׳ דאיהו חוטא זעירא תבר לה וייעול ש באתרהא. וע״ד כתיב קנה וסוף שלטנותא דרומי. וסוף לכל מלכין. קנה המלו. דעתיד קב"ה לתברא ליש. הה״ד גער חית קנה. גער היה בישה והתבר ה׳ מן המך והתבר רגליה מן

שכרו אתו ופעולתו לפניו: אמר רעיא מהימנא כתיב (בס כו) שם ירעה ענל

חית קנה עדת אבירים בעגלי עווים וגו׳. רבי נער שמעון פתח ואמר. גער חית. דא חיה דאתאחד גז עשו. קנה. תניכן דביומה דנסב שלמה מלכא בת פרעה. בא גבריאל ונעד קנה בימא רבא. ועליה דרומי. מהו קנה. דא קרתא אתבני – דכורא דהאי חיה בישא דאית לה סטרא ועירא באחדותא דקדושה (י) ודא איהו קנה דנעיך בימא רבא. ובנ״כ אישי שלטא על עלמא. ועל שולטנו דא כתיב (ישני׳ יט) קנד וסוף קמלו. דא קנה שולטיותא וראש לכל מלכווו. תו קנה דומין קב״ה לתברא ליה כקנה דא. תא חזי במלרים שלשא. ומנה נפקו כמה שלטנין איהי לזכייהו. וכלא ברוא דחמץ. כיון דתבר לה קב״ה חמד ואטיל חפיק מלה. במאי. בחוטא ועירא מכלא. תבר ח׳ דחמד ואתעבידו איכון אתוון מלה. מ׳ דהאי חיה דאקרי תבר 6751 המן. וע״ר אקרי חית קנה. דנוח לאתברא כקנה דא. ובמאי אתעבר. בחוטא זעירא כנימא. תבל ח׳ ואתעברא מאיתנה והוה מלה. וע"ד כתיב גער חית קנה. מ' דממד בה קב״ה ואתבר נער ואתעביד ה׳. וומין קב״ה לתברא ליה נההיא קוה כגוונא דא. דיתבר רגלה דק׳ מן קנה וישתאר הנה. (ישני׳ מ) הנה ה׳ אלהים בחוק יבא וורועו מושלה הנה .15

פארן. אהדר 637 כיוו מהר 215 105 לישראל. ולא די דלא בטו אלא דיהבי לקבלה עשו וישמעאל מתנן וגבזבון למיהב להו לישראל בגין דיקבלון אורייתא.. וכלהו קביל לון משה למיהב להן לישראל. הה"ד עלית למרום שבית שבי וגו׳. ובג"כ ירתו ישראל אורייתה בלא ערעורא ובלא קערוגא כלל. ולא הוה שליט עלייהו מותא ולא סטרא אחרא. כיון דהסאו מאי כתיב (שמית לג) ויתנצלו בני ישראל את דהבילו דאיכון אלין מתכן וכבובון עדים. מסנוס אשתאר מכהון ההוא שבי. דבתיב עלית באדם. מאי למרום שבית שבי. אוספו וחטאו מאי כתיב (כמדכר כא) וישמע הכנעני מלך ערד וגו׳ וילחם בישראל וישב שבי. וכל זמנה דישרהל Drn תאביו לאבוהוו דבשמיא איכון מתכן וכבזבון יתהדר לגבייהו ויתחפיין יתהדר. 655 ולומכא דאתי .173 דכתיב (דכרים ל) ושב ה׳ אלהיך את שבית״ך (ה): (ג-קלג.)

141 80

תהפים סח

לשון הוהר

שון קודש

ההלים מח–סמ

לשוץ הזרור

מחמצת (ו) שנאמר בה (משלי ח) רגליה יורדות מות. ועוד גער חית קנה. ישבר רגל הקו"ף מן קנה וישאר הנה ה' אלהים בחזק יבא. וכתוב (ישעי' מא) ראשון לציון הנה הנם ולירושלם מבשר אתן : (ג-רנב ()

רגני עז לאלהים על ישראל גאותו ועזו בשחקים. אמר רבי אלעזר בוא וראה מכל העמים שבעולם אין עומרים להשגיח במעשיהם רק בישראל בלברם. לפי שיום בנים להקב״ה. ובעבור זה כאשר ישראל עושים מעשים לא טובים. כביכול מחלישים הכח שלמע״ה. וכאשר עושים מעשים טובים נותנים עוז נכח להנהגת הקב״ה. וע״כ כתוב תנו עז לאלהים. במה. המעשים טובים: (ב-לבי)

20

יאני תפלתי לך ה׳ עת רצון אלהים ברב חסדך ענגי

מתי נקרא עת רצון. בשעה שהצבור מתפללים. נכון

הוא וכך הוא בוראי. שהרי אז הצבור מסררים

ומתקנים התקון של ע״ת הזאת (ה) ואז הוא עת רצון

וטוב לבקש בקשות. שכתוב אלהים ברב חסרך ענגי

באמת ישעך (כ) שהרי אז טוב לבקש בקשות. ואני

תפלתי לך ה׳. הרי כאן סוד היחוד. ואני. זה דוד

המלך המקום שנקרא גאולה (:) תפלתי. זו התפלה.

וכאן היא נסמכת לנגולה שתוא אחר. וכאשר הוא

סמך גאולה לתפלה אז הוא נת רצון. אף כך עת

רצון הוא כולל כאחד. עת מדרגה אהת רצון מדרגה

אחת נכללין זה בזו והיו אחר (-) ודור המלך ביקש

לייחד במקרא זה יחוד אחד. ואם תשאל למה נתקן

לומר מקרא זה בתפלת מנחה בשבת. נכון הוא לאמרו

בתפלת מנחה של שבת ולא בתפלת מנחה של חול.

שבוראי אין דומה תפלת מנחה של שבת למנחה של

זול. לפי שבחול בשעת מנחה תולה הדין בעולם.

ואין הוא עת רצון. אבל בשבת שכל רוגז נתבטל

והכל נכלל כאחד. ואף אם נתעורר דין הוא ממותק.

וע״ב נצרך לומר מקרא זה של היחוד לייחד כל

המדרגות. שכאשר נעשה היחוד נתחבר הדין ונכלל

ברחמים ונמתק הכל. ובכן עת רצון כתוב. עת רצון

כולל הכל כאחד. והרין נמתק באותה שעה ונעשה

באמת ישעך. פתח סוחר ההוא ואמר. למדנו

מהמלת (י) דאתמר בה (מבלי ה) רגליה יורדות מות. ועוד גער חית קנה. ישבר רגל קו"ף מן קנה וישתאר הנה. הנה ה׳ אלהים בחוק יבא. וכתיב (יבעי׳ מא) ראשון לניון הנה הנם ולירושלם מבשר אתן: (נ-רנב.) רתבו עו לאלהים על ישראל גאותו ועוו בשחקים. אמר רבי אלעור תא חוי מכל עמין דעלתא

לא קיימין לאשנהא בעובדיהון בר בישראל בלהודייהו. בגין דאלין בנין לקב״ה. ובגין דא כד ישראל עבדין עובדין דלא כשרן. כביכול מתישין חילא עבדין עובדין דלא כשרן. רבשרן יהבין חוקפא דקב״ה. וכד עבדין עובדין רכשרן יהבין אלאהיס. וחילא לקב״ה. וע״ד כתיב תלו עז לאלהיס. במאי. בעובדין דכשרן: (כ-לני)

20

ואני תפלתי לך ה׳ עת רלון אלהים ברב חסדך עוני באמת ישער. פתח ההוא שייעא ואמר. הניכן אימתי אקרי עת רלון. בשעתא דלבור קא מללאן. שפיר היהו והכי איהו ודאי. דהא כדין לבורא מסדרי ומהקני תקונת דהתי ע״ת (ה) וכדין תיהו עת רלון ואלשריך למשאל שאלתא. דכתיב אלהים ברב חסדך עוני יבעך (כ) דהא כדין אלטריך למבאל שאלתא. ואני באמת י השלתי לר ה׳. הא הכא רוא דיחודא. ואני. דא דור התר דאקרי גאולה (י) תפלתי. דא תפלה. מלכת -איהי סמיכה לגאולה דאיהי חד. וכד איהו והכא כדין איהו לתפלה גאולה 71:0 עת רלון. עת רלון אוף הכי כללא איהו כהדא. עת חד רלון חד אתכלילו דא בדא והוו חד (ד) ודוד מלכא בעא ליחדא בהאי יהודה מדה. קרא. אמאי אתמני ואי פיייא האי קרא בללותא דמנהה דשבת. יאות איהו לנוהיי בשבת בההוה ללותה דמנחה ולה בללותה .7016. 70000 6015 155 167117 1327 כחול. בגין דהא בחול בשעתא דמנחה תליא דינא בעלמא. ולאו איהו עת רליו. אבל בשבת דכל רוגוא אתעדי וכלא אתכליל כחדא. ואע״ג דדינא אתער אתבסמותא איהו. אלטריך 12"11 ליסדא דימודא קרא 5 דרגין. ואתכליל יחודה דינה התחבר 10 707 ברחמי ואתבסס כלא, וכדין עת רלון כתיב. עת רלון כליל כלא כחדא. ודינא אתבסם בההוא ומנא והא חדוה בכלא: (כ-קט.)

ゥ

חדוה בכל העולמות: (ב-קנו ·) בי

זיו הזהר

(ו) מהמציר צירוי הסיין מית, וידוע עמן רגף התי"ו שנקראת פסיעה לכר יונקת חיה הרעה שפע קרושה מן המלכות. וכיצכירת רש התי"ו תמנע השפע ממנה ויתקיים הפסוק ואת רוה הטימאה אעכיר מן הארץ :

(4) עת. רמו על המיכות והשכינה הקרושה: (5) פי׳ שאלהים שהוא מדת הדין נמתק ונהפך לרב המד: (ג) דורש תיכת יותר אניי אות. רמו על המיכות הקרושה: (5) פי׳ שאלהים שהוא מדת הדין נמתק ונהפך לרב המד: (ג) דורש תיכת יאניי ואינו עם אניי, אות ואי: רמו על התפארת, אניי דא דוד מלכא היינו עשרת היסור כירוע. והימוד הוא אתר דאקרי יאניי ואינו עם אניי, אות ואי: רמו על התפארת, אניי דא דוד מלכא היינו עשרת היסור כירוע. והימוד הוא אתר דאקרי יאניי ואינו עם אניי, אות ואי: רמו על התפארת, אניי דא דוד מלכא היינו עשרת היסור כירוע. והימוד הוא אתר דאקרי יאניי ואינו עם אניי, אות ואינו עם אניי, אות ואינו עם אניי, אות ואינו מיים אוד היחוד אתר המו מדי המוד מדמון לבי מסור הימוד מיינו מדינו מדינו מדינו. נהימוד המוד החוד הערי, והפרה היינו מדכות נמשכים, וה סוד היחוד הערי באניו בייתו מדכות ומרמו התרי באניי תפרמי, מיכות עם תמארת לתרא ווורי, כור מדכות ומרמו התרי הימוד מציי תפרמי, מיכות עם תמארת וימוד: (1) עתה מסאר סור ומלכות. ויסוד עם תפארת לתרא זו גיב המלכות ומרמו הנרמי באניי תפרמי, מיכות עם תמארת וימוד: (1) עתה מסאר סור ומד השני של עית רצוין כי עית זו גיב המלכות ומרמו הנרמי ביאניי הפרמי, מית זו גיב המלכות ומרמו שרמו שרמו באניי תפרמי, מיכות עם תמארת וימוד: (1) עתה מסאר סור ומד השני של עית רצוין כי עית זו גיב המלכות ומרמו הנרמי באנית גינוי, גיג גית הימוד המני עדת יווגיי במקרו ומרמו שאו נתעלית עד ג' מפיינת הראונות במקום גבוה מאד שלו רצון ורחמים גדולים בשם התגלות מצת הרצון. ווח סוד יתוד השני שאו נתעלית עד ג' מפיינה הראונות במקום גבוה מאד שלו בעית רצון:

14

9

לשוז הוהר

שמע אל אביונים הי וגו׳. אמר רבי חייא תווהנא על האי קרא דכתיב כי שומע אל אביונים ה׳. וכי אל אביונים שומע ולא לאחרא. א״ר שמעוו בגין דאינון קריבין יתיר למלכא. דכתיב לב נשבר ונדכה אלהים לא תבזה. ולית לך בעלמא דאיהו תביר כמסכנא. תו א״ר במעון כתיב (תהלים מא) 635 משכיל אל דל וגוי. כמה תקיפא אגרא דמסכנא אשרי קב״ה. תא חזי כל אינון בני עלמא אתחזיין קמי קמי קב״ה בגופה ונפשה. ומסכנה לה התחוי הלה בנפשא בלחודוי. וקב״ה קריב לנפשא יתיר מגופא: (כ--סא.)

3

ע

כי שמע אל אביונים ה׳ וגו׳. אמר רבי חייא מתכלא

ה׳. וכי אל אביונים שומע ולא לאחר. א״ר שמעון לפי שהם קרובים יותר למלך. שכתוב לב נשבר

ונדכה אלהים לא תבזה. ואין לך בעולם בעל לב

נשבר כמו עני. עוד א״ר שמעון כתוב (תהלים מא)

אשרי משכיל אל דל וגו׳. כמה הוא גדול שכרו של עני

לפני הקב״ה. בוא וראה כל בני העולם נראים לפני הקב״ה בגוף ונפש. והעני אינו נראה אלא

בנפש בלבד. והקב״ה קרוב לנפש יותר מלגוף: (ב-סא.)

אני על מקרא זה שכתוב כי שומע אל אביוגים

ואני ואביון אלהים חושה לי וגו׳. אמר רבי אלעזר רוד המלך היה תמיד משפיל עצמו לפני הקב"ה והיה קורא עצמו עני ושפל לכל ב:מ׳ שראה עצמו בצרה ומשנאיו היז מעיקים לו. וכ" מי שמשפיל עצמו לפני הקב״ה הוא מגביה אותו על הכל. ולפיכך בחר בו הקב"ה בעולם הזה ובעולם הבא. בעולם הזה שכתוב (ישעי' לי) וגנותי על העיר הזאת להושיעה (הושעג) מעני ולמען דור עברי, בעולם הבא שכתוב (הושעג) ובקשו את ה׳ אלהיהם ואת דור מלכם ופחדו אל ה׳ ואל טובו באחרית הימים. וכך אמר ראש הישיבה זכאי הוא מי שמשפיל עצמו בעולם הזה. כמה הוא רב ועליון בעולם ההוא. מי שהוא שפל הוא גבוה. ומי שהוא גאה הוא שפל. אין הקב״ה מגביה אלא להשפל ואינו משפיל אלא להמתגאה: (ב-רלב:)

81

אשר הראיתני צרות רבות ורעות תשוב תחייני וגו׳. רבי חייא פתח ואמר (איוב לד) לכן אנשי לבב שמעו לי חלילה לאל מרשע ושדי מעול כי פעל אדם ישלם לו וכארה איש ימציאנו בוא ראה כאשר ברא הקב״ה את העולם עשאו על הדין. ועל הדין מתקיים. וכל מעשי העולם הם מתקיימים בדין. מלבד מה שהקב״ה בשביל לקיים את העולם ולא יהיה נאבד פרש עליו רחמים. ואותן הרחמים מונעים להדין שלא ישחית העולם. ועל רחמים מתנהג העולם ומתקייט בעבורו. ואפשר תאמר שהקב״ה עושה דין באדם בלי משפט. הרי אמרו שכאשר הדין שורה על אדם כאשר הוא צדיק. הרי זה לבעבור אהבת הקב״ה בו הוא כמו שנתבאר. שהרי הקב״ה מרחם עליו באהבה לקרב אותו אליו. ומשבר את הגוף בשביל שתשלט הנשמה. ואז נתקרב האדם אליו באהבה כראוי. הנשמה שולטת והגוף נחלש. ואז הוא אוהבו של הקב״ה. ככו שאמרו החברים שהקב״ה נותן לצדיקים צער בעולם הזה. בשביל לזכותם לעולם הבא. וכאשר הנשמה נחלשה והגוף בתקפו הוא שונאו של הקב״ה. שאינו בוחר בו ואין נותן לו צער בעולם הזה. אלא דרכיו מצליחים והוא בשלימות יתרה. בשביל שאת עושה

ראני פני ואביון אלהים מושה לי וגו׳. אמר רבי אלעזר דוד מלכא תדיר איהו הוה שפיל גרמיה לגבי קב״ה והוה קרי גרמיה מסכנא זעירא לכלא בזמנא דחמא גרמיה בעקו ושנאוי קא דחקין ליה. וכל מאן דמאיך גרמיה קמי קב״ה איהו זקיף ליה על כלא. ובנ״כ אתרטי ביה קב״ה בהאי עלמא ובעלמא דאתי. בעלמא דיו דכתיב (יבעי׳ לו) וגנותי על העיר הואת להושיעה למערי ולמען דוד עבדי. בעלמא דאתי דכתיב (הושע ג) ובהשו את ה׳ אלהיהם ואת דוד מלכט ופחדו אל הי ואל טובו באחרית הימים. והכי אמר רב מתיבתא זכאה איהו מאו דאוער גרמיה בהאי עלמא. כמה איהו רב ועלאה בההוא עלמא. מאן דאיהו זעיר איהו רב. ומאן דאיהו רב איהו זעיר. לא רבי קב״ה אלא (ב-רלבי: (ב-רלא לדרבי: (ב-רלבי)

עא

הראיתני לרות רבות ורעות תשוב תחייני וגו׳. רבי חייה פתח ואמר (איוב לד) לכן אכשי לבב שמעו לי הלילה לאל מרשע ושדי מעול הי פעל אדם ישלם לו וכארה איש ימליאנו. תא חזי כד ברא קב״ה עלמא עבד ליה על דינא. ועל דינא אתקיים. וכל עובדיו דעלמא אינון קיימין בדינא. בר בגין לקיימא עלמא 762"6 יתתביד 651 רחמי. ואיטון רחמי מעכבי לדינא פריש עליה דלא ישתלי עלמא. ועל כחמי אתנהיג עלמא ואתקיים בגיניה. ואי הימא דקב״ה עביד דינא בבר נש בלא דינא. הא אתמר דכד דינא שריא עליה דבר נש כד בגין רחימותא דקב״ה איהו זכאה. ביה היהו כמה דאתמר. דהא קב"ה רחים עליה גרהימו ליה לגביה. ומתבר גופא בגין לכלכאה להרבה נשמתה. וכדין התקריב ב״כ לגביה בלחימו כדקה יהות. נבו תח שלטא וגופא אתחלש. וכדין איהו רחימא דקב״ה. כמה דאמרו הברייא יהב קב״ה ללדיקא לערא בעלמא דין. בגין למוכי ליה לעלמא דאתי. וכד כשמהא חלשא וגושא הקיבא איהו שנאיה דקב״ה. דלא התרעי בה ולא יהיב ליה לערא בהאי עלמא. אלא ארתי מפגקטן והוא בשלימו יתיר. בגין דאי עביד 15 Q 2790

לשון קודש

תהפים עא–עב

לשון הוהר

צדקה או דבר טוב. הקב״ה משלם לו שכרו בעולם ו הזה. ולא יהיה לו חלק בעולם הבא. וזהו שתירגם אונקלוס (דברים ז) ומשלם לשונאיו על פניו להאבידו. ומשלם לשנאוהי טבוון דאינון וכו׳. ולפיכך זכאי ההוא שנצטער תמיד הוא אהובו של הקב״ה. במה דברים אמורים אם פשפש ולא מצא חטא בירו שנענש עליו: (א-קסי)

ולם אני אודך בכלי נבל אמתך אלהי וגו׳. אמר רבי חייא זהו שלמדנו שבעשיה שלמטה נתעורר עשיה למעלה. מה שתולה בעשיה נתעורר למעלה בעשיה ונעשה מעשה. ומה שתולה בדבור נתעורר בדבור. כאשר נגזר למטה בדבור נתעורר כן למעלה. ואם תשאל מהו הדבור שנתעורר. אלא כך כתיב (ישע׳ נח) תשאל מהו הדבור שנתעורר. אלא כך כתיב (ישע׳ נח) ודבר דבר. זה הדבור מעורר דבור אחרי למעלה שנקרא דב׳ר. כמש״כ (הושע א) דבר ה׳ אשר היה. עמואל א׳ ב) ודבר ה׳ היה יקר. (תהלים לג) בדבר ה׳ שמים נעשו. שהרי למדנו זה הדבור עולה ובוקע רקיעים עד שנתישב במקום הראוי לו ונתעורר מה שנתעורר. אם טוב טוב אם רע רע. וע״ז כתוב שנתעורר. אם טוב אם רע רע. וע״ז כתוב

(דברים כג) ונשמרת מכל דבר רע: (ג--לאי)

עב

ייראוך עם שמש ולפני ירח דור דורים. רבי אלעזר ורבי יצחק היו נפגשים בדרך והגיעה עונת קריאת שמע. עמד רבי אלעזר וקרא קריאת שמע והתפלד תפלתו. אח״כ א״ל רבי יצחק הלא למדנו שטרם שיצא האדם לדרך נצרך לו ליטול רשות מרבונו ולהתפלל תפלתו. א"ל לפי שכאשר יצאתי עוד לא היה זמן תפלה ולא הגיעה עונת קריאת שמע. ועכשיו שהאיר השמש התפללתי. אבל טרם שיצאתי לדרך ביקשתי בקשתי מרבוני ונמלכתי בו. אבל זאת התפלה לא התפללתי. שהרי מחצות הלילה הייתי עוסק בתורה. וכאשר האיר השחר אז לא היה עוד הזמן להתפלל תפלת שחרית. לפי שבשעה ההיא שחשכות הבקר נמצא האשה מספרת עם בעלה והם בסור של אחר. והעכינה צריכה ללכת אל המשכן עם עלמותיה היושבות עמה. ולפיכך לא נצרך לו לאדם להפסיק דבריהם בעת שמתחברים יחד ולהכניס ענין אחר ביניהם. ועכשיו שהאיר השמש הוא זמן התפלה להתפלל. כמו שביארו שכתוב ייראוך עם שמש. מהו עם שמש. לשמור שיהיה אור השמש עמנו להאיר להשכינה. שהרי ירא"ה עם השמ"ש צריכה להיות ולא להפרידם. וכאשר לא האיר היום אין הירא״ה עם השמש. ונצרך לחברם כאחר. וזהו עם שמש. ולפיכך אסור לו לאדם לומר פסוקי דזמרה של התפלה אלא עם רמרומי החמה. שכתוב ייראוך עם שמש. זהו תפלת שחרית. ולפני ירח וגו׳ זהו תפלת ערבית: (א-קעה ) בשעה שהשמש יוצא ביום ישראל מנשאים שירה למטה והשמש למעלה. שכתוב ייראוך עם שמש. בשעה שהשמש מהלך בהגלגל הוא פותח קול נעים ואומר שירה. ומה השירה שאומר תהלים 16 9

לדקה או שיבו. קב״ה משלם ליה אגריה בהא עלמא. ולא יהוי ליה חולק בההוא עלמא. ודא הוא דתרגם אונקלום (דנרים ז) ומשלם לשונאיו על פניו להאבידו. ומשלם לשנאוהי שבוון דאינון וכו׳. ובג״כ ההוא זכאה דאתבר תדיר איהו רחימא דקב״ה. והני מלי כד בדק ולא אשכח חובא בידיה דאתענש עליה: (א-קם.)

נם אני אודך בכלי כבל אמתך אלהי וגו׳. אמר רבי חייא הייכו דתניכן בעובדא דלתתא אתער עובדא לעילא, מאי דתליא בעובדא אתער לעילא בעובדא במליז. במליז דתליא າດກາ עובדה. ואתעביד ואי .65 ves הכי אתער במלה אתגזר 75 מאי אתער. אלא הכי כתיב (ישעי׳ נח) תימא מלה מלה אחרא לעילא ודבר דבר. האי דבור אתער דאקרי דב״ר. כמד״א (היבע א) דבר ה׳ אשר היה. (שמואל א׳ ב) ודבר ה׳ היה יקר. (תהלים לג) בדבר ה׳ שמים כעשו. דהא תניכן האי מלה סלקא ובקע עד דאתישבא בדוכתיה ואתער 1612 רקיעיו דאתער. אי עב עב ביש ביש. ועל דא כתיב (דגרים כג) ונשמרת מכל דבר רע: (ג-לה:)

# עכ

ייראוך עם שמש ולפני ירח דור דורים. רבי אלעזר ורבי ילחק הווי אזלי באורחא ומטא זמנא הם רבי אלעזר וקרא קריאת שמע דקריאת .DND לבתר א״ל רבי ילחק והא תנינן ב״נ לארחא אבעי ליה לנטלא רשו לותיה. \*351 דעד לא יפוק ללותיה. אייל בגין דכד נפיקנא ממאריה ולללי זמנה דקריהת ולא מסא 60155 לא הוה זמן דשמשא נהיר צלינא. אבל 710 6550 .Dnc לא כפקנא לארחא בעינא בעותא מניה ואמלכנא ביה. ללותה דה לה לליכה. דהה הכה השתדלכה 356 באורייתא מפלגות ליליא. וכד אתא לפרא עד כען לא הוה 6005 דההיא כגין .60155 ,355 עדכא דהדרותה דלפרה השתכה התתה משתעיה בבעלה והינון למשכנא איהי למיהך ובעית כהדה. בלוח לא בעי ליה בהדה . ובג"כ בעולמתהא דיתבי מלייהו דמתחברן כחדא ולאעלא למפסק 2735 מלה אחרא בינייהן. והשתא דנהיר שמשא הוא עדן ללותא לללאה. כמה דאוקמוה דכתיב ייראוך עם שמש. לנפרא נהורא דשמשא מהן עם .Ens בהדי שמש״א דהא ירא״ה לאנהרא לה. 1703 יממא לון. וכד לא כהיר הלטריך ולה להפרשה לאו הוא ירא״ה בהדי שמשא. ולריכא לחברא לון כחדא. ודא הוא עם שמש.. ובג״כ אסור ליה לב״נ למימר תושבחן דללותא אלא עם דמדומי חמה. דכתיב ייראוך עם שמש. דא היא ללותא דלפרא. ולפני ירח וגו׳ דא ייראר היא ללותא דליליא : (א-קמית.) בשעתא דשמשא כפיק ביממא דכתיב ישראל נטלי שירתא לתתא ושמשא לעילא. בגלגלוי ייראור עם שמש. בשעתא דנטיל שמשא אפתה קל נעימותה והמר שירתה. ומהי בירתה קהמר מכלים

ענ 145

(תסליס קה) הודו לה׳ קראו בשמו וגו׳. שירו לו זמרו לו וגו׳. וישראל משבחן כדין לקב״ה ביממא עם שמשא. הה״ד ייראוך עם שמש: (ג-קליו.)

שמו לעולם לפני שמש יכון שמו וגו׳. רבי שמעון זקף ידוי ובכה ואמר. ווי מאן דיודמן ווכאה זמכה. בההוא דיזדמו מלו חולקיה וישתכה בההוא זמנא. ווי מאן דיזדמן בההוא זמנא. בגין מאו יסתכל לאילתא דכד ייתי קב״ה לפקדא 725 עובדוי דקיימין בהדה. ויסתכל בכל ליכוז חד וחד ולח ישתכח זכחי. דכתיב (יבעי׳ סג) ואביט ואין עוזר. וכמה עקתין על עקתין יהון לישראל. ווכאה מאן דיודמן וישתכת בההות ומנת. בגין דההוא נהירו דיתקיים בההוא זמנא במהימנותא יזכה לההוא דחדוה דמלכא. ועל ההוא זמנא כתיב (זכריה יג) ולרפתים את הכסף 5010 ובהנתים כבחון את כלרוף וגו׳: (כ-יי) תו אמר רבי שמעון כד יהא קריב לימי משיחה הפילו רביי דעלמה זמינין להשכחה שמירין עמים וגו׳. מהו אז. בזמנא דתיקום כנסת ישראל מעפרא דיוקים לה קב״ה. כדין אהפך אל עמים שפה ברורה לקרא כלס בשם ה׳ ולעבדו שכם אחד: (א-קית.)

(תהלים קה) הודו לה׳ קראו בשמו וגו׳. שירו לו זמרו לו וגו׳. וישראל משבחים אז להקב״ה ביום עם השמש. זש״כ ייראוך עם שמש: (ב–קצו.)

ורי שמו לעולם לפני שמש ינון שמו וגו׳. רבי שמעון נשא ידיו ובכה ואמר אוי למי שיזרמן בזמן ביאת המשיח. ואשרי חלקו מי שיזרמן ויהי נמצא בזמן ההוא. אוי למי שיזרמן בזמן ההוא. לפי שכאשר יבא הקב״ה לפקור את השכינה יסתכל מי הם העומדים עמה. ויסתכל בכל המעשים של כל אחר ואחר ולא ימצא צריק. שכתוב (ישעי' סג) ואביט ואין עוזר. וכמה צרות על צרות יהי׳ לישראל. ואשרי לזה שיזדמן ויהי׳ נמצא בזמן ההוא. לפי שמי שיתקיים בזמן ההוא בהאמונה יזכה לאור ההוא של שמחת המלך. ועל זמן ההוא כתוב (זכריה יג) וצרפתים כצרוף את הכסף ובחנתים כבחוז את הזהב וגר: (ב-ו:) עוד אמר רבי שמעון כאשר יהיה קרוב לימות המשיח אפילו הנערים שבעולם עתידים למצוא נסתרות החכמה ולהבין בה חשבון של קץ הגלות. ובזמן ההוא יתגלה לכל. זש״כ (צפניה ג) כי אז אהפך אל עמים וגו׳. מהו אז. בזמן שתקום כנסת ישראל מעפר שיקימה הקב״ה. אז אהפך אל עמים שפה ברורה לקרא כלם בשם ה׳ ולעברו שכם אחר: (א-קיח .)

עג

לאסף אך עוב לישראל אלהים לברי לבב. מומור פתח ההוא יודאי ואמר אך טוב לישראל תא חזי קב״ה עבד ימינא ועבד שמאלא אלהים. עלמא. חד אקרי טוב וחד אקרי רע. לאנהגא ובתרין אלין אתכליל בר כש ואתקריב בכלא. וההוא רע שמאלא אתכלילו ביה עמין עכו״ם ואתיהיב דאיהו בסשרא דלהון. בגין דאינון ערלי לבא וערלי בשרא ואסתאבין ביה. אבל בישראל מאי כתיב אך עוב לישראל. ואי מימא לכלהו. לאו. אלא לאינון דלא אסתאבי בהדי ההוא רע. וע״ד כתיב לברי לבב. בגין דדא עוב ודא רע. פוב לישראל בלחודייהו ורע לעמין עכו״ם. אך מוב לישראל בגין לאתדבקא ביה. ובהאי אתדבקו ישראל ברוא עלאה ברוא דמהימנותא למהוי כלא חד. אמר רבי יוסי בגין דפוב הוא לישראל אית לון לישראל חולקא בעלמא דין ובעלמא דאתי למחמי עינא בעינא היזו יקרא. כמה דכתיב (ישני׳ נג) כי עין בעין יראו בשוב ה׳ ליון: (א-רה .)

קרבת אלהים לי פוב וגו׳. פתח ההוא יודאי ואני ואמר. תא חזי כד בר נש אתקריב לאורייתא דאקרי טוב. דכתיב (תהלים קיט) טוב לי תורת פיך וגו׳. כדין אתקריב לקב״ה דאקרי טוב. דכתיב טוב ה׳ לכל. וכדין אתקריב למהוי זכאה. כמד״א (ישי׳ ג) אמרו לדיק כי טוב. וכד איהו זכאה שכינתא שריא עליה ואולפי ליה רזין עילאין באורייתא. בגין דשכינתא במוב. 636 אזדווגת 65 לדי״ה 607 ולד"ק כחדת תולין: (י"ח)

שלתו

1

עג

מומוך לאסף אך טוב לישראל אלהים לברי לצב.

פתח יהורי ההוא ואמר אך טוב לישראל אלהים. בוא וראה הקב״ה עשה ימין ועשה שמאל להנהגת העולם. אחד נקרא טוב ואחר נקרא רע. ובשתי אלה נכלל האדם ונתקרב להם. ורע ההוא שהוא השמאל נכללים בו העמים עכו״ם והוא ניתן בצר שלהם. לפי שהם ערלי לב וערלי בשר ונטמאים בו. אבל בישראל מה כתוב אך טוב לישראל. ואפשר תאמר לכלם. לא. אלא לאותן שלא נטמאו עם הרע ההוא. וע״כ כתוב לברי לבב. לפי שזה טוב וזה רע. טוב לישראל בלבדם ורע להעמים עכו״ם. אך טוב לישראל להתרבק בו. ובזה הטוב נרבקו ישראל בסור עליון בסוד האמונה להיות הכל אחד. אמר רבי יוסי לפי שהטוב הוא לישראל יש להם לישראל חלק בעולם הזה ובעולם הבא לראות עין בעין מראה כבור ה׳. כמו שכתוב (ישע׳ נב) כי עין בעין יראו בשוב ה׳ (א-רה ) ציון: (א

ואמר. בוא אלהים לי טוב וגו׳. פתח יהודי ההוא ואמר. בוא וראה כאשר האדם מתקרב לתורה שנקראת טוב. שכתוב (תחלים קיט) טוב לי תורת פיך וגר׳. אז נתקרב להקב״ה שנקרא טוב. שכתוב טוב ה׳ לכל. ואז נתקרב להיות צדיק. כמש״כ (ישצי׳ ג) אמרו צדיק כי טוב. וכאשר הוא צדיק תשרה עליו השכינה ומלמדים לו סודות עליונים בתורה. לפי שהשכינה אינה מזרוגת אלא בצריק שנקרא טוב. שהרי צדי״ק וצר״ק ביחר הולכים: (ו״ח)

10

11.

שלחו

תהלים עד

5

שלדו באם מקדשיך לארך חללו משכן שמך. רבי יוסי ב"ר שמעון בן לקוניא חמוי ב"ר שמעון שאיל לרבי אלעור ואמר דרבי אלעזר ואמר ליה. דשמעת מאבוך האי דכתיב (איכי כ) עשה אפשר ה׳ אשר זמם בלע אמרתו אשר לוה מימי הדם. א״ל הא אוקמוה חבריא בלע אמרתו. דבוע פורפירא דיליה. אשר לוה מימי קדם. דהאי פורפירא פקיד לה מאינון יותי עלאי (א) וביומא דאתחריב בי מקדשא קדמאי בוע לה. בגין דהאי פורפירא אישי יקרא דיליה ותיקונא. דיליה ובוע ליה (י) איל עשה הי אשר זמס. וכי מלכא השיב לאבאשא לבנוי עד לא ייתון למחשי. א"ל למלכא דהוה ליה מאן יקר. ובכל יומא הוה דחיל עליה דלא יתבר. והוה מסתכל ביה ותהין בעינוי. ליומין אתא בריה וארגיו ליה למלכא. נטל מלכא ההוא מאו יהר ותבר ליה. הה"ד עשה ה׳ אשר זמס. תה הזי מן יומה דהתבני בי מקדשה 510 עליה מסתכל dí. והכיב ביה קב״ה 1010 דחיל עלייהו דישראל דיחטון ויחרב בי מקדשא. וכן בכל ומנא דהוה אתי לגבי בי מקדשא הוה לבים ההוא פורפירא. לבתר דגרמו חובין ותרגיוו קמי מלכא אתחרב בי מקדשא ובזע הסוא פורפירא. היינו דכתיב זמם בלע אמרתו אשר לוה מימי עשה ה׳ אשר קדם (ג) איהי מימי קדם וראי. וכדין עליבו קמיה בבתי בראי ודאי. כמד"א (ישעי׳ לג) הן אראלם לעקו חולה. וכתיב (בס כג) ויקרא ה׳ לבאות ביום ההוא לבכי וגו׳. ודא הוא בומנא דאתחריב בי מקדשא. אבל בומנא אחרא לית חדוה קמי קב״ה כומנא דאתאבידו חייבי עלמה דהרגיזו קמיה. הה"ד (משלי יה) ובהבוד רשעים רנה. ואי תימא הא הניכן דלית חדוה הב״ה כד איהו עביד דינא בחייביא. הני המי מלי כד אתעביד בהו דינא עד לא מטא ומנייהו אשתלים חובייהו. כד״א (כראבית טו) כי לא 657 שלם עון האמורי עד הנה. ואתעביד בהו דינא בגין ראינון גרמין בישא לגרמייהו. על דאשתתפי לאבאשא לון לישראל. כמה דאטבע למלראי בימא. וכמה דאוביר יהושפט בימי דישראל כלהו. וכן שכאיהון דבגיניהן דישראל אתאבידו בלא ומכא. כדין לית חדוה 72 דאתאבידו. אבל 30 קמיה המיה ובאיש חשתלים זמכה דהוריך לון ולה כדיו 0715 QCI. ותשבחתה קמיה על דהתהבידו מעלמה. בר 62013 דאתחריב בי מקדשא. דאע"ג דאשתלים ומנא דלהון דארגיון המיה לא הוה חדוה המיה. ומההוא ומכא לא הוה חדוה לעילא ותהא: (א-סא:) 230

עד

שלדן באש מקרשיך לארץ חללו משכן שמך. רבי יוסי ב״ר שמעון בן לקוניא חותנו של רבי אלעזר ב״ר שמעון שאל לרבי אלעזר ואמר לו. אפשר ששמעת מאביך מה זה שכתוב (אימה ב) עשה ה׳ אשר זמם בצע אמרתו אשר צוה מימי קדם. א״ל הרי ביארו החברים בצע אמרתו. שקרע אדרתו. אשר צוה מימי קדם. שזאת האדרת פקד אותה מאותן ימים הקדמונים העליונים (ה) וביום שנחרב בית המקדש קרע אותה. לפי שזאת האדרת היא הכבוד שלו והתיקון שלו וקרע אותה (כ) א״ל ומהו עשה ה׳אשר זמם. וכי יחשוב המלך להרע לבניו קודם שבאו לחטוא. א״ל משל למלך שהיה לו כלי יקר. ובכל יום היה דואג עליו שלא ישבר. והיה מסתכל בו ונראה בעיגיו. לימים בא בנו והכעיס לו למלך. נטל המלך כלי יקר ההוא ושברו. זש״כ עשה ה׳ אשר זמם. בוא וראה מן היום שנבנה בית המקדש היה הקב״ה מסתכל בו והיה חביב עליו ביותר. והיה דואג על ישראל שיחטאו ויחרב בית המקדש. וכן בכל זמן שהיה בא אל בית המקדש היה לובש אדרת ההיא. לאתר שגרמו העונות והכעיסו לפני המלך נחרב בית המקדש וקרע לאותה אדרת. זהו שכתוב עשה ה׳ אשר זמם בצע אמרתו אשר צוה מימי קדם (נ) היא מימי קדם ודאי. ומאז עצבון לפניו בבתי חוץ ודאי. כמש״כ (ישעי׳ לג) הן אראלם צעקו חוצה. וכתוב (שם כב) ויקרא ה׳ צבאות ביום ההוא לבכי וגוי. וזה הוא בזמן שנחרב בית המקדש. אבל בזמן אחר אין שמחה לפני הקב״ה כזמן שנאבדים רשעי עולם שהכעיסו לפניו. זש״כ (משלי יא) ובאבוד רשעים רנה. ואם תשאל הלא למדנו שאין שמחה פפני הקב״ה כאשר הוא צושה דין ברשעים. אבל אין זה רק כאשר נעשה בהם דין קודם שהגיע זמנם שעוד לא נתגלאה סאתם. כמש״נ (בראשית טו) כי לא שלם עון האמורי עד הנה. ונעשה בהם דין מפני שהם גרמו רעה לעצמם. על שנועדו להרע להם **דישראד. כמו שהטביע למצרים בים. וכמו שהאביד** לשונאי ישראל בימי יהושפט וכן עוד כמוהם. שלבעבור ישראל נאבדו קודם זמנם. ואז אין חדוה לפניו ורע הדבר לפניו על שנאבדו. אבל כאשר נגמר הזמן שהמתין להם ולא חזרו בתשובה. אז שמחה ורננה לפניו על שנאבדו מן העולם. מלבר בזמן שנחרב בית המקדש. שאף על פי שנגמר זמנם במה שהכעיסו לפניו לא היתה שמחה לפניו. ומן הזמן ההוא אין שמתה למעלה ולמטה : (א-סא :) הבט

#### זיו הזהר

נוד (ה) פוי שהייונינה הקרושה היא בבחינת אדרת תפארתו והיא ככוד נאצל מימי קדם הייגו מן נ׳ מפירות הראשונות וחיא כעין מנסון מן מלכות העליונה שעליה נאמר והנה אופן אחר בארץ. ומשכונה העקרי הי' כבית המקדש שעל ירה נשפע השפע לישראל בפרטיות. ומיום שנחרב בית המקדש ונתגרשה ללכת עם ישראל בגלות קרע אותה הקכ"ה. הייגו שקרעה והפרידה מדביקותה העליונה שהי' התרבקותה בספירות העליונות בהתגלות ובפרסום. וכגלות התרבקותה היא בהסתר גדול. וזה ענין עמוק מאר שאין כאן המקום להאריך בוה: (כ) מה שאומר תיקונא דיליה. ענינו שהקב"ה ברא אותה להיותה התיקון בין ישראל לאביהם שבשטים. והיינו שהקב"ה יתקן ויכסר על הסגבים של ישראל בעכורה וגם שעל ידה יושפע לישראל השפע כפרטיות: (ג) פי׳ אשר ומם היינו אשר דאג על ות בככר: 2 10

לשון הוהר

תהלים עד---עה

147 11

הבט לברית כי מלאו מחשכי ארז נאות חמם. רבי יסודה הוה יתיב קמיה דרבי שמעון והוא קארי. כתיב (ישמי׳ נכ) קול לופיך נשאו קול יחדיו ירנכו וגו׳. קול לופיד. מאן איכון לופיד. אלא אלין איכון דמלפאן אימתי ירחם קב״ה למבני ביתיה. נשאו קול. ישאו קול ליה. מהו כשאו הול. אלא כל בר כש דבכי מבעי וארים קליה על חרבן ביתיה דקב"ה. זכי למאי דכתיב לבתר יחדיו ירנכו. וזכי למחמי ליה בישובא בחדוותה. בשב הי ליון. בשוב הי אל ליון מבעי ליה. מהו בשוב הי ליון. אלא בשוב הי ליון ודאי. תא חזי בשעתא דאחחריב ירושלם לתתא וכנסת ישראל אתתרכת. שליק מלכא קדישא לציו"ין ואנגיד ליח לגביה (ד) בגין דכנסת ישראל אתתרכת. וכד תתהדר כנסת ישראל לאתרה כדין יתוב מלכא קדישא לליו״ן לאתריה לאודווגא חד בחד. ודא הוא בשוב הי זה אלי ואכוהו. ליון. וכדין זמיכין ישראל למימר וכתיב זה ה׳ קוינו לו נגילה וכשמחה בישועתו. בישועתו ודחי: (כ-נס:)

# עה

בי אלהים שפת זה ישפיל DH ירים. משפמ עמודה דאמלעותא ביה כתיב כי אלהים שופע זה ישפיל ווה ירים. זה ישפיל. מאן דגרים לאשפלא לשכינתא מאתרהא. ווה ירים. מאן דגרים לסלקה לה איכון דישראל מאמרהא. רמוכין 55 אשפילו ווכוון דלהון סלקין לה מאתרהא. לתתא . בגין איסו מאו דא וכאי 55 דעביד זכוון לסלקא מאתרהא : (ת"ו תר"א)

רבי אבא אמר כתיב כי אלסים שפע זה ישפיל זה ירים. כי אלסים שפע. אלמלי דאעבר דינא דילחק באתר דיעקב שארי ואתבטם תמן ווי לעלמא דיערע בדיניה. ורזא דמלה כי באש הי נשפע. ודא הוא אתבסמותא דעלמא. וכיון דעאל באתרא דיעקב ויעקב אחיד ביה. כדין שכיך 'אשא ואלענט גומריה: (נ-יית:)

כי כוס ביד ה׳ ויין חמר מלא מסך ויגר מזה. תניכן אית יין ואית יין. הכי נמי אית כוס ואית כוס. נכלא דא לעב ודא לביש. יין לעב דכתיב ויין ישמח לבב אנוש. יין לביש דכתיב ויין חמר מלא מסך ויגר מזה. כוס לעב דכתיב (הגיי קי) כוס ישועות אשא. כוס לביש דכתיב (ישעי׳ יא) כוס חמתו כוס התרעלה ורוחין קדישין וכל סערין קדישין. הכי נמי אית ורוחין קדישין וכל סערין קדישין. הכי נמי אית בסער מסאבא היכלין וממנן כלהו לבים. ורוחין מסאבין ממכן וכל סערין מסאבין. ודא לקבל מסאבין מל הכוב וילר הרע וכלא ברוא חדא; (ב-רמו:)

דרית לברית כי מלאו מחשכי ארץ נאות חמס. רבי יהודה היה יושב לפני רבי שמעון שהיה קורא. כתוב (ישעי' נב) קול צופיך נשאו קול יחדו ירננו וגו׳. קול צופיך. מי הם צופיך. אלא אלו הם המיחלים מתי ירחם הקב״ה לבנות ביתו. נשאו קול. ישאו קול היה צריך לומר. מהו נשאו קול. אלא כל אדם שבוכה ומרים קולו על חרבן ביתו של הקב״ה. זוכה למה שכתוב אח"כ יחדיו ירננו. ויזכה לראותו בישובו בשמחה. בשוב ה׳ ציון. בשוב ה׳ אל ציון היה צריך לומר. מהו בשוב ה׳ ציון. אלא בשוב ה׳ ציון ודאי. בוא וראה בשעה שנחרבה ירושלים למטה וכנסת ישראל נתגרשה. העלה מלך הקדוש לציו"ן והמשיכו אצלו (ז) לפי שכנסת ישראל נתגרשה. וכאשר תחזור כנסת ישראל למקומה אז יחזיר מלך הקרוש לציו״ן אל מקומו שיודוגו אחד באחד. ווה הוא בשוב ה׳ ציון. ואז עתידים ישראל לומר זה אלי ואנוהו. וכתוב זה ה׳ קוינו לו נגילה ונשמחה בישועתו. בישועתו ודאי: (ב-נה:)

לשון קודש

# עה

ידים, משפט זה ישפיל וזה ירים. משפט שנקרא עמוד האמצעי בו כתוב כי אלהים שופט ה ישפיל וזה ירים. זה ישפיל, מי שגורם להשפיל את השכינה ממקומה. וזה ירים. מי שגורם להרימה ממקומה. כי עונות ישראל הם משפילים אותה למטה. והזכיות שלהם מרימים אותה ממקומה. למטה. והזכיות שלהם מרימים אותה ממקומה. ובעבור זה זכאי הוא מי שעושה זכיות להרימה ממקומה : (ת"ז תכ"א)

דבי אבא אמר כתוב כי אלהים שפט זה ישפיל וזה ירים. כי אלהים שפט. אלמלי שנעבר הדין של יצחק בהמקום שיעקב שוכן ונמתק שם אוי היה לעולם כשיפגש בדינו. וסוד הדבר כי באש ה׳ נשפט. לעולם כשיפגש בדינו. וסוד הדבר כי באש ה׳ נשפט. וזהו המתקת העולם. כי יען שנכנס במקומו של יעקב ויעקב אוחז בו. בכן נשתכך האש ונצטננין גחלותיו (ג-יח:)

כוס ביד ה׳ ויין חמר מלא מסך ויגר מזה. למדנו שיש יין ויש יין. כמו כן יש כוס ויש כוס. שיש יין ויש יין. כמו כן יש כוס ויש כוס והכל זה לטוב וזה לרע. יין לטוב שכתוב ויין ישמת לבב אנוש. יין לרע שכתוב ויין חמר מלא מסך ויגר מזה. כוס לטוב שכתוב (תחלים קיו) כוס ישועות אשא. כוס לרע שכתוב (שעי׳ גא) כוס חמתו כוס התרעלה. כוס לרע שכתוב (שעי׳ גא) כוס חמתו כוס התרעלה. כוס לרע שכתוב (שעי׳ גא) כוס חמתו כוס התרעלה. כוס לרע שכתוב (ישעי׳ גא) כוס חמתו כוס לעוב אבד הקדושה היכלות וממונים הכל לטוב. ורוחות קדושים וכל מיני צדדים קרושים. כן גם יש ורוחות קדושים וכל מיני צדדים קרושים. כן גם יש טמאים ממונים וכל מיני צדדים טמאים. וזה לעומת טמאים ממונים וכל מיני צדים טמאים נזה לעומת זה. כגון יצר הטוב ויצר הרע והכל בסוד אחר: (כ-רמו:)

משמית

# זיו הוהר

משמים

(ז) ציורן זה הצנור המעביר השפע אל השבינה הקרושה לחלק לישראל בפרטיות :

3

לשון הוהר

עו

משמים השמעת דין ארץ יראה ושקעה. רבי חייא פתח (בופטיס ה) ה׳ בלחתך משעיר בלעדך משדה אדום ארץ רעשה גם שמים נפפו. תא חוי זכאין אינון ישראל בעלמא דין ובעלמא דאתי דקב״ה אתרעי בהו ואיכון מתדבקין ביה. ואקרון קדישין עם קדוש. עלאה דאקרי קדש. וכן עד דסליק לון לדרגא דכתיב (ירמי׳ ג) קדש ישראל לה׳ ראשית תבוחתה. כמה דאוקמינא דהא ישראל מתמניא יומיו מתדבקין ביה 6"75 ואיכון דיליה. בשמיה ורשימין בשמיה (במיאל כ' י) ומי כעמך ישראל גוי אחד בארץ. ועממין לא מתדבקין ביה ולא אזלין בנימוסיה. ורשימא קדישה העדיהו מנייהו עד דהינון מתדבקן בסשרה החרה דלאו קדישא. ותא חוי בשעתא דבעא קב״ה למיהכ לה לבני עשו. אמר ליו אורייתא לישראל tart בעאן אתון לקבלא אורייתא. בההיא שעתא אתרגיות ארעא קדישה. ואורייתה אמרה קמיה דקב״ה. מארי דעלמא 201 אלפי תרי הוית 707110 פסטירא ערלין עד לא אתברי עלמא. וכען קלעינא קמי דלא רשימין בקיומך. אמר לה קב״ה. כורסיא כורכיא ייבדון אלף אומין כומייהו וקיימא דאורייתא לא יודמן קמייהו. הה״ד ה׳ בלחתך משעיר בלעדך משדה חדום ארך רעבה ודאי. בגין דאורייתא לא אתיהיבת אלא למאן דאית ביה קיימא קדישא. ומאן דיליף אורייתא למאן דלא אתגור משקר בתרי קיימי. משקר בהיימה דאורייתא ומשקר בקיימא דלדי״ק וכנסת ישראל. דאורייתא להאי אתר אתיהיבת ולא לאחרא. רבי אבא אמר משקר בנביחים בתלת דוכתי עלאי. משקר בתורה משקר משקר בכתובים. משקר בתורה דכתיב (דגרים ד) וואת התורה חשר שם משה לפני בני ישראל. משקר בלביאים דכתיב (ישעי׳ נד) וכל בניך למודי ה׳. אינון למודי ה׳ ולא אחרא. וכתיב (בס ח) חתום תורה בלמודי. איכון ולא אחרא. משקר בכתובים דכתיב (תהלים עת) ויקם עדות ביעקב ותורה שם בישראל. וכתיב (שם קמ) אך לדיקים יודו לשמך. מאן לדיקים. ישראל, דמאן דלא אתגור ולא דא לדי״ק וכנסת לשמיה עאל בקיומא דלהון לא יודין קדישא דאיהי אורייתא. אמר רבי חייא כיון עאל דאתגלי קב״ה על פורא דסיני למיהב אורייתא לישראל שכיכת ארעא ותבת בנייחא. הה״ך ארן יראה ושקשה: (ג-אי) רבי יוסי אמר. ה׳ בלאתך משעיר בלעדך משדה 657 אדום ארך רעשה. בשעתא דקבייה תב משעיל קבילו אורייתא ארך רעשה וגו׳. מאי פעמא רעשה. בגין דבעאת לאהדרא לתוהו ובוהו. דהכי אתני קב״ה בעלמא. אי יקבלון בני ישראל אורייתא מושב. ואס לתוהו ובוהו. וכיון דחמאת ארעא לאו אהדר עלמא דהא אומין קב״ה לכל עממיא דיקבלין אורייתא ולא קבילו. ומכל עממיא לא אשתארו אלא ישראל בלהודייהו. חשיבת ארעא דישראל לא יקבלון כוותייהו. וכג״כ ארץ רעשה. וכיון דאמרו נעשה ונשמע מיד בקשה. הה"ד תרץ יראה ושקטה. יראה בקדמיתא ולבסוף

שקמה : ג-קלג .)

עו

משמים השמצת דין ארץ יראה ושקטה. רבי חייא פתח (שופשים ה) ה׳ בצאתך משעיר בצעדך משדה אדום ארץ רעשה גם שמים נטפו. בוא וראה זכאים הם ישראל בעולם הזה ובעולם הבא שהקב"ה בחר בהם והם דבקים בו. ונקראים קרושים עם קדוש. וכן עד שהעלה אותם למדרגה עליונה שנקראת קדש. שכתוב (ירמי׳ ב) קדש ישראל לה׳ ראשית תבואתה. כמו שנתבאר שהרי ישראל משמנת ימים נדבקים בו בשמו ונרשמים בשמו והם שלו. כמו שכתוב (שמואל ב׳ ז) ומי כעמך ישראל גוי אחד בארץ. ועמים אחרים אינם דבקים בו שאין הולכים במשפטו. ורושם הקדוש הסירו מהם ער שהם מתדבקים בצד האחר שאינו קדוש. ובוא וראה בזמן שחפץ הקב״ה ליתן התורה לישראל הזמין אותה לבני עשו. אמר להם החפצים אתם לקבל התוויה. באותה שעה רגזה ארץ הקדושה. והתורה אמרה לפני הקב״ה, רבונו של עולם שעשועים של שמחה הייתי לפגיך ב׳ אלפי שנים קודם בריזות העולם. ועכשיו נקלעת אני לפני ערלים שאינם נרשנים באות בריתן. א״ל הקב״ה. כסא כסא יאברו אלף אומות כמותם וברית התורה לא תזדמן פניהם. וש״כ ה׳ בצאתך משעיר בצערך משדה אדום ארץ רעשה ודאי. לפי שהתורה לא תנתן אלא למי שיש בו אות ברית הקדוש. ומי שמלמד תורה לוה שלא נימול הוא משקר בשתי בריתות. משקר בברית התורה ומשקר בברית הצרי״ק וכנסת ישראל. שהתורה לנימולים ניתנה ולא לאחרים. רבי אבא אמר משקר בשלשה מקומות עליונים. משקר בתורה משקר בנביאים משקר בכתובים. משקר בתורה שנאמר (דברים ד) וזאת התורה אשר שם משה לפני בני ישראל. משקר בנביאים שכתוב (ישעי' גד) וכל בניך למורי ה׳. הם למודי ה' ולא אחרים. וכתוב (שם ח) חתום תורה בלמודי. הם ולא אחרים. משקר בכתובים שכתוב (תהלים עה) ויקם עדות ביעקב ותורה שם בישראל. וכתוב (שם קמ) אך צדיקים יודו לשמך. איזה צדיקים. זהו צדי״ק וכנסת ישראל. כי מי שלא נימול ולא נכנס באות הברית שלהם אינם ראוים להורות לשמו הקדוש שהיא התורה. אמר רבי חייא כיון שנגלה הקב״ה על הר סיני ליתן התורה לישראל שקטה הארץ וישבה במנוחה. זש״כ ארץ יראה ושקטה : (ג-צא .) רבי יוסי אמר. ה׳ בצאתך משעיר בצעדך משחה אדום ארץ רעשה. בשעה שהקב״ה חזר משעיר שמיאנו לקבל התורה ארץ רעשה וגו׳. מפני מה רעשה. לפי שיראה פן תחזור לתוהו ובוהו. שכך התנה הקב"ה עם העולם. אם יקבלו בני ישראל התורה מוטב. ואם לא אחזיר העולם לתוהו ובוהו. וכיון שראתה הארץ שהזמין הקב"ה לכל העמים שיקבלו התורה ולא

קבלו. ומכל העמים לא נשארו אלא ישראל בלבדם.

חשבה הארץ שגם ישראל ימאנו לקבל כמוהם. ולפיכך

ארץ רעשה. וכיון שאמרו נעשה ונשמע מיד שקטה.

זש״כ ארץ יראה ושקטה. יראה בהחלה ולבסוף

שקטה: (ג-קצג .)

אוכרה

אזכרה

10

149 11

לשוז הוהר

עז

אוכרה נגינתי בלילה עם לבבי אשיחה ויחפש רוחי. רבי הייא פתה (ישעי' כו) נפשי אויתין בלילה אף רוחי בקרבי אשחרך כי כאשר משפטיך לארץ צדק למדו ישבי תבל. נפשי אויתיך בלילה. נפשי אותך בלילה היה צריך לומר. מהו אויתיך. אף רוחי בקרבי אשחריך. ישחרך היה צריך לומר (ה) אלא כך למדנו. הקב״ה הוא הרוח והנפש של הכל. וזהו שעם ישראל אומר להקב״ה. נפשי אתה לפיכך אויתיך בלילה לדבקה בך (כ) אף רוחי בקרבי אתה. לפיכך אשחרך להבין רצונך: רבי יוסי אמר בשעה שהאדם ישן במטתו נפשו יוצאת (ג) היא צולה ומעידה באדם על כל מה שעשה בכל היום. והגוף אומר לנפש בבקר נפשי אויתיך בלילה (ז) אף רוחי בקרבי אשחרך: ד״א נפשי אויתיך. אמרה כנסת ישואל לפני הקב״ה. נפשי אויתיך בלילה (ה) בכל פעם שאני בגלות בין העמים ונפשי נמנעת מכל תאות רצות שנקשרות בין העמים. נפשי אויתיך. לבעבור שאחזור למקומי. אף רוחי בקרבי אשחרך. כלומר אע״פ שהם משעברים לבני בכל מיני עבדות (ו) רוח הקודש לא סרה ממני בשביל למשחר לד ולעשות מצותיך: רבי יצחק אמר שישראל אומרים בבקר לפני הקב״ה. בעת שהיתה נפשי בי אויתיך בלילה. מפני מה בלילה. אלא לפי שהנפ״ש ההיא בעת הלילה צריכה להשתוקק אליך (ז) רוחי בקרבי אשחרך. כאשר נתעורר בי בבקר הרוח הקדוש אשחרך בהתעוררות לעשות רצונך. כי כאשר משפטיך לארץ. בזמן שהמשפ״ט נמשך באר״ץ למתק העולם (ח) או צדק למדו יושבי תבל. כלומר אז יכולים לסבול הדין של צר״ק ולא יהיה נשחת העולם ממנו. מתי צר״ק למרו יושבי תבל. כאשר משפטי״ך לאר״ץ: רבי חזקיה אמר נפשי אויתיך בלילה. זו כנסת ישראל (ט) אף רוחי בקרבי אשחרך. זה הקדוש ברוך הוא : רבי אבא אמר נפשי אויתיך בלילה. כמו נפשי ממש. אף רוחי

עז

ויתפש אשיתה בלילה עם לבבי כגיכתי אוכרה רוחי. רבי חיית פתח (ישעי' כו) נפשי תויתיך כאשר משפטיך אף רוחי בקרבי אשחרך כי בלילה תויתיך בלילה. לדק למדו ישבי תבל. נפשי 1765 מויתיך. מף רוחי בלילה מבעי ליה. מהו אותך כפשי 6)6 (1) უს מבעי השמרך ישהרך 71. בהרבי דכלא. ונפשא כוסל קב״ה תאכא. הכי אויתיך בנ״כ 200 כפשי אמרי וישראל 5"13 בלילה לאדבקא בך (י) אף רוחי בקרבי אנת. אשחרך לאשכהא רעותך: רבי יוסי אמר בשעתא דבר גם נאים בערסיה נפקא נפשיה (ג) סלקא ואסהידת ביה בב״נ מל כל מה דעבד בכל יומא. גופא אמר לנפשא בקרבי מף כוחי בלילה (ז) אויתיד כסםי ישראל אמרה כנסת אשחרך : ד״א נפשי אויתיך. כעול בלילה (ה) מויתיך נפשי קב״ה. קמי ביני עממיה ומכעית נפשי מכל בישתה בגלותא דלכל בניו אויתיך. נפשי עממיא. 1)3 דהשירת רוחי בקרבי אשחרך. כלומר לאתרי. אף לחתבח אע״ג דאינון משעבדין לבני בכל שעבודא (ו) רוחא קדישה לה התעדי מכחי בגין למשחר לך ולמעבד קמי ישראל אמרו אמר רבי ילחה פקולר : מאי בלילה. אויתיך 12 בעול דנפשי קב״ה. בליליא. אלא בגין דההיא נפ״ש בהאי שעתא פעמה אלטריכא לחמדא לך (י) אף רוחי בקרבי אשחרך. כד אף רוטי בין קדישת אשתרך בחתע ויייי קדישת אשתרך בחתע וייייי יישהמיר לארץ. בומנת כותת 13 אתער למעבד רעותך. כי כאשר משפשיך לארץ. דמשפיע נחית בארע״א לבשמא עלמא (ח) כדין 675 דיכה כלומר יכלין למסבל תבל. יושבי למדו 1705 ולא ישתלי עלמא מניה. אימתי לד"ק 767 "9 לאר״ז: רבי חוקיה משפטי״ך כאשר תבל. יושבי כפשי אויתיך בלילה. דא כנסת ישראל (ט) אף אמר 636 אשחרך. זא קב״ה: רבי בקרבי לומי אויתיך בלילה. נפשי ממש. אף כוסי לפשי אמר בקרבי

בקרבי

### זיו הזהר

עד (ה) ששה פירושים האדו באים דתרץ ב׳ קושיות. כי דפי פירוש הפשוט נראה שאויתיך מוסב עד נפשי ואשחרך מוסב עד רוחי. ולפיכך אינו מדקדוק מפני ב' קושיות, קושיא א' דמשמע שהכתוב מדבר כדשון עתיד שיעשה ככה. וכמו שמורה המשמעות של אשחרך. א״ב למה אמר על הנפש אויתיך כלשון עבר. כי הפעל אוה נמצא בזמן בינוני נקבה בלשון אותה כמו (איוכ כג) ונששו אותה ויעש. (מיכה ז׳) בכורה אותה נפשי. (מכי כה) נפש רשע "אותה רע. ועם כנוים נמצא בזמן עבר נקכה (תהליס קלכ) פה אשב בי אויתיה. פי שמכבר אויתי אותה. ובישון זכר זמן עבר עם כנוים הוא אויתיך. לפיכך קשה שאם אומר רוחי אשתויך בלשין עתיד לא יתכן לומר נפשי אויתיך בלשון עבר. ועכים היל"ל בלשון בינוני עם כנוים נפשי אותך והיינו כמו אותה אותך. קדשוא ב' דנראה שאשתרך מוסב על הרוח. ולמה אמר בלשון מרבר בעדו. שהיל"ל בלשון נסתר יד רוחי ישהרך. וע"ז ספרשים כאן ששה פירושים בזה הפסוק שבהם יתורצו אותן ב' קושיות. קושיא הב' מתורצת בכל הששה פירושים באופן אחר שאשתרך אין סוסב על הרוח. אבל קושיא א' מתורצת אליבא אותן הסירושים באופנים שונים: (כ) פי' בתלסוד תורה בלילה: (ג) זאת הנפש באדם שנקראת נפש האלוהית: (7) אויתיך שלא תעיד עלי רעה בשמים. ועתה ביום שאף רוחי בקרבי אשתרך לעשות כרצונך. היינו כרצון נפש האלוהית ולא כרצון נפש הבהמיות: (ס) פי׳ בכל הגליות אויתיך נפשי. כי כנמת ישראל שהיא השכינה הקרושת נקראת נפש דקדושה : (ו) אף רוחי יפורש כלשון אף גם ואת שרוחי דקדושה לא פר ממני. כלומר מן עם ישראל אפילו בומן הגלות. ולפיכך אני פי' עם ישראל אשתרך לעבוד אותך בקיום המצות גם בזמן הגלות. כן אומרת השכינה בשביל ישראל: (ו) קדושת מדת המלכות והשבינה הקרושה שמתפשט על עם ישראל בלילה נקראת נפשי. וקדושת מדת התפארת שמתפשט על עם ישראל ביות נקראת רוחי. וזהו שאמר בגין דההיא נפיש. זו מדת המלכות והשכינה הקרושה משתוקקת בלילה להזדוג עמך. ולכן לא איברא ליייוי אלא לגידמא להתדבק במאור התורה שבעל פה. בי מלכות פה ותורה שבעל פה קרינן לה: (ח) משפט עטודא דאמצעותא זו מדף הרחטים ספירת התפארת הממתק למדת הדין של המלכות שנקראת צריק: (ט) דברי רבי חוקיה לא אבין לפרש, ומסתפק אני בפירוש של המקדש מלך. וזה לשונו, ישראל אומרים להמלכות אתה המלכות שנקראת נפשי אויתיך בלילה. ואומרים להתפארת שנקרא רווז את דוחי בקרבי. אתה הנקרא רוח ואתה בקרבי אשחרך:

דשון קודש

תהפים עו-עח

לשון הזהר

בקרבי אשחרך. אתדבק בך באהבה רבה. אהבת נפשי ורוחי. כמו שהם נדבקים בגופי וגופי אוהב אותם (י) בלילה. לפי שצריך האדם מאהבת הקב״ה לקום בכל לילה להתיגע בעבורתו עד שיתעורר הבקר ויומשך עליו הוט של הסד. שלמדנו אשרי חלקו של האיש הזה שבאהבה כזו הוא אוהב להקב״ה. ואותן צדיקי אמת שאוהבים כך להקב״ה מתקיים העולם בזכותם. והם מושלים על כל גזרות קשות. וכל מה שהם גוזרים על העולם נתקיים: (ג-סז.)

שהם גוורים על חומים באוך מים יחילו וגו׳. אמר רבי ראוך מים אלהים ראוך מים יחילו וגו׳. אמר רבי הקב״ה להמלאך הממונה על הים חלוק מימך. א״ל למה, א״ל בשביל שבני יעברו בתוכך. א״ל אתה הגואל כלי זעמך אמת אבל מה נשתנו אלה מאלו. א״ל על תנאי זה עשיתי את הים כאשר בראתי העולם. מה עשה הקב״ה היה מעורר גבורתו ונתכוצו המים. זש״כ ראוך מים אלהים ראוך מים יחילו: (כ-נו.)

עח

הכה צור ויזובו מים ונחלים ישטפו. אמר רבי חייא מה זה צור. כמש״כ (דברים לב) הצור תמים פעלו. שאין לך כל שם ושם מאותן שמות הקדושים של הקב"ה שלא יעשה נסים וגבורות להוציא כל ... פעולה שנצרכת לעולם. כל שכן להוציא כאן המים ובוא וראה בכל מקום צור היינו גבורה. וכאשר הקב״ה חפץ לענוש או לייסר נתצורר גבורה זו. וזאת הגבורה תענוש ותייסר. וזהו שכתוב הן הכה צור ויזובו כים (6) ואם לא היה נתעורר צור הזה להכות במקום שנצרך לא היו נובעים המים. א״ל רבי יהודה א״כ הרי נאמר (דברים לב) צור ילדך תשי. ולמדנו מהו תשי. כלומר ההלשת אותו, א"ל ודאי כך הוא. אלמלי ידעו הרשעים שזה הצור עתיד להתעורר כנגדם ולהכותם היו נמנעים מלחטוא לפניו. אבל רפה הוא בעיניהם. הואיל שאין מסתכלים בו. וע״כ צור ילדך תשי: (ב-סר .)

לרום אבירים אכל איש וגו׳. אמר רבי יהודה בוא וראה בכל יום ויום נוטף טל מהקדמון הקרוש אל פני קטנות. ומתברכים כל שדה תפוחים הקדושים (כ) ומהטל ההוא נמשך לאותן שלמטה. ומלאכים קרושים ניזונים ממנו כל אחד ואחד כפי מאכלו, זש״כ לחם אבירים אכל איש. ומן המזון ההוא

6

10

בקרבי אשחרך. אתדבקא בך ברחימותא סגיאה. רחימותא דנפשא רמים וגופא ורוחא, כמה דאתדבהו אליו בגופא ב"כ מרחימותא דקב"ה לבעי לוו (י) בלילה. למיקם בכל ליליא לאשתדלא בפולחניה עד דיתער לפרא ויתמשך עליה חועא דחשד. דתניא זכאה חולקיה דהאי דא רחים ליה להב״ה. 1001 דרחימותא 2"3 זכאי קשוע דמרחמין ליה לקב״ה הכי עלמא מהקיימא על כל גזירין קשין. וכל מאי ושלמין בגיליהון. דגורין על עלמא אתקיים: (ג-סו.)

מים אלהים ראוך מים יחילו וגו׳. אמר ראוך 137 יהודה בשעתא דעברו ישראל ית ימא אמר הב״ה למלאכא די ממנא על ימא פליג מימך. א״ל 5"6 כנווך. יעברון א״ל בגין 720 .575 פורקנא טסקא דקינטא קשוט מאי שניא אלין מאליו. תכאי דא עבדית לימא כד בראתי על 316 עלמא. מאי עביד קב״ה אתער גבורתא דיליה ואתקמטו מיא. ההיד ראוך מים אלהים ראוך מים יחילו: (כ-ני.)

ער

הכה לור ויוובו מים ונהלים ישפטו. אמר רבי דון הייא מאן לור. כמד"א (דכרים לב) הלור תמים פעלו. דלית לך כל שמא ושמא מאיכון שמהן קדישין 655 כסין וגבוראן ואפיק ר כל שכן לור עביד 637 76576 לאפקא מיא... הכת לעלמא. דאלטריך 127 נכורה. בכל 110 ומלו קב״ה למחאה או לאלקאה אתער גבורה דא. בטי גבורה מהי ולהי. ודא הוא דכתיב הן הכה והאי מים (ה) ואי לאו דאתער האי לור 515 13111 דאלטריך לא כביעיו מיא. 376 רכי ולקי באתר יהודה אי הכי הא כתיב (דנרים לג) לור ילדך תשי. ותניכן מהו תשי. כלומר חלשת ליה. א"ל ודאי הכי הוא. דאלמלי ינדעון חייביא דהאי לור זמינא לאתערא לקבלייהו ולאלקאה לון ימנטון מלמיחב קמיה. אלא הלשא איהו בעינייהו. הואיל ולא מסתכלי ביה. וע״ד לור ילדך תשי: (ג-סד.) רבי יהודה תא להם אבירים אכל איש וגו׳. אמר חזי בכל יומא ויומא נסיף סלא מעתיקא קדישא

לוטיר אנפין. ומתברכאן כל מקל תפוחין קדישין (ג) ומההוא שלא אנגיד לאינון דלתתא ומלאכין קדישין אתזנו מניה כל חד וחד כפוס מיכליה, הה״ד לחם אבירים אכל איש. ומההוא מזולא

#### זיו הזוהר

(י) פירוש רבי אבא הוא שנשתמש כאן נפשי ורוחי לרסיון נורל אהבה והדבקות של הגוף אל הנפש והרות. ובן צריך להיות גודל האהבה והדבקות להקב"ה. ואומר אויתיך בלילה בשביל תלמוד תורה שבע"ס. ואשתרך בשחרית בתפלה. ושניהם באהבה ודבקות אמיתות : עם כל זה יש להבין הכתוב אזכרה נגינתי בלילה. היינו תלכוד תורה. עם לבבי. זו השבינה הקרושה לכן של ישראל. אשיתה בתפלה כום. ויחסש לכבי את רוחי. היינו היפש לכבי את רוחי. היינו ההפארת :

ערד (6) כונתו שהשם הנקרא צו"ר הוא הכה ועשה נס הזה. והיינו מדת המיכות בכת מדת הגבורה: (ג) שנושף שמע מן ג' מסירות ערד (6) כונתו שהשם הנקרא צו"ר הוא התפארת. וממנו נשמע אל שדה התפוחים שהיא מדת המלכות. והיא מתלקת השפע לממת הראשונות א" פני הקמנות שהוא התפארת. כמו שבתוב ומלכותו ככל משלה:

ען 151

ההוא אכלו ישראל במדבר. אמר רבי שמעון הרבה

אנשים ניזונים ממנו גם בזמן הזה. ומי הם. אלו

החברים העמלים בתורה יומם ולילה. ולא תעלה על

רעתך שמאותו המזון ממש. אלא כעין אותו המזון

ועוד הוא נכבד ממנו פי שנים. שהרי החברים

העמלים בתורה ממקום אחר יותר עליון ניזונים.

ואיזה הוא. כמו שכתוב (קהלת ז) החכמה תחיה בעליה.

וזה מקום עליון יותר. א״ל רבי אלעזר אם כן מפני

מה נפשותיהם חלשות יותר משאר בני העולם. א"ל

יפה שאלת. בוא וראה כל מזונות של בני העולם

מלמעלה הם באים. וזה המזון שבא מן שמים וארץ

הוא המזון של כל העולם. והוא מזון גס ועב.. והחברים

העמלים בתורה אוכלים המזון של רוזו ונשמה. ואין

אוכלים מזון הגוף כלל. והיינו ממקום עליון הנכבר

על הכל ונקרא חכמה. לפיכך חלש גופם של החברים

יותר מבני העולם. א״ל רבי אלעזר אבל בזמן הזה

איך אפשר להמצא אותו המזון. א״ל ודאי יפה שאלת.

בוא וראה שזהו בירור, הדבר. מזון של מדרגה א׳

הוא המזון של כל העולם. זה שבא מן שמים וארץ.

והוא מזון של הכל מזון גס ועב. מזון של מררגה

יותר גבוה ממנו היינו זה שהוא רק יותר. והוא בא

מהמקום שהדין שורה שנקרא צד״ק. וזה הוא מזון

של עניים. וסוד הדבר מי שמשלים לעני משלים לו

אות ה׳ ונעשה צדק״ה.. מזון של מדרגה יותר עליונה

מאלה הוא מזון עליון ונכבר מהמקום שנקרא שמי״ם.

והוא מזון דק יותר שנכנס יותר לנפש מלשאר. והוא

נבדל יותר מהגוף. ונקרא לחם אבירים. וזה הוא

המזון שאכלו ישראל במיבר כשיצאו ממצרים. והוא

המזון של חולים. זש״כ (תהלים מא) ה׳ יסערנו על ערש

רוי וגו׳ (ג) ה׳ דוקא.. מזון העליון הקדוש והנכבר

זהו מזון הרוחות והנשמות. והוא מזון ממקום רחוק

העליון. ונכבר מכלם הוא מזון החברים העמלים בתורה.

והוא מזון הבא מהחכמה העליונה. ואותן העמלים

בתורה נכנסים בעיקר השורש (ז) וע״כ המזון שלהם

ממקום עליון הקדוש ההוא הוא בא. אשרי חלקם של

הצדיקים העמלים בתורה יומם ולילה. שזוכים לזה

בעולם הזה ובעולם הבא. שנאמר (דברים ל) כי הוא

חייך ואורך ימיך: (ב-סא:)

והרבה להשיב והרבה להשיב

הרבה שומרי שערים יש להיכלות שמקבלים התפלות.

וכל תפלה אינה נכנסת אלא במרה ובמשקל. ואם

התפלה איננה שלימה כמה מלאכי חבלה רודפים

אחריה. כמש״כ (איכה א) כל רודפיה השיגוה וגו׳.

ומפני זה מתפללים והוא רחום יכפר עון. זה סמא״ל

שהוא הנחש. ולא ישחית. זה המלאך שנקרא משחית.

והרבה להשיב אפו. זה שנקרא אף. ולא יעיר כל

אפו ולא יעיר כל חמתו. אמר רבי שמעון

לשון הוהר

כמס שמעון אמר ישראל במדברה. 1356 157 אליו בני כשת אתוניו בהאי ומנא מניה. ומאו איכון. סלקא הבריית דמשתדלי באורייתא יומי ולילי. וכי דעתך מההיא מווכא ממש. לא אלא כעין ההוא מולא תרין.. הברייא 700 סד דשהיל על ັສກກ דמשתדני באורייתא מאתר אחרא עלאה יתיר אתונו. ומאי הוא. כמה דכתיב (קהלת ז) החכמיה תחיה בעליה. אתר עלאה יתיר. א״ל רבי אלעור אי הכי אמאי ברי עלמה. ה"ל משאר יתיר נפשייהו הלשה תה הזי כל מזוכי עלמא שאילתא. **N**37 יאות מלעילה קה אתיין. הסוה מזונה דהתי מן שמיה וארעה דא מזונא דכל עלמא. והוא מזונא גם ועב.. וחברייא דמשתדלי באורייתא אכלי מווני דרוחא ונשמתא. ולא עלאה יהירא אכלי מזוכא דגופא כלל. והייכו מאתר על כלא ואקרי חכמה. בג״כ חליש גופא דחברייא יתיר מבני עלמא.. א״ל רבי אלעור אבל בהאי זמנא משתכחי מזוני אלין. א״ל ודאי יאות שאילתא. **קיר** קדמאה מזוכא חזי ודא הוא ברירו דמלה. - ñn הוא מווכא דכל עלמא. ההוא דאתיא מן שמיא וארעא. רהוא ຄວາເກ מוכא דכלא מווכא גם ועב. וסוא ואתא דקיקא יתיר. דאיהו הסוא עלאה מניה מאתר דדינא שריא דאקרי לד״ק. ודא הוא מוונא דמסכני. ורוא דמלה מאן דאשלים למסכנא אשלים ליה יתיר עלאה ואתעביד לדק״ה.. מזולא מל 55 מאלין הוא מוונא עלאה ויקירא מאתר דאקרי שמי"ם. והוא מזונא יתיר דקיקא דעייל יתיר לנפשא מכלא. ומתפרש יתיר מגופא. ואקרי לחם אבירים. ודא הוא מוולא דאכלו ישראל במדברא כד כפקו ממלרים. והוה מזונא דבני מרעי. הה"ד (תהלים מא) ה׳ יסעדנו על ערש דוי וגו׳ (ג) ה׳ דייקא.. מזונא עלאה קדישא ויקירא דה הוא מווכא דרוחין וכשמתין. והוא מווכא דאתר רחיקא עלאה. ויהירא מכלא הוא מזונא דהברייא דמשתדלי באורייתא. והוא מוולא דאתי מחכמה עלאה. ואינון דמשתדלי באורייתא עיילי בעקרא דשרשהא (ד) וע״ד מוונא דלהון מההוא אתר עלאה קדישא קא אתיא. זכאה חולקהון יממא ולילי. דוכי לון רלדיקיא דמשתדלי באורייתא בהאי עלמא ובעלמא דאתי. דכתיב (דירים ל) כי הוא חייך ואוכך ימיך: (כ--סא:)

רחום יכפר עון ולא ישחית והרבה להשיב והוא אפו ולא יעיר כל חמתו. אמר רבי שמעון להיכלין דמקבלין ללותין. תרעין אית כטורי כמה וכל ללותא לא תעול אלא במדה ובמשקל. ואי ללותא לאו איהי שלימא כמה מלאכי הבלה רדפין כד"א (איכה א) כל רודפיה השיגוה . ຳລາ הבתרה. ובגין דא מללין והוא רחום יכפר עון. דא סמא״ל ישחית. משחית. 67 651 .502 דאיהו 5 ולא יעיר אפו. דא אף. להשיב והרבה 657 בגין סמס. ĥТ בתר ירדפון המתו. 25100

חמתו זה שנקרא חמה שלא ירדפו אחר התפלה

### זיו הוהר

(4) סתם שם הווייה היינו התפארת שנקרא שמיים : (7) פי׳ שנשמותיהם יש להן אחיוה בהעולמות של הכמה ובינה :

7

.

דשון קורש תהלים עת-עט לשון הזהר

התפלה : (א-כי.) ג׳ קליפות של ערלה הם משחית אף וחמה. כנגד ערלה הוא עון. וזהו שתקני בתפלה כנגדם והוא רחום יכפר עון. זה עון. ולא ישחית. זה משחית. והרבה להשיב אפו. זה אף. ולא יעיר כל חמתו. זה חמה: (ת׳ תל׳ו)

ללותא: (א-כד.) תלת קליפין דערלה איטון משחית אף וחמה. לקביל ערלה איהו עון. והיינו דתקינו בללותא לגבייהו והוא רחום יכפר עון. דא עון. ולא ישחית. דא משחית. והרבה להשיב אפו. דא אף. ולא יעיר כל תמתו. דא תמה: (מ"ו מל"ו)

ודוא רחום יכפר עון ולא ישחית. לפיכך תקנו בתפלת ערבית כל ימי השבוע והוא רחום יכפר עון. על כי מאותה שעה שתחשך דנין את הרשעים בגיהנם ע״י המשחיתים שהם משחית אף וח מה. וכולם נכללים בהאי והוא רחום. משחית. הה״ד ולא ישחית. אף. דכתיב והרבה להשיב אפו. חמה. דכתיב ולא יעיר כל חמתו. ולפיכך תקנו לומר והוא רחום בימות החול ולא בשבת. שכיון שנכנס שבת מסתלק הדין מן העולם. והרשעים בגיהנם יש להם מנוחה. ומלאכי חבלה אינם שולטין עליהם משעה שקידש היום. וע״כ אין אומרים בערב שבת והוא רחום שלא יתעוררו מלאכי חבלה. וזה אסור מפני כבודו של מלך המגין על הרשעים בערב שכר נסתלק הדין מן העולם וכבר אין רשות למחבלים לחבל. משל לשומר בית הסהר המיסר ברצועה שכבר נסתלק הדין מן העולם וכבר אין רשות למחבלים לחבל. משל לשומר בית הסהר המיסר ברצועה להפושעים. בא המלך להגן על אסיר אחר וקרא אותו לעמד לפניו. כשהוא עומד לפני המלך. אם בא המיסר לפני המלך והרצועה בידו להפחיד את האסיר במלקות. האין זה קלון למלך. אף כך ביום השבת. שהיסר המלך. ומי שנוטל הרצועה בידו לפני המלך להפחיד על עמו הרי זה קלון למלך: (ז׳ח)

> ויזכר כי בשר המה רוח הולך ולא ישוב. כתוב ורוח אלהים מרחפת על פני המים. רוח ההוא מנשב על אותן העוסקים בתורה בגלות. בשביל השכינה שנמצאת ביניהם. ואותו הרוח נעשה קול המכריז ואומר. קומו והתעוררו אל השכינה שיש לכם לב בלי בינה להבין בה שהיא נמצאת ביניכם. וכאשר הוא רואה שאין נתעוררים לקולו. והם נרדמים השינה באפם עיניהם סתימות ערלי לב. אז הוא אומר מה אקרא. כל הבשר חציר. כלם הם כבהמות אוכלי חציר. וכל חסדו כציץ השדה. שכל חסר שעושים לעצמם עושים. ואפילו אותן העוסקים בתורה כל חסד שעושים לעצמם עושים. באותו זמן ויזכר כי בשר המה רוח הולך ולא ישוב לעולם. וזה הוא רוחו של משיח. אוי להם לאלו הגורמים שילך לו אותו הרוח מן העולם ולא ישוב לעולם: (ת"ז ת"ל)

ויזבר כי בשר המה רוח הולך ולא ישוב. כתיב ורוח אלהים מרחפת על פני המים. ההוא רוח נשיב על אינון דמתעסקי באורייתא בגלותא. בגין שכינהא וההוא רוח אתעביד קלא כריו דאשתכחא בינייהו. ואמר. קומו ואתערו לגבי שכינתא דאית לכון לבא בלא איהו דאיהי בינייכו. וכד למכדע בה סכלתנו חזי דלית מתערין לקליה. ואיכון דמיכין דשיכתא בחוריהון סתימין עייכין אשימין דלבא. כדין הוא אומר מה אקרא. כל הבשר חליר. כלהו אינון כבעירן דאכלין הליר. וכל חסדו כליך השדה. דכל חסד רעבדין לגרמייהו עבדין. ואפילו אילון דמשתדלין באורייתא כל חסד דעבדין לגרמייהו עבדין. בההוא זמנא ויזכר כי בשר המה רוח הולך ולא ישוב לעלמא. ודא איהו רוחא דמשיח. ווי מן עלמא דגרמין דייזיל ליה מאן לון ולא יתוב לעלמא: (ת"ו ח"ל)

ØJ

אל תוכר לנו עונת ראשנים מהר יקדמונו רחמיך כי דלונו מאד. פתח רבי יהודה ואמר אל תוכר לנו עונות ראשנים וגו׳. בוא וראה הקב״ה באהבתו לישראל אוהב אותם שהם גורלו ונחלתו ואין מסתכל אחר בדיניהם אלא הוא בלבדו. וכיון שהוא מסתכל בדיניהם נתמלא עליהם רחמים. לפי שהוא כאב המרחם על בנים. כמש״כ (תהלים קג) כרחם אב על בנים רחם ה׳ וגו׳. וכאשר מוצא בהם חטאים מעבירם ראשון ראשון עד שמעביר לכלם מלפניו. וכיון שמעבירם מלפניו לא נשאר עליהם עונות לתת שליטה לצד האחר של הדין עליהם. ואם חוזרים לחטוא לפניו כבתחלה אז אותן עונות הראשונים שהעביר מלפניו הושבם עליהם. וע״כ כתוב אל תזכר לנו עונות ראשנים מהר יקדמונו רחמיך וגו׳. שאם רחמיך לא יקדימו על ישראל לא יוכלו להתקיים בעולם. לפי שיש הרבה שרי הדין הקשה תובעי הדין וכמה מקטריגים הנצבים על ישראל למעלה. ואלמלי שמקרים הקב״ה 8 10

# ۵y

אל תוכר לנו עונת ראשנים מהר יקדמונו רחמיך כי דלוכו מאד. פתח רבי יהודה ואמר אל תוכר לכו עוכת ראשנים וגו׳. תא חזי קב״ה ברחימותא דישראל רחים לון דאימון עדביה ואחסנתיה לא מסתכל אחרא בדינייהו בר איהו בלחודיה. וכיון דאיהו מסתכל בדינייהו אתמלי עלייהו רחמין. בנין דאיהו כאב דרחים על בנים. כד"א (תהיים קג) כרחם אב על במים רחם ה׳ וגו׳. וכיון דאשתכה לון הובין מעבר לון ראשון ראשון עד דאעבר לון לכלהו מקמיה. וכיון דאעבר לון מקמיה לא אשמאר עלייהו חובין לויהב שלשנו אחרא דדינא עלייהו. אתי למיחב קמיה לסטרא -חובין קדמאי דאעבר מקמיה כקדמיתא איכון וצ"ד כתיב אל תוכר לנו עונות חשיב עלייהו. ראשנים מהר יקדמוכו רחמיך וגו׳. דאי רחמיך לא יקדימו עלייהו דישראל לא יכלין להיימא בעלמא. בגין דכמה אינון מארי דדינא קשיא מארי תריסין וכמה דלטורין דקיימי עלייהו דישראל לעילא. ואלמלי דאקדים **573**0

לשון הוהר

תהלים עמ

לשון קודש

קב״ה רחמים עלייהו דישראל עד לא ישגת בדינייהו לא בעלמא. וע״ד מהר יקדמונו רחמיך כי יכליז להיימא דלוכו מאד. דעובדיו דלותה דעובדין טבין דלותה אלמלי עובדוי ישראל יסגלוז מזי דכשרן. תא דכשרן קמי קב״ה לא קיימין עמין עכו״ם בעלמא. אבל ישראל אינון גרמין לשאר עמין עכו״ס לוקפא ישראל ראלמלא רישייהו בעלמא. לא יהוו הטאו עכו״ם אתכפיין קב״ה שאר עמין המי קמייהו. ותה חזי הלמלי ישראל בישיו בעובדין דאמשיכו לספר אחרא בארעא קדישא הא אתמר דלא שלטו שאר מעל קדישא. בארעא עכו״ס עמין ולא אתגלו דלוטו מאד דלית לן עובדין וע"ד כתיב כי לרעה. חזי. ובג"כ עי דלוכו מאד מהר יקדמוכו דכשרן כדקא (ירחמיך: (א-רכט:)

למד יאמרו הגוים איה אלהיהם וגו׳. פתח רבי יוסי ואמר (ישעי׳ מא) הן יבושו ויכלמו כל הנחרים 5 למעבד לישראל וגו׳. זמין קב״ה חיכין מבאן דקאמר ע״י נביאי קשוש. וישראל סבלו עליהון בישין בגלותהון. ואלמלי כל איכון טבאן דהא כמה מחכאן וחמאן כתיבין באורייתא לא הוו יכלין למיקם ולמסבל גלותה. הבל פתחיו לבי מדרשות מולין 👘 ספריו וחמאו כל אינון שבאן דקא מחכן. וסמאן כתיבין באורייתא דאבטה לון קב״ה עלייהו ומתנחמין בגלותסון. ושאר עמין מחרפין ומגדפין לון ואמרין או הוא אלהכון. אן איכון עבאן דאתון אמרין דומינין לכון. וכי כל עיוין דעלמא יכספון מנייכו. הה"ד (כם כו) שמעו דבר ה׳ החרדים אל דברו אמרו אחיכם שונאיכם וגו׳. מהו החרדים אל דברו. אינון דסבלו כמה בישין. כמה שמועות שמעי אלין על אלין ואלין בתר אלין וחרידן עליהון. כד"א (ירמי׳ ל) קול מרדה שמענו פחד ואין שלום וגו׳. אינון חרדים תדיר אל דברו כד אתעביד דינא. אמרו אחיכם שונאיכם. אלין איכון אחוכון בני עשו. מנדיכם. כד״א (איכה ד) סורו טמא קראו למו. דלית עמא דקא מבוין לון באנפי ומרקקין באנפייהו לישראל כבני אדום ואמרי דאיכון מסאבין כנדה. ודא איהו מנדיכה. למען שמי יכבד ה׳. דאמרין בני עשו על גרמייהו אכן בנוי דאל חי די בן יתיקר שמיה. אכן שלטנין על עלמא 🗉 בגין ההוא דאקרי גדול (כראשית כו) עשו במי הגדול. ובשמא דא אקרי קב״ה גדול (תהלים קמה) גדול הי ומהולל מאד. אכן בני הגדול ואיהו גדול. ודאי למעו שמי יכבד ה׳. אבל אתון זעירין מכלא (כראשית כו) יעקב בנה הקפן כתיב. אן הוא אלהכון. אן הוא אינון שבאן דיכספון כל עממיא מחדוה דלכון. מאן יתן וכראה בשמחתכם כמה דאתון אמרין והם יבושו. כמאן דת י הללתה יבוםו. באחרא. דאתון אמרין עלן דכדין 17"131 מלה קודשת הכי. אמר סוס כומ וע"ד כתיב הן יבושו ויכלמו כל הנחרים בך. מהו כל הנחרים בך. דאתקפו נחירי אפיהון ברוגוא עלך דא. ובההוא זמנא יבושו ויכלמו מכל פבין בגלותה דיחמון בהון בישראל: (כ-קסחי)

הקב״ה רחמים על ישראל קודם שמשגיח בדינם לא יכלו להתקיים בעולם. וע״כ מהר יקדמונו רחמיך כי דלונו מאד. דלות במעשים טובים דלות במעשים מתוקנים לפני הקב״ה לא נתקיימו עמים עכו״ם להרים מתוקנים לפני הקב״ה לא נתקיימו עמים עכו״ם להרים אבל ישראל- גורמים לשאר עמים עכו״ם להרים אבל ישראל- גורמים לשאר עמים עכו״ם להרים לפני הקב״ה שאר העמים עכו״ם היו נכנעים לפניהם. לפני הקב״ה שאר העמים עכו״ם היו נכנעים לפניהם. לצד הטומאה בארץ הקדושה הרי אז לא היו שאר נמים עכו״ם שולטים בארץ הקדושה. ולא גלו מעל עמים עכו״ם שולטים בארץ הקדושה. ולא גלו מעל הארץ. וע״כ כתוב כי דלונו מאד שאין לנו מעשים טובים כראוי. ויען כי דלונו מאד מהר יקדמונו טובים כראוי. ויען כי דלונו מאד מהר יקדמונו טובים כראוי. ויען כי דלונו מאד מהר יקדמונו

למה יאמרו הגוים איה אלהיהם וגו׳. פתח רבי יוסי ואמר (ישעי' מא) הן יבושו ויכלמו כל הנחרים בך וגו׳. צתיד הקבלה לעשות לישראל כל אותו הטובות שאמר ע״י נביאי האמת. וישראל סבלו עליהן כמה רעות בגלותם. ואלמלי כל אותן הטובות אשר מצפים ורואים שנכתבות בתורה לא היו יכולים לעמוד ולסבול הגלות. אבל כשהולכים לבתי מדרשות פותחים הספרים ורואים כל אותן הטובות שמצפים. ורואים מקראות בתורה מה שהבטיחם הקב"ה עליהן מתנחמים בגלותם. ושאר עמים מחרפים ומגדפים אותם ואומרים איה הוא אלהיכם. איה הן הטובות שאתם אומרים שמזומנות לכם. ושכל אומות העולם יבושו מכם. זש״כ (שם סו) שמעו דבר ה׳ החרדים אל דברו אמרו אחיכם שונאיכם וגו׳. מהו החרדים אל דברו. אלו הם שסבלו כמה צרות. כמה שמועות שמעו אלה על אלו ואלה אחר אלו וחרדו עליהן. כמש״כ (ירמי׳ ל) קול חרדה שמענו פחר ואין שלום וגו׳. הם החרדים תמיר אל דברו כאשר נעשה דין. אמרו אחיכם שונאיכם. אלה הם אחיכם בני עשו. מנריכם. כמש״כ (איכה ד) סורו טמא קראו למו. שאין עם שמבזים לישראל בגלוי ומרקקים בפניהם של ישראל כבני אדום ואומרים שישראל טמאים כנדה. וזה הוא מנדיכם. למען שמי יכבד ה׳. שאומרים בני עשו על עצמם אנו בני אל חי אשר בנו יכובר שמו. אנחנו המושלים על העולם בשביל זה שנקרא גדול (בראשית כז) עשו בנו הגדול. ובשם זה נקרא הקב״ה גדול (תהלים קמה) גדול ה׳ ומהולל מאר. אנחנו בני הגרול והוא גרול. ודאי למען שמי יכבר ה׳. אבל אתם קטנים מכלם (בראשית כו) יעקב בנה הקטן כתוב. איה הוא אלהיכם. איה המה אותן הטובות שיבושו כל העמים משמחתכם. מי יתן ונראה בשמחתכם כמו שאתם אומרים והם יבושו. כמי שתולה קללתו באחר. שאתם אומרים עלינו שאז יבושו. ובעבור זה רוח הקורש היה אומר זה הרביר ככה. וע״כ כתוב הן יבושו ויכלמו כל הנחרים בך. מהו כל הנחרים בך. שהרחיבו נחירי אניהם בנעס עליך בגלות הזה. ובזמן הגאולה יבושו ויכלמו מ:ל הטובות

שיראו בהם בישראל: (ב-קפת:)

גסן

10

נפן

לשון הזהר

## Ð

### רעיא מהימנא

ממלרים תסיע תגרש גוים ותפעה. אמר רעיא נפן מהימנא תא חזי דישראל בגלותא לגפו אמתילו. כמד"א גפן ממלרים תסיע. בגין דהא מכל אילנין לית תביר כגפן. בנטיעו דיליה תביר (ה) בעובים דיליה תביר דאינון כתישין בין רגלין (ג) אוף הכי זית. ובגלותה 16751 אממילו דילה כתישין. זיתים גפן מחלרים תשיע. בגלות והכי 50% כהון. רביעאה. (ישעי' ה) בית อเกรว์ 10 כרס כי (וירמיה יא) ישראל, וכגוונא דא לזית אמתילו ישראל 67 וכגיו זית רענן יפה פרי תואר . 121 ביתיך בירכתי פוריה כנפן אשתך (תהלים קכח) בניך כשתלי זתים וגו׳. סמיך דא לדא בגין דאיכון פסולת תביריו בגלותא. ולבתר דיהון נקיים מגו יתקדשון לבי מקדשה ביין לנסכה על גבי מדבחה. וממן למכרתא. לאדלקא (כיליניו) שרגין וותים זכה להאי. יין דלא אתנסך לכו״מ. דערב רב אינוו יין דאתנסך לכו״ת (ג) ומנהון משומדים מינים אפיהורסים. מומרים לעבירות שבכל התורה כולה. וישראל דאתנור בהון (תהלים קו) ויתערבו בגוים וילמדו מעשיהם. עד דרוכין בין רגלייהו בגלותא. לא אתברירו דיסון מכייהו (ד) ובגינייהו אמר דוד המע״ה (תהלים מש) למה אירא בימי רע עון עקבי יסבני (ה) ועלייהו אמר שלמה (ביר א) לאי לך בעקב״י הלאן. ביעק״ב דעליה כחם הקדמוני דפתי לחוה. הוא ישופך אתמר לגבי ראם ואתה תשופנו עקב .. ועל זרעא דיעקב אתמר גשן ממלרים תסיע. מה גפן לא מקבל הרכבה ממין אחרא. הכי זרעיה דיעקב הוו נטרין אות הברית (י) ולא מקבלי הרכבה ממין אחרא.. ולבתר דיפקון מן גלותא רביעאה לתפוחים וכל ריחין טבין. כגוונה דמפקנו אמשילו התפות (ביר ה) 0.33 ביה דכתיב דמלרים עוררתיך: (נ-קנ:)

משמים וראה ופקד גפן זאת. אמר רבי יוסי הבמ מהו גפו. דה כנסת ישראל. הבט משמים ורחה. דא אתרמי. כד״א (אינה נ) השליך מאתר 657 ארך (ו) ופקד גפן ואת. גפן דהיא וא״ת סיתכח לגפן אסרי כתוב (נראבית מט) 10 ĺ6₽. עירה. דאתכפיין תחות ההיא גפן כל אינון חיילין תקיפין עכו״ם כדחמרן (ח) דבגין 101 ההיא לעמין רכי הילא דלהון ואתמר. ואתכפיא ההוא אתהשר שמעון אמר אית גפן ואית גפן. אית גפן קדישא עלאה. ואית גפן דאקרי (דנרים לנ) גפן סדום. ואית (ירמים כ) סורי

1070

#### זיו הוהר

(h) שנימע כשמל סמוך לארץ לא כמו שאר עצים: (ג) כראיתא במגוזות שהיין המובחר היא מן הרגליות ולא מן הרליות: (ג) פי׳ שהם מתקרבים ומתערבים בין האומות עכוים שררים ביניהם: (7) שקשה לישראל להתברר ולהכרל מן הערב רב התומאים (ג) פי׳ שהם מתקרבים ומתערבים בין האומות עכוים שררים ביניהם: (7) שקשה לישראל להתברר ולהכרל מן הערב רב התומאים (ג) פי׳ שהם מתקרבים ומתערבים בין האומות עכוים שררים ביניהם: (7) שקשה לישראל להתברר ולהכרל מן הערב רב התומאים (ג) פי׳ שהם מתקרבים ומתערבים בין האומות שריים ביניהם: (7) שקשה לישראל להתברר ולהכרל מן הערב רב התומאים (ג) פי׳ שהם מתקרבים ומתערבים בין האומות עכוים שריים ביניהם: (7) שקשה לישראל להתברר ולהכרל מן הערב רב התומאים (ג) פר׳ שמוריע למה ובשביל מה יש לי לירא בימי רע היינו בזמן הגלות. ואומר שהוא יען כי עון עקבי ומימיאים שראל : (ג) פי׳ שמוריע למה ובשביל מה יש לי לירא בימי רע היינו בזמן הגלות. ואומר שהוא יען כי עון עקבי וסוגיאים שראל : (ג) פי׳ שמוריע למה אנשים השפיים כמו העקב בגוף הם יסובבו לישראל ומחמיאים לישראל : (ג) וכן עריבים ויסוגיאים לי כין שעון הערב רב שהם אנשים השפיים כמו העקב בגוף הם יסובבו לישראל ומחמיאים לישראל ווי וכן עריבים וימות איניים הערא לי כין שעון הערב רב שהם אנשים השפיים כמו העקב בגוף הם יסובנו לישראל ומחמיאים לישראל ווי וכן עריבים וישראל זו המדכות הקרושה (ג) שמים מעון הערב רב ולא לעשות במעשיהם להתערב בגוים: (ג) שמים היינו התארת וארין זו המדכות הקרושה ושבינה הקרושה שנקראת גיכ ואית, וענין ההשרכה הוא ריחוק ופירוד בן התפארת. וגיון גלות השכינה: (ת) אלו ע׳ שרים הידועים:

Ð

## רועה הנאמן

נפן ממצרים תסיע תגרש גוים ותטעה. אמר רועה הנאמן בוא וראה שישראל בגלות נמשלו לגפן. כמש״כ גפן ממצרים תסיע. לפי שהרי מכל העצים אין נשבר כמו גפן. בנטיעה שלו נשבר (ה) בענבים שלו נשבר שהם נדרסים בין הרגלים (נ) אף כך זית. זיתים שלו נכתשים. לפיכך ישראל בגלות נמשלו בהם. זש״כ גפן ממצרים תסיע. וכך הוא בגלות הרביעי. שכתוב (ישעי׳ ה) כי כרם ה׳ צבאות בית ישראל. וכמו כן נמשלו ישראל לזית שכתוב (ירמי' יא) רענן יפה פרי תואר וגו׳. ובעבור 76 זית כתיב (תהלים קכח) אשתך כגפן פוריה בירכתי ביתיך בניך כשתלי זתים וגו׳. נסמך זה לזה לפי שהם נשברים בגלות. ולאחר שיהיו נקיים מן הפסולת יתקרשו לבית המקרש ביין לנסך על גבי המזבח. והזתים להדליק (מנורות) נרות של המנורה. ומי יכול דזכות דזה. יין שלא נתנסך דכו״מ. כי הערב רב הם יין שנתנסך לכו״מ (:) ומהם משומרים מינים אפיקורסים. מומרים לעבירות שבכל התורה כלה. וישראל שנאמר בהם (תהלים קו) ויתערבו בגוים וילמרו מעשיהם. ער שהם נררכים בין רגליהם בגלות. לא נתבררו מהם (ז) ובעבורם אמר דוד המע״ה (חהליס מז) למה אירא בימי רע עון עקבי יסבני (ה) ועליהם אמר שלמה (שיר א) צאי לך בעקב״י הצאן. ביעק״ב שעליו נאמר בענין נחש הקרמוני שפתה לחוה. הוא ישופך ראש ואתה תשופנו עקב .. ועל זרע יעקב נאמר גפן ממצרים תסיע. מה גפן אינו מקבל הרכבה ממין אחר. כך זרע יעקב היו נוטרים אות הברית (ו) ולא קבלו הרכבה ממין אחר .. ולאחר שיצאו מן גלות הרביעי נמשפים לתפוחים וכל ריחות טובים. כרמיון יציאת התפוח מחת בו (שירח) שכתוב מצרים (ב-קכ:) צוררתיך: (ב-קכ:)

הכמי משמים וראה ופקד גפן זאת. אמר רבי יוסי מהו גפן. זו כנסת ישראל. הבט משמים וראה. שהרי ממקום הזה נשלכה. כמש״כ (איכה ב) השליך משמים ארץ (ז) ופקד גפן זאת. גפן שהיא זא״ת בודאי.. בוא וראה כתוב (בראשית מט) אסרי לגפן עירה. שנכנעים תחת גפן ההיא כל אותן חילות תקיפים של העמים עכו״ם כמו שאמרנו (ח) שבשביל גפן ההיא נקשר ונכנע אותו הכח שלהם וזה נתבאר. רבי שמעון אמר יש גפן ויש גפן. יש גפן קרוש העליון. ויש גפן שנקרא (דברים לב) גפן סדום. ויש (ירמי׳ ב) סורי הגפן

10

תהלים פ-פא

הגפן נכריה (ט) בת אל ככר. בג״כ כתיב גפן זאת. ההיא דאקרי (כס) שורק כלה זרע אמת. שורק. אלו ישראל דנפקי מההיא גפן. כד חבו ישראל ושבקו לההיא גפן מה כתיב (דנרים לנ) כי מגשן סדום גפנס וגו׳. ובג״כ אית גפן ואית גפן: (א-רלת.)

# XD.

בחדש שופר בכסה ליום חגנו כי חק לישראל תקעו הוא משפט לאלהי יעקב. פתח ההוא 630 וגו׳. השתח שופר 5703 תקעו ואמר. איהו זמנא לאתערא דינא עלאה תקיפא. וכד איהו אתער סשרא אחרא אתתקף בהדיה. וליון דאיהו אתתקף סליק וחפיא לסיהרא דלא נהיר נהורא ואתמליא מסמרא דדינא (א) כדין כל עלמא איהו בדינא עלאין ותתחין. וכרווא כריז בכלהו רקיעין אתקינו כורסיא דדינא למאריה למידן. ואמאי דאיהו בעי רכלה. דיכא אתער ביומא דא. אלא כל רזין וכל עלאה יקירין קדוסיו כלהו תליין בשביעאה (ג) וההוא עלאה שביעאה עלמא עלאה דאקרי עלמא דאתי (ג) מניה נהרין כל בולינין קדושין וכל ברכאן. וכד מטי וכל זמלה להדתותי וקדושין לאכהרא (ד) בעא ברכאו בכל לאשנהא דעלמין כלהו. וכל איכון תקונין לאתקיימא תקונא סלקין מנו תתאי אי אינון כשראן (ה) כלהו וחי לא כשראן כדין קיימא מלה דלא נהיר  $(\mathbf{i})$ עד מגו זכאין. כדין ראתפרשן הייבין דיכה. אתער ומההוא דינא אתתקף סטרא אחרא ואשתכת מהפרגא הייביא. ליה איכון דינתנון בגיו דעליה בגיו כתיצ (איוב כח) ולכל תכלית הוא וחפיא תוקר. לסיהרא. ואמאי לא מסרא לון בידא דמקטרגא. בגין דלית היאובתיה דקב"ה לאובדא עובדי ידוי. וההוא סטרא אחרא 627 תקיפא קליפה קיימא יכיל לאתברא. יהיב בהאי לישראל. עיטא לקב״ה 53 דכתיב בחדש שופר בכסה ליום חגנו. תקעו בגין לתברא כסה דאתחפיא סיהרא ההוא נהיר. 651 721 ישראל קלא לתתה בשופר מתערי דנפיה האי משופר במש באוירא ובקע רקיעין. עד דסלקא לגבי ההוא טנרא תקיפא דחפי לסיהרא. משנח והשכה כדין ההוא דסליק דרחמי חתערותה א לעילא וקיימא אתערבב. קיימה האי קלא וכדין ואעבר ההות וכיון דלתתא דיכה. לתערו רחמי הכי נמי לעילה אתער שופרא אחרא עלאה (ז) ואפיה קלא קלא דאיהו רחמי. ואתערעו רחמי בקלא אתער דלתתא ובהתערותה ברחמי. m הכי לעילא : (כ-קסד .)

הגפן נכריה (ט) בת אל נכר. לפיכך כתוב גפן זאת. זהו שנקראת (שם) שורק כלה זרע אמת. שורק. אלו ישראל שיצאו מהגפן ההיא. כאשר חטאו ישראל ועזבן לגפן ההיא מה כתוב (יברים לב) כי מגפן סרום גפנס

לשון קורש

וגו׳. ולפיכך יש גפן ויש גפן: (א-דלה.)

# NÐ

הקען בחדש שופר בכסה ליום הגנו כי חק לישראל הוא משפט לאלהי יעקב. פתח סבא ההוא ואמר. תקעו בחדש שופר וגו׳. בראש השנה הוא הזמן שנתעורר דין עליון הקשה. וכאשר הוא נתעורר צד הטומאה מתגבר עמו. וכיון שהוא מתגבר עולה ומכסה להלבנה שלא תאיר אור ונתמלאית מצר הרין (ה) אז כל העולם הוא ברין עליונים ותחתונים. וכרוז נכרז בכל הרקיצים הכינו כסא הדין לרבון כל העולמים. שהוא רוצה לרון, ומרוע נתעורר דין העליון ביום הזה. אלא כל סודות וכל קרושות יקרות כלן תלויות בשביעי (כ) ושביעי העליון ההוא שנקרא עולם העליון עולם הבא (ג) ממנו מאירות כל המנורות וכל הקדושות וכל הברכות. וכאשר מגיע הזמן לחדש הברכות והקדושות להאיר (ז) יחפץ להשגיח בכל התקונים של כל העולמות. וכל אותן התקונים להתקיים כל העולמות עולים מהתחתונים אם הם זכאים (ה) ואם אינם זכאים אז יקום הדבר שאינו מאיר (ו) עד שנבדלים הרשעים מן הצדיקים. ובכן נתעורר הדין. ומאותו הדין נתגבר צד הטומאה ונמצא המקטרג שינתנו לו אותן הרשעים. לפי שעליו לתבוע 7 כתוב (איוב כח) ולכל תכלית הוא חוקר. והוא מכסה להלבנה. ומדוע לא נמסרים ביד המקטרג. לפי שאין רצונו של הקב״ה להאביר מעשי יריו. וצר הטומאה ההוא עומר כמו קליפה קשה שאין ביכולת לשברה מלבר בעצה הזאת שהקב"ה נתן לישראל. שכתוב תקעו בחדש שופר בכסה ליום הגנו. בשביל לשבר מכסה ההוא שנתכסה הלבנה ואינה מאירה. וכאשר מעוררים ישראל למטה בשופר זה הקול שיוצא מן השופר מנקש באויר ובוקע רקיעים. עד שעולה אצל סלע קשה ההוא המכסה להלבנה. כשהוא רואה שנמצא התעוררות של רחמים אז אותו שעלה ועומד למעלה נתערבב. ובכן זה הקול שופר עומד שם ודין ההוא נסתלק. וכיון שלמטה נצשה התעוררות של רחמים כמו כן למעלה נתעורר שופר אחר העליון (ו) ומוציא הקול שהוא רחמים. ונפגשים קול בקול רחמים ובהתעוררות שלמטה נתעורר כמו כז ברחמים. (ב-קפר.) למעלה: (ב-קפר.)

י57

רבי

### זיו הזרור

(ט) זו נוקבא דקריפה שלעומת הקרושה. בירוע שוה לעומת זה עשה האלהים :

(h) כל מקום שנוכר כאן לכנה זו מדת המלכות כידוע שהיא מדת הדין: (כ) פי׳ במדת המלכות שהיא מפירה השביעית: (נ) שביעאה עלאה זו הבינה אמא עלאה והיא ג״ב שביעית על פי התהלת המספר מתתא לעילא מהתחלת עלמא רדכורא שהוא מן היסוד עלאה זו הבינה אמא עלאה וו הבינה (ז) וו הבינה (נ) וו הבינה : (מעלה: (ד) היינו בהדש השביעי: (ס) על ידי תורה תפלה מצות ומעשים טובים: (ו) זו מדת הדין: (ו) זו הבינה : 10

ערו 155

רבי שמעון אמר תקעו בחדש שופר בכסה ליום חגנו. תקעו בחרש שופר. מהו בחדש. זה בית דין הרפה שנקרא חדש (מ) בכסה. [כס של עולם העליון כס די, זה פחר יצחק שהוא כס למלך העליון. ועור בכסה] זה דין הקשה פחד יצחק (ט) רין שהוא בהסתר תמיר ואין הוא דין בהתגלות. כי חק. זהו דין (רסה). ומשפט. זהו דין (קשה) עם רחמים. ושניהם הם ביחר. ובעבור זה שני ימים ר״ה. ושניהם בסוד אחר : (ג-רלא:)

רבי אלעזר אמר כתוב בכסה ליום חגנו. שנתכסית בו הלבנה. ואיך נתכסית. אלא כאשר עומד עב הענן והשמש אינו מאיר על הלבנה (·) אז הלבנה נסתרת ואינה מאירה. ואם מפני עב הענן אין השמש מאיר. כל שכן הלבנה שאז היא נסתרת ואינה מאירה. וע״כ בכסא ליום חגנו בה״א לרמז שהלבנה נתכסית (-h) ובמה יאיר הכל. בתשובה ובקול שופר. שכתוב (תהלים פט) אשרי העם יודעי תרועה. ובכן ה

באור פניך יהלכון: (ג-ף:

### רועה הנאמן

רקען בחדש שופר בכסה ליום חגנו. מהו בכסה. ביום שהלבנה נתכסית. ולמה נתכסית. לפי שכאשר מגיע ראש השנה יבא סמא"ל לתבוע דין על בני יעקב מלפני הקב"ה. והוא יאמר לו שיביא עדים. ויביא את השמש עמו. והוא הולך להביא גם את הלבנה והיא נסתרת. באיזה מקום נסתרת. אלא את הלבנה והיא נסתרת. באיזה מקום נסתרת. אלא אל תחקור (יכ) לפייס לה על בניה. וזהו שאומר הכתוב תקעו בחדש שופר בכסה ליום חגנו. למקום שבו עלתה השכינה. שנאמר בו ובמכוסה ממך אל תחקור : (ג-ערה.)

לקען בחדש שופר בכסה ליום חננו. מהו בכסה. בחדש שהלבנה נסתרת בו. ובזמן ההוא שהיא נסתרת אומרת לישראל שיכינו תפלות במאכלים טובים מן מצות עשה. שהתפלה שקולה ככל המצות. ובזמן ההוא יאמר הקב״ה לישראל ועשה לי מטעמים בהתחברות השכינה. כאשר אהבתי. עם מצות עשה. ומכינה השכינה עם ישראל מאכלים של תפלות שהם כקרבנות. ובזמן שהיא מכנת המזון למלך היא נותנת לנו עצה לעורר בשופר. שבו עתיד הקב״ה לקבץ לישראל מן הגלות מארבע כנפות הארק. כמו שאנו אומרים תקע בשופר גדול לחירותנו ושא נס לקבץ גליותינו. והמקטרג חושב שזה הוא יום הדין שלו ובורח : (ת׳ז תכ׳א)

רצי שמעון אמר תקעו בחדש שופר בכסה ליום חגנו. תקעו בחדש שופר. מהו בחדש. דא בי דינא רפיא דאקרי חדש (ח) בכסה. [כס דעלמא עלאה כס ה, דא פחד ילחק דאיהו כס למלכא עלאה. הו בכסהן דא דינא קשיא פחד ילחק (ט) דינא דאתכסיא תדיר דלאו איהו דינא באתגליא. כי חק. דא דינא (דפיא). ומשפט, דא דינא (קביא) ברחמי. ותרווייהו אינון כחדא. בגין כך תרין יומין. ותרווייהו ברזא חדא : (נ-רלא:)

אלעור אמר כתיב בכסה ליום חגנו. רכי דאתכסיא ביה סיהרא. והיך אתכסיא. אלא כד קיימא סיהרא ושמשל לא נהיר (י) כדין עיבא פמשא לא מקמי עיבא אתכסיא ולא נהיר. וע"ד נהירא. 651 נהיר. כל שכן סיהרא דאתכסיא ראתכסיא חגכו בה״ח בכסה ליום Ŕ7 ועל סיהרא (יא) ובמאי נהיר כלא. בתיובתא וצקל שופרא. דכתיב (תפנים פט) אשרי העם יודעי תרועה. כדין ס׳ באור פניך יהלכון: ג-ק:)

### רעיא מהימנא

תקעו בחדם שופר בכסה ליום חגנו. מהו בכסה. בגיו ביומה דסיהרה מתכסת. והמהי מסכסת. דכד משי ראש השנה ייתי שמא"ל למתבע דינא קמי קב״ה. והוא יימי ליה דייתי לבכוי דיעקב למייתי אזיל לפמשא עמיה. າກກໍ ภาจา סהדיו. 636 באן אתר אתכסת. מתכסא. וסית סיהרא ממך במכוסה אתר דאתמר ביה סליקת לההוא אל תחקור (יב) לפייסא לה על בנהא. והאי הוא דאמר הרא הקעו בחדש שופר בכסה ליום חגנו. לאתר דביה סליקת שכינתא. דאתמר ביה ובמכוסה ממך אל תחקור: (ג--ערה.)

שופר בכסה ליום חגנו. מהו בכסה. במולש תקעו בההוא זמנא בירתה דהתכסיה ביה סיהרה. דאתכסיאת איהי אמרת לישראל דיתקנון ללותין במהכלין פקודין. סבין מפקודין דעשה. דללותה שקולה ככל מסטמים בההוא זמנא יימא קב״ה לישראל ועשה לי אהבתי. מפקודין דעשה. ברעותה דשכינתה. כחשר ותקנית שכינתה עם ישראל מהכלין דללותין ראיכון יהיבת כקרבנין. ובזמנא דאיהי תקינת מזונא למלכא לון עיטא לאתערא בשופר. דביה עתיד קב״ה לאכנשא 7"00 סשרין. גלותה מהרבע לישראל 10 לקבד 5 לחירותנו ושא בשופר גדול ההע גליותיכו. ומקטרגה השיב דהיהו יומה דדיכה דיליה וברה: (ת"ו תכ"ה)

עדות

### זיו הוהר

ערות

(ח) פיי זו הבינה שהיא כם ה' היינו ה' הראשונה של שם הוי"ה. והיא כם למלכא עלאה זו החכמה: (ט) זו ספירת נבורה שאין עוד שם הדין בהתגלות כל כך כמו במלכות. כי חק, זו המלכות, ומשפט זה התפארת דאיהו רחסי. ולפיכך מובא כספרי הקבלת שיום א' של ר"ה הוא דינא קשיא ויום ב' דינא רפיא. ויש פירושים אחרים במאמר זה. והכוחר יבחר: (·) חשכת השטן המקטרנ מדמה לעב הענן הסמריד ומססיק בין אור השמ"ש שהוא התפארת וכין מדת המלכות שלא תקבל המלכות הארה מן התפארת. והמכיחן תיא שיהיה דין בלי רחסים: (יל) דורש אות ה' על ה' האחרונה של השם הו"ה שורש המלכות: (יכ) זו הבינה אמא לאחז:

12 10

לשון הזהר

לשון קודש

עדות ביהוסף שמו בלאתו על ארץ מלרים שפת לא ידעתי אשמע. רבי חייא פתח עדות ביהוסף שמו וגו׳. הא אוקמוה דאוליף שבע׳ן פתקין ולשון ידעתי 65 יתיר. הה"ד . Sde הקודש אבל מהו עדות. תא חוי בשעתא דאתתיה דפוטיפר הות אחידא ביה לההיא מלה. הוה יוסף עביד גרמיה כמאן דלא ידע לישנא דילה. וכן בכל יומא עד ההיא שפתא בתרייתא דכתיב (כראשית לט) ותתפשהו נרמיה אלא בגין דעביד בבגדו. מהו ותתפשהו. בוומ כמאן דלא ידע לישנא דילה. ורוח הקודש לקבליה (משלי ז) לשמרך מאשה זרה מנכרים אמריה החליקה. ומאי קמשמע לן. אלא כל מאן דנטיר גרמיה מהאי אתקשר בה בשכינתא ואחיד בההוא עדות. ומאי הוא. דו דאתוסף ביה. הה״ד עדות ביהוסף שמו וגו׳: (ג-ריג:) שם י״ה ביהוסף איהו עדות ודאי. סהדותה בכל אתר. סהדין אלין תרין אתוון כד״א (תהנים קכנ) שבטי יה עדות לישראל. שמא דא איהו עדות לישראל: רבי אבא אמר תא חוי יוסף בגין דנטר ליה להאי ברית ולא בעא לשקרא ביה זכה ליקרא בהאי עלמא וליקרא לעלמא דאתי. ולא עוד אלא דקב״ה אשרי שמיה בגויה. דכתיב עדות ביהוסף שמו. ווכה לברכתא דהאי עלמא ולברכתא דעלמת דתתי: (ג-יד.)

לא יהיה בך אל זר ולא תשתחום לאל ככר. אמר רבי ילאה כיון דכתיב לא יהיה בך אל זר. מסו ולא תשתחום לאל ככר. אלא לא יהיה בך אל זר. דלא ייעול בר כש לילר הרע בגווים. דכל מאן אתר לאתתברא ביה אל זר שריא בגויה. דהא כד אתר לאתתברא ביה מיד אתי לאעברא על פתגמי אורייתא. אתר לעברא על מהימנותא דשמא קדישא. ואתי לבתר אתי לאעברא על מהימנותא דשמא קדישא. ואתי לבתר אתי למסגד לשעוון אחרנין. ועל דא כתיב לא יהיה בך אל זר לא מיתי למסגד לשעוון אחרנין ולמעבר על מהימנותא דשמא קדישא. הה"ד ולא תשתחוה לאל נכר. דא היא מהימנותא בישא דבר כש: (ג-קו.)

עדות ביהוסף שמו בצאתו על ארץ מצרים שפת דא ידעתי אשמע. רבי חייא פתח עזות ביהוסף שמו וגו׳. הרי ביארו שלמד שבעים לשון ועור יותר גם לשון הקודש. זש״כ שפת לא ידעתי אשמע. אבל מהו עדות. בוא וראה בשעה שאשת פוטיפר היתה מפתה אותו לאותו דבר. היה יוסף עושה עצמו כמי שאינו מבין שפתה. וכן בכל יום ויום עד שעה אחרונה ההיא שנאמר (בראשית לט) ותתפשהו בבגדו. מהו ותתפשהו. אלא שעשתה כך לפי שעשה עצמו כמי שאינו מבין שפתה. ורוח הקודש צעק לעומתו (משלי ז) לשמרך מאשהי זרה מנכריה אמריה החליקה. ומה משמיענו עדות ביהוסף. שכל מי שנשמר מן זנות נתקשר עם השכינה ונאחז בעדות ההוא. ומה הוא. 🗖 שנתוספה בו. זהו שכתוב עדות ביהוסף שמו וגו׳: (ג-ריג:) שם י״ה ביהוסף הוא עדות ודאי. אלו שתי האותיות מעידין עדות בכל מקום. כמש״כ (תהלים קכב) שבטי יה עדות לישראל. זה השה הוא עדות לישראל: רבי אבא אמר בוא וראה יוסף לבעבור שנטר לו לזה הברית ולא חפץ לשכר מו זכה לכבוד בעולם הזה ולכבוד בעולם הבא. ולא עוד אלא שהקב"ה משרה שמו בתוכו. שכתוב עדות ביהוסף שמו. וזכה לברכות של עולם הזה ולברכות של עולם הבא: (ג-יד .)

איהיה בך אל זר ולא תשתחוה לאל נכר. אמר רבי יצחק כיון שכתוב לא יהיה בך אל זר. ירבי יצחק כיון שכתוב לא יהיה בך אל זר. זר. שלא יכניס האדם ליצר הרע בקרבו. שכל מי שבא להתחבר בו אל זר שורה בקרבו. שהרי כאשר שהאדם מתחבר בו מיד בא לעבור על דברי תורה. ובא לעבור על האמונה של שמו הקדוש. ואח"כ בא להשתחות לאלהים אחרים. ועל כן כתיב לא יהיה בך אל זר. וכיון שלא יהיה בך אל זר לא תבא להשתחות לאלהים אחרים ולעבור על האמונה של שמו הקדוש. זש"כ ולא תשתחוה לאל נכר. זו היא אמונה הרעה של האיש: (ג-עי.)

עד מתי תשפטו עול ופני רשעים תשאו סלה. אמר רעיא מהימנא כל דיין דלא דן דין אמת לאמתו סמא״ל בעלמא. אשליט כתילו איהו 67 שכינתא 💿 (דניאל ה) ותשלך אמת ארלה. ואפיל עמיה. ויקים גיהנם בת זוגיה דסמא"ל עם סמא"ל. באתר 13 10

פכ

פב

עד מתי תשפטו עול ופני רשעים תשאו סלה. אמר רועה הנאמן כל דיין שאינו דן דין אמת לאמתו הרי הוא כאילו השליט לסמא״ל בעולם. עליו כתוב (דניאל ח) ותשלך אמת ארצה. ומפיל להשכינה עמו. ומקים לגיהנם בת זוגו של סמא״ל עם סמא״ל. במקום

דשון קודש תהלים פב-פג לשון הזהר

במקום דין אמת הוא מקים שפת שקר. דין אמת זה עמוד האמצעי. שפת שקר גיהנם וסמא"ל. ולפיכך כאשר הדיין יושב לדון גיהנם פתוחה לפניו משמאלו. בת זוגו זשל סמא"ל. וחרב על צוארו. מלאך המות סמא"ל מאחוריו על צוארו. וגן עדן פתוח לימינו. ועץ החיים פתוח לפניו על ראשו. ואם הוא דן דין שקר שולט עליו מלאך המות ושוחט אותו. אח"כ שורפו בגיהנם. ואם דן דין אמת הקב"ה יכניסו לגן עדן ויטעים לו מעץ החיים. שנאמר עליו (בראשית ג) ולקח

גם מעץ החיים ואכל וחי לעולם: (ב-קיז .) אני אמרתי אלהים אתם וגר. אכן כאדם תמותון וגר. אני אמרתי בשעה שהקדמתם עשיה לשמיעה שהרי אלהים אתם וגר. וכיון שנמשכתם אחר יצר הרע אכן כאדם תמותון וגר. מה מיתתו של אדם. מוריד הגוף לעפר בשביל שיהיה נמחה יצר הרע ההוא שבתוכו. ואותו יצר הרע הוא שמת ומתעכל בתוכו: (ג-קסב .)

# פנ

אל דוים אל דמי לך אל תחרש ואל תשקט אל. פתח רבי שמעון ואמר כתוב (ישעי מא) מי העיר ממזרח צרק יקראהו לרגלו וגר׳. מקרא זה נתבאר ונדרש. אבל סוד של חכמה הוא. אי זה סוד עולם העליון (ז) שהרי משם יוצא ההתחלה להתגלות סוד האמונה (כ) וזה נתבאר. ועוד ביי זה נסתר כל הנסתרות שלא נודע ולא נתגלה כלל (נ) נתעורר לגלות כבודו להיותו נודע מהמקום ההוא שנקרא מזרח (ז) שהרי משם התחלת כל סוד האמונה והופצת האור. ולבסוף צדק יקראהו לרגלו. שהרי צד״ק תגלה גבורה העליונה וממשלת הקב"ה (ה) ולזאת הצד"ק השליט על כל העולמות להנהיגם ולהתקינם כראוי. וע״כ (שם) יתן לפניו גוים ומלכים ירד. שהרי כל הזאת עומרים. ברשות הצר״ק העולם מלכי כמש״כ (תהלים ט) והוא ישפט תבל בצרק. ועוד צרק יקראהו לרגלו. מי קורא למי. אלא צד״ק היא קוראה תמיד לאספקלריה המאירה ולא תשקט לעולם (ו) וצר״ק עומדת תמיד לרגליו שלא תסיר משם וקוראה ואינה שוקטת. זש״כ אלהים אל דמי לך אל תחרש ואל תשקט אל: (ב-קלט:)

רבי יהודה פתח (מיכח ז) אל תשמחי אויבתי לי כי נפלתי קמתי וגו׳. מי זה אויבתי לי. זו מלכות הרשעה שהיא אויב למלכות הקדושה. ומקרא זה כנסת ישראל אמרו אל תשמחי אויבתי לי כי נפלתי קמתי. מה שאין כן למלכות אחרת. שכיון שנופלת לא

באתר דדין אמת יוקים שפת שקר. דין אמת עמודא דאמצעותא. שפת שקר גיהנם וסמא"ל. ובג"ד כד דיין דן דין גיהנם פתוחה לפניו משמאלו. בת זוגיה דסמא"ל. וחרב על לוארו. מלאך המות סמא"ל מאחורוי מעל לואריה. וגן עדן פתוח לימיניה. סמא"ל מאחורוי מעל לואריה. וגן עדן פתוח לימיניה. ועך החיים פתוח לקמיה על רישיה. אי דן דינא דשקרא שלים עליה מלאך המות ושחים ליה. ולבתר אוקיד ליה בגיהנם. ואי דן דין אמת קב"ה ייעול ליה לגן עדן ואמעים ליה מאולנא דחיי. דכתיב עליה (נראבית ג) ולקח גם מעץ החיים ואכל וחי לעולם: (נ-קיו.)

אני אמרתי אלהים אתם וגוי. אכן כאדם תמותון וגוי. אני אמרתי בשעתא דאקדימתון עשיה לשמיעה דהא אלהים אתם וגוי כיון דאמשכתון בתר ילר הרע אכן כאדם תמותון וגוי. מאי מיתתו של אדם. אחית ליה לעפרא בגין דיתמחי ההוא ילר הרע אחית ויה בגוים, וההוא ילר הרע איהו דמית ואתעכל בגויה: (ג-קסב.)

# פנ

אלדרים אל דמי לך אל תחרש ואל תשקש אל. פתח רבי שמעון ואמר כתיב (ישטי' מא) מי העיר ממורה לדק יקראהו לרגלון וגו׳. האי קרא אוקימנא ואתמר. אבל רוא דחכמתא איהי. בזר רוא דעלמא עלאה 517 איהו (ה) דהה מתמן נפקה שירותה להתגליה דמהימכותה (כ) והה הוקימכה. תו מי סמירה דכל אתידע ולא אתגליא כלל (ג) גלי סמירין דלא דאקרי אמר מההוא לאשתמודעא יהריה מורח (ד) דהא מתמן שירותא דכל רוא דמהימנותא ונהודא 123 לאתגליא. ולבתר לדק יקראהו לרגלו. דהא לד"ק 67"5 גבורתא עלאה ושולטניה דהב"ה (ה) ולהאי אשלמיה על עלמין כלהו לדברא לון ולאתקנא לון כדקא יאות. וע"ד (ב) יתן לפניו גוים ומלכים ירד. דהא כל 65 "5 קיימין. דהאי ברשותא דעלמא מלכיו ישמט תבל בלדק. תו לדק והוא כד"ה (תהלים ט) יקראהו לרגלו. מאן קרי למאן. אלא לד״ק איהו קארי תדיר לאספקלריאה דנהרא ולא שכיך לכל זיון (י) ולד״ק האים תדיר לרגלוי דלא אתעדי מתמן והארי ולא דמי לך אל תחרש ואל שכיך. הה״ד אלהים אל תשקט אל: (כ-קלט:)

רצי יהודה פתח (מילה ז) אל תשמחי אויבתי לי כי נפלתי קמתי וגו׳. מאן אויבתי לי. דבבו דמלכו חייבא למלכו קדישא. והאי קרא כנסת ישראל אמר ליה אל תשמחי אויבתי לי כי נפלתי קמתי. מאי דלית הכי למלכו אחרא. דכיון דתפול

### זיו הזהר

(6) זה עודם הבינה: (כ) מן הבינה יצאו () ספירות הנגדות : (נ) זה הכתר: (ד) היינו מן ספירת התכמה שנקראת מזרת. כיון שממנה התחלת אור זורה לגילוי שם הוייה. כי האות יו״ד היא שורש התכמה שהוא עודם האצירות: (ה) סוף הספירות היא תמלכות שנקראת צד״ק. וסמנה מתפשמת ונתגלית כל הנהנה הוליונה: (ו) אספקלריא המאירה היינו התפארת וצד״ק שהיא המלכות

14

10

לשון הוהר

תהלים פנ-פר

דשון קורש פ 159

לא תקום לעלמין. אבל כנסת אע״ג דנפלת ישראל זמכין. כפלתי 15 דכתיב שאר וקמת תקום קמתי. דהא כמה ומנין נפלת כנסת ישראל בגלותא. ויתבא בין איכון מארי דבבו. ושאר עמין עכו״ם קמו עלייהו דישראל לשילאה לון מעלמא ולא יכילו. כד״א על עמך יערימו סוד וגו׳. אמרו לכו וככחידם מגוי וגו׳. זעס כל דא אע״ג דשאר עמין עכו״ס קמו עלייהו. קב״ה לא אכת לון בידייהו. ואי נפלו קמו. דכתיב כי נפלתי היותי. דהא קב״ה אקים לה תדיר. וומינת כנסת ישראל לומר בההוא דקב״ה 5001 יוקים לה מעפרא דגלותא ותסתלק מניה. אל תשמחי אויבתי לי כי כפלתי קמתי. כי כפלתי בגלותא ואשתעבדו בני. קמתי בהאי זמנא: (כ-רמא:)

ממכ ' דאתערותא רבי אלעור הא חמינא דלעילא לאו איהו אלא כד 507 לתתא. אתער אתערותא דלעילא בתיאובתא דלתתא הה״ד מליא. אלהים אל דמי לך אל תחרש ואל תשקט אל. דא היא אתערותא דלתתא בגין לשלטאה. אמר דוד לאתערא לגבי אלהים אל דמי לך. עלאה ולאתחברא לגבי ימינא. מאי סעמא. בגין כי הנה אויביר יהמיון וגו׳. על עמך יערימו סוד וגו׳. כי כועלו לב יחדו עליך ברית יכרותו. ובג״כ אלהים אל דמי לך. עילא. דהא כדין אתערת ימילא לגבי התערה **ל** וקטירת לה בהדה. וכד אתקשרת בימינא כדין אתברו שכמין. דכתיב ימיכך ה׳ כאדרי בכח ימיכך ה׳ תרעד (ו פו:)

נכספה וגם כלתה נפשי לחלרות ה׳ וגו׳. אמר רבי יוסי הא תניכן במתניתא דידן. דכל מאי דעבד קב״ה בין לעילא בין לתתא כלהו כסיפין ושקדין ליושר לאיניה. גופא אזיל בתר זיניה לארעא דאתנסיב מינה. וכשמתא לית לה כסופא אלא לאתר דאתנסיבת מתמן. דכל מאי דעבד קב״ה כסוף בתר זיניה. הה״ד ככספה וגם כלתה נפשי לחלרות ה׳. ולא לעלמא הדין כגופא : (ו״ח)

",Ð

לפור מלאה בית ודרור קן לה אשר שתה אפרחיה את מובחותיך וגו׳. רבי אלעור פתח ואמר גם לפור מלאה בית. אליו לפרי שמיא דמכהון שוייו מדוריהון לבר. ומנהון שויין מדוריהון בביהא. כגון דרור דאיהו עופא דשוי דיוריה בביתא דכל בר נש ולא דמיל. אמאי. בגין דכלא קראן ליה דרור. מהו דרור. חירו. כר"א והרהתם דרור בארץ. וערגומו חירו. ודא איהו לפור דרור. דהא מיומא דעביד קנא בביתה והפיק במין. מדוריה בביתה המשין יומין. ולבתר מתפרשן אלין מאלין. ודא איהו עופא דאקרי דרור חירו : (ב--קפג ·) וכי דוד מ בעלמא הוה אמר מלה דא. אלא לפרא מלכא על כמה דתכיכן. כמה הביבין נשמתין קמי קב"ה. אי תימא כל נשמתיון דעליקיא כל נשמתיון דעלמא. לאו הכי. אלא אינון נשמתהון דלדיקיא דתמן מדוריהון בהדיה. מדוריהון לעילא ומדוריהון לתתא. 15 10 והכי

לא תקום לעולם. אבל כנסת ישראל אע״פ שנפלה תקום כמו שקמה שאר פעמים. שכתוב כי נפלתי קמתי. שהרי כמה פעמים נפלה כנסת ישראל בגלות. וישבה בין אותן בעלי שנאה. ושאר עמים עכו״ם עמדו על ישראל לכלותם מן העולם ולא יכלו. כמש״כ על עמך יערימו סוד וגו׳. אמרו לכו ונכחידם מגוי על ישם כל זה אע״פ ששאר עמים עכו״ם עמדו וגו׳. ועם כל זה אע״פ ששאר עמים עכו״ם עמדו גו׳. ועם כל זה אע״פ ששאר עמים מכויקמו. עליהם. הקב״ה לא עזבם בידיהם. ואם נפלו קמו. שכתוב כי נפלתי קמתי. שהרי הקב״ה מקימה תמיד. ועתידה כנסת ישראל לומר בזמן ההוא שהקב״ת יקימה מן עפר הגלות ותצא מן הגלות. אל תשמחי אויבתי לי כי נפלתי קמתי. כי נפלתי בגלות ושעבדו אויבתי בני. קמתי בזמן הזה : (ב-רמא :)

אמר רבי אלעזר הרי אנו רואים שהתעוררות שלמעלה אין הוא אלא כאשר נתעורר למטה. שהרי התעוררות שלמעלה בהשתוקקות שלמטה תלויה. זש״כ אלהים אל דמי לן אל תחרש ואל תשקט אל. זו היא התעוררות שלמטה. בשביל לשלוט. אמר דוד ואלהים אל דמי לך. לפעול התעוררות שלמעלה ולהתחבר אל הימין. מה הטעם. לפי כי הנה אויביך יהמיון וגו׳. על עמך יערימו סוד וגו׳. כי נועצו לב יהמיון וגו׳. על עמך יערימו סוד וגו׳. כי נועצו לך יחדו עליך ברית יכרותו. ולפיכך אלהים אל דמי לך. לעורר התעוררות שלמעלה. שהרי אז נתעורר הימין שתתקשר עמו. וכאשר נתקשרת עם הימין אז נשתברו האויבים. שכתוב ימינך ה׳ נאדרי בכח ימינך ה׳ תרעץ אויב: (א-שוי)

٦Ð

נכתפה וגם כלתה נפשי לחצרות ה׳ וגו׳. אמר רב יוסי הרי למדנו בברייתא שלנו. שכל מה שעשה הקב״ה בין למעלה בין למטה כלם נכספים ונמהרים ללכת למינו. הגוף הולך אחר מינו לארץ שנלקח ממנה. והנשמה אין לה השתוקקות אלא למקום שנלקחה משם. שכל מה שעשה הקב״ה יכסוף אחר מינו. זש״כ נכספה וגם כלתה נפשי לחצרות ה׳. ולא לעולם הזה כמו הגוף: (ו״ח)

כון צפור מצאה בית ודרור קן לה אשר שתה אפרחיה את מזבחותיך וגר׳. רבי אלצור פתח ואמר גם צפור מצאה בית. אלה צפרי השמים שמהם צושים מדורם בחוץ. ומהם עושים מדורם בבית. כגון דרור שהוא עוף המשים מדורו בבית של כל אדם ואינו מתירא. ולמה. לפי שכלם קוראים לו דרור. מהו דרור. מתירא. ולמה. לפי שכלם קוראים לו דרור. מהו דרור. חירות. כמש״נ וקראתם דרור בארץ. ותרגומו חירו. וזה הוא צפור דרור. שהרי מן היום שעושה קנו וזה הוא צפור דרור. שהרי מן היום שעושה קנו נפרשים אלה מאלו. וזה הוא העוף שנקרא דרור נפרשים אלה מאלו. וזה הוא העוף שנקרא דרור שבעולם היה אומר כן. אלא הרי זה כמו שלמדנו. מה חביבין הנשמות לפני הקב״ה. אפשר תאמר כל הנשמות שבנולם. לא כן. אלא אותן נשמות הצדיקים הנשמות שכולם היה מדורם למעלה ומרורם למטה, אשר שם מדורם נמי. מרורם למעלה ומרורם למטה.

וכך

ההלים פר

וכך יפורש גם צפור מצאה בית. אלה רוחות הצדיקים. למדנו יש שלש חומות לגן עדן. ובין כל אחת ואחת כמה רוחות ונשמות מטיילות שם. וניהנות מן הריח של תענוג הצריקים שמבפנים. אע״פ שלא זכו ליכנס. אבל ענג רוחות הצדיקים שמבפנים עין לא ראתה וגו׳. ויש ימים מיוחדים בשנה. והם ימי ניסן וימי תשויי שאותן הרוחות משוטטות ופוקדות למקום שנצרך. ואע״פ שכמה פעמים משוטטות. אבל ימים האלה מיוחדים הם לזה. והן נראות ע"ג חומות הגן בל אחת ואחת כמו צפרים מצפצפות בכל בקר ובקר. וזה הצפצוף הוא שבח להקב"ה ותפלה על חיי לפי שבימים האלה .ករក האנשים שבעולם עווזקים כל ישראל במצות והלכות של רבון העולמים. ואז בשמחה מתראות הצפרים על גבי החומות של גן עדן משבחות מהללות ומתפללות על חיי מצפצפות עולם הזה. אמר רבי שמעון אלעזר ודאי יפה אמרת. שוודאי אותן הרוחות שם. אבל איך תפורש ודרור קן לה. אמר רבי אלעזר כך למדתי. זו היא נשמה הקדושה שעולה למעלה. עולה למקום נסתר ונעלם אשר עין לא ראתה אלהים זולתך וגו׳.

כשון קודש

אמר רבי שמעון אלעזר ודאי יפה אמרת ונכון הוא. אבל כל זה בגן עדן התחתון הוא. וכמו שאמרת כך הוא בודאי. גם צפור מצאה בית. אלו רוחות הקדושים שזכו ליכנס ולצאת אח״כ. לפי שמשוטטים ומתראים כעין צפרים. ואלו הרוחות מצאה בית. ודאי שכל רוח ורוח יש להם מדורים ירועים מבפנים. ועם כל זה כלן נכוין מחופת חבריהם. אלה שיש להם דרור וחדוה מהכל והקב״ה מראה להם היכל נסתר אחר שהוא גנוז אשר עין לא ראתה אלהים זולתך. והיכל ההוא נקרא קן צפור. ומשם יעטרו עטרות למשיח לעתיד לבוא. ובימים מיוחדים שלשה פעמים בשנה הקב"ה רוצה להשתעשע עם אותן הצדיקים. ומראה להם היכל ההוא הנסתר והנעלם שאין יודעים ואין מכירים בו כל הצדיקים אשר שם. אשר שתה אפרוחיה את מזבחותיך. אלו אותן הצדיקים שנתיסדו בבנים קדושים שזכו לתורה שבכתב ולתורה שבע״פ בעולם הזה. ואלו נקראים שתי מזבחות מעוטרות לפני המלך הקדוש. שהרי הזכות של בניהם בעולם הזה מגין עליהם ומעטרין להם שם. איזו רוח זוכה לכל זה. אשר שתה אפרוחיה ללמוד למזבחותיך

(: Isp-1) : (L-921 :)

אישרי אדם עוז לו בך מסלות בלבבם. רבי אלעזר פתח ואמר. אשרי אדם עוז לו בך. אשרי האיש הבוטח בו בהקב"ה וישים מבטחו בו. יכול כתנניה מישאל ועזריה שבטחו ואמרו תחלה (דניאל ג) הן איתי אלהנא די אנחנא פלחין יכיל לשיזבותנא מגו אתון נורא יקידתא ומן ידך מלכא ישויב. בוא וראה שהיה במשמע שאם לא יציל ולא יעמד עליהם הקב״ה להחיותם. יהיה נמצא ששם הקב"ה לא יתקדש בעיני כלם כמו שאמרו. וכיון שהבינו שלא אמרו כראוי. חזרו ואמרו והן לא ידיע להוי לך מלכא וגו׳. בין אם יציל ובין שלא יציל ידיע להוי לך מלכא וגו׳. ולמדנו שענין זה הודיע להם יחזקאל ושמעו וקבלו ממנו 16

והכי אתמר גם לפור מלאה בית. אלין רומיהון דלדיקיא. תכינן תלת שורין איכון לגן עדן. ובין כל חד וחד כמה רוחין ונשמתין מטיילין תמן. ואתהגן מריחא דענוגין דלדיקיא דלגו. אעייג דלא זכו לחייצל. אבל ענוגא דרומיהון דלדיקיא דלגו עין לא ראתה וגו׳. ויומין כשימין אית בשתא. ואיכון יומי כיסן ויימי 7555 ופהדו מססכן כומין דמיכון תשרי דאלטריך. ואע״ג דומנין סניאין מששעו. אבל יומין אלין לשימין אינין. ואתחוון על גבי שורין דניתא כל מד ומד כהיוו דלפרין מלפלפן בכל לפרא ונשרא. לפלופה שבחה דקבייה וללותה על וההוא עלמא. בגין דאלין 17.11 דהאי - ೧೯ン 33 ישראל כלהו מתעסקין במלות ובפקודין דמארי עלמא. וכדין 172 127 על גבי שורין התחון לפרין 1703 \*77 ומללין על ואודין משבתו מלפלפו דהאי עלמא. אמר רבי שמעון אלעזר ודאי שפיר האמרת. דודאי איכון רוחין תמן. אבל מאי תימא ודרות קן לה. אמר רבי אלעור הכי אוליפנא. דא היא נשמהא פמיר וגניז קדישא דסלקא לעילא. וסלקא לאתר דעין לא ראתה אלהים זולתך וגו׳.

אמר רבי שמעון אלעור ודאי שפיר האמרת בפיר איהו. אבל כל דא בגן עדן דלתתא הוא. וכמה דאמרת הוא והכי הוא ודאי. גם לפור מלאה בית. אלין רוהין לבתר. בגין דמששון הדישין דזכו למיעל ולמיפק .513 רוחין מלאה ואתהוון כחיזו דלפרין. ואלין ודאי כל חדא וחדא אית לון מדורין ידיען לני. ועל כל דה כלהו נכוין מחופה דחברייהו. אינון דהית לין וחידו מכלא. וקב״ה אחוי לון היכלא סמירו דכול דעין לא ראתה - זולמך. אלהים 1722 670 היכלא אקרי קן לפור. ומתמן מתעטרין עשלין וההוא וביומין רשימין תלת זמני בומנה דהתי. למשית. באיכון לדיקיא. לאסמעבעא קב״ה בעי กกรร ואמזי לון ההוא היכלא פמירא וגניו דלא ידביין ולא אשתמודען ביה כל נדיקיא דתמן. אשר שתה אפרוחיה את מובחותיך. אלין אינון לדיקיא דאשתכללו קדישין דזכו לתורה שבכתב ולתורה בבע"ם כבנין עלמא. ואלין אקרון תרין מדבחן מתעשרן בהאי לקמי מלכא קדישא. דהא זכותא דבנייהו בהאי עלמא טלייהו ומעסרין להו תמן. מאן רותא זכאה האי. דשתה אפרוחיה לאולפא למובהותיך אנין ઝ ادا، (د-مد ا:

אדם עוו לו בך מסלות בלבבס. רבי אלצור אשרי פתח ואמר. אשרי אדם עוז לו בך. זכאה בר נש דאתתקף ביה בקב"ה וישוי תוקפיה ביה. יכיל כתנניה מישאל ועוריה דאתתקפו ואמרו (דניאל ג) הן איתי אלהכה די אנחנה פלחין יכיל לשיובותנה מגו אתון נורא יקידתא ומן ידך מלכא ישויב. תא הוי דאי לא ישויב ולא אתקיים עלייהו קביה. שמיה דקב"ה דלא יתקדש בעינייהו דכלה אשתכת כמה דאמרו. וכיון דידעו דלא אמרו כדקא יאית. כחה דמתרו וכין לא ידיע להוי לך מלכא וגו׳. כין אהדרו ואמרו והן לא ידיע להוי לך מלכא וגו׳. כין ישויב בין לא ישויב ידיע להוי לך מלכא וגו׳. ישויב בין לא ישויב ידיע להוי ותניכן דמלה אודע להו יחוקאל וקבילו ายทุธา מניה

10

בגין דיקבלון עלייהו לא אתקיים 7557 ממס אגרא. וכדין אהדרו ואמרו והן לא ידיע להוי לך מלכא כם דיימא קב״ה אלא לא יתתקף בר .121 איהו עביד לי כך וכך. אבל ישובינגי. או ישוי תוקפיה ביה בקב״ה דיסייע ליה כד איהו ישתדל באינון פקודין דאורייתא ולמיהך בארח קשוש. דכיון דאתי ב"ל לאתדכאה מסייען ליה ודאי. ובדא יתתקף ביה בקב״ה דאיהו יסייע ליה ויתתקף ביה. ולא ישוי תוקפיה באחרא. ובג״כ אשרי אדם עוו לו בך מסלות בלבבס. דיעביד לביה כדקא יאות בלא הרהורא אחרא. אלא כהאי מסלה דאיהי מתישבא לאעברא בכל אתר דאלטריך: ד״א אשרי אדם עוו לו בך. עוו. כד״א ה׳ עו לעמו יתן. בגין דאלטריך ליה לב"ל דיתעסק באורייתא לשמים רקב״ה. דכל מאן דאתעסק באורייתא ולא אשתדל לשמה מסלות מב ליה דלא אתברי. מסלות בלבבס. מהו בערבות ביה בלבבם. כד"א (לטיל כח) סולו לרוכב אשתדל בה דאיהו דא ההיא אורייתא כמו. לקב"ה חטיבא 515 ולמעבד ליה לארמא בעלמה: (א-קחב.)

הן וכבוד יתן ה׳ לא ימכע 🗲 שמש ומגן ה׳ אלהים פוב להלכים בתמים. אמר רבי יוסי כי שמש דא הב״ה (א) ומגו דא הב״ה (ג) שמש. דא הוא רוא דהכא קיימין כל דרגין הוי"ה. קליםת 6757 לכייחת. ומגן. דא איהו רוא דשמא הדישא דאהרי אלהים. ורוא דא דכתיב (גראשית טו) אנכי מגן לך. ושמש ומגן דא איהו רוא דשמא שלים (ג) מן וכבול יתן הי. למהוי כלא רוא חדא (ד) לא ימנע פוב בתמים, ורזת דת דכתיב (איור לח) וימכע להולכים מרשעים אורם. ודא איהו נהורא קדמאה דכתיב ביה וירא אלהים את האור כי פוב. דגניו וסתים ליה קב״ה כמה דאוקמוה. ומן חייביא גמיו ליה ומנע ליה בהאי עלמא ובעלמא דאתי. אבל ללדיקיא מאי כתיב. לא ימנע סוב להולכים בתמים. דא אור קדמאה דכתיב ביה וירא אלהים את האור כי מוב: (כ-רכד:) רבי אבא אמר כי שמש ומגן ה׳ אלהים. שמש ומון דא ברית קדישא. מה שמש זרה ואנהיר על עלמא. אוף הכי ברית קדישא ואנהיר גופא דבר כש. מגן. מה מגן איהו 177 לאגנא עליה דב"נ. אוף הכי ברית הדישא מגו עליה דב"נ. ומאן דנטיר ליה לית כזקא בטלמא דיכיל למקרב בהדיה : (נ-ג :)

### GL

רצירן הי ארלך שבת שבית יעקב. אמר רבי אבא תא חזי ארעא דישראל לא שליט עלה ממכא אתרא בר קב״ה בלמודוי. ובומנא דישראל שרייו

ממנו שהקב״ה לא יעמר עליהם להצילם למען יקב״ו שכר. ואז תזרו ואמרו והן לא ידיע להוי לך מלכא וגו׳. ומזה יש ללמוד שלא יבטח אדם לאמר שהקב׳ה בוראי יצילו. או שבוראי יעשה לי כך וכך. אבל ישים מבטחו בהקב״ה שהוא יעזור לו כאשר יעסק ויתיגע באותן מצות התורה ללכת בדרך האמת. שכאשר בא האדם להטהר מסייעין לו בודאי. ובזה יבטח בו בהקב״ה שהוא יעזור לו ויבטח רק בו. ולא ישים מבטחו באחר. וזש״כ אשרי אדם עוז לו בך מסלות בלבבם. שיעשה לבו כראוי בלי הרהור אחר. אלא כמסלה זו שהיא ערוכה לעבור בה לכל מקום שנצרך: ר״א אשרי אדם עוז לו בך. עוז. כמש״כ ה׳ עז לעמו יתן. לפי שנצרך לו לאדם לעסוק בתורה לשמו של הקב״ה. שכל מי שעוסק בתורה ואינו עמל בה לשמה טוב לו שלא נברא. מסלות בלבבם. מהו מסלות בלבבם. כמש"כ (לעיל סח) סולו לרוכב בערבות ביה שמו. שהתורה ההיא שהוא עוסק בה ההה לבעבור ינשא שמו של הקב״ה ולעשות לו תפארת בעולם: (א-קמב.)

בי שמש ומגן ה׳ אלהים חן וכבור יתן ה׳ לא ימנע טוב להלכים בתמים. אמר רבי יוסי כי שמש זה הקב״ה (ז) ומגן זה הקב״ה (כ) שמש. זה הוא סור שם הקדוש שם הוי״ה. שהוא קיום של כל המדרגות להשפיע. ומגן. זה הוא סוד שם הקדוש שנקרא אלהים. וזהו הסוד שנאמר (בראשית טו) אנכי מגן לך. ושמש ומגן זה הוא סוד השם השלם (ג) חן וכבוד יתן ה׳. להיות הכל סוד אחד (ז) לא ימנע טוב להולכים בתמים. וזהו הסוד שכתוב (איוב לח) וזמנע מרשעים אורם. וזה הוא אור הראשון שנאמר בו וירא אלהים את האור כי טוב. שגנזו והסתירו הקב״ה כמו שנתבאר. ומן הרשעים גנזו ומנעו בעולם הזה ובעולם הבא. אבל לצדיקים מה כתוב. לא ימנע טוב להולכים בתמים. זה אור הראשון שנאמר בו וירא אלהים את האור כי טוב: (ב-רכו:) רבי אבא אמר כי שמש ומגן ה׳ אלהים. שמש ומגן זה ברית הקדוש. מה שמש זורח ומאיר על העולם. אף כך ברית הקדוש זורה ומאיר את הגוף של אדם. מגן. מה מגן הוא להגן על האדם. אף כך ברית הקדוש מגין על האדם. ומי שהוא נוטר בריתו אין נזק בעולם שיוכל לקרב אליו: (ב-גי)

### GL

רצית ה׳ ארצך שבת שבית יעקב. אמר רבי אבא בוא וראה ארץ ישראל אין שולט עליה ממונה אחר אלא הקב״ה בלבדו. ובזמן שישראל היו שרוים

### זיו הוהר

(6) זה התפארת: (ג) זו המלבות: (ג) שמא שלים כזה גיאהלוההים" או כזה גיאהרוגהי": (ז) באשר אות; שגי השמות הם בכד אחד או גשפע מחשם הוי"ה תן וכבור שזהו רותגיות השפע בכלל:

יא 11 1

161 ND

לשון קודש

תהלים פר-פה

תהלים פה-פו

שרוים על ארץ הקרושה היה הכל מתוקן כראוי. וכסא שלם עליהם ועשו העבורה שהיתה בוקעת אוירי העולט. ועלתה עבורה ההיא למעלה למקום הראוי. לפי שארץ הקרושה אינה מוכנת לעבודה אלא דעבודת ישראל בלבר. ולפיכך שאר עמים עכו״ם היו מרוחקים שלא שלטו בה כמו עכשיו. לפי שלא גיזונו אלא מן התמצית. ואם תשאל הלא אנו רואים כמה מלכים ששלטו בה בזמן שבית המקדש היה קיים בעולם. אבל בוא וראה בבית הראשון טרם שטמאו ישראל את הארץ לא שלטו בה שאר עמים עכו״ם. אלא ניזונו מן התמצית ובזה היו שולטים ולא כל כך. וכיון שחטאו ישראל וטמאו את הארץ. אז כביכול רחו לה להשכינה ממקומה ונתקרבה למקום אחר. ואז שלטו בה שאר עמים ונתנה להם רשות לשלוט.. אבל בזמן שישראל היו שרוים על ארמתם ועשו עבודת הקב"ה. אז השכינה היתה צנועה ביניהם ולא יצאה מתוך הבית לחוץ בהתגלות: (א-פו:)

לשון קודש

רבי לפניו יהלך וישם לדרך פעמיו. פתח רבי צדים לפניו יהלך וישם זיון אמרעיו (גראשית יג) וילך למסעיו שמעון ואמר כתוב (בראשית יג) וילך למסעיו מנגב ועד בית אל. וילך למסעיו. למסעו היה צריך לומר. מהו למסעיו. אלא שתי מסעות הן. אחר שלו ואחד של השכינה. שהרי כל אדם צריך להמצא זכר ונקבה. בשביל חיזוק האמונה. ואז השכינה אינה נפרשת ממנו לעולם. ואם תשאל מי שיוצא לדרך שלא נמצא זכר ונקבה הרי השכינה נפרשת ממנו. אבל בוא וראה כל מי שיוצא לררך יסרר תפלתו לפני הקב״ה. בשביל להמשיך עליו שכינת רבונו טרם שיוצא לדרך בזמן שנמצא זכר ונקבה. וכיון שסידר תפלתו ושבחו והשכינה שורה עליו יצא. שהרי השכינה מזרוגת עמו בשביל שיהיה נמצא זכר ונקבה. זכר ונקבה בעיר. זכר ונקבה בשרה. זש״כ צרק לפניו יהלך וישם לדרך פעמיו. בוא וראה כל זמן שהארם נתעכב בדרך צריך להשמר במעשיו. לבעבור שזיוג העליון לא יופרש ממנו ויהיה נמצא פגום בלי זכר ונקבה. בעיר נצרך להשמר כאשר אשתו עמו כל שכן בעת שזיוג העליון נקשרת בו. ולא עוד אלא שהרי זיוג העליון שומר אותו בדרך ואינה נפרשת ממנו עד שישוב לביתו. ובעת שבא לביתו צריך לשמח לאשתו. לפי שאשתו גרמה לו לזיוג עליון ההיא. וכיון שבא אל אשתו צריך לשמח לה מפני שני טעמים. אחר לפי שהזרוגות הזאת שמחה של מצוה היא. ושמחה של מצוה שמחת השכינה היא. ולא עור אלא שבזה מרבה השלום להאשה. זיש״כ (איוב ה) וירעת כי שלום אהלך ופקרת נוך ולא (א-מז : (א-מז :)

שריין על ארעא קדישא כלא הוה מתתקן כדקא יאות. וכרסיא בלים עלייהו ועבדי פולהנא ובקע אוירין 5:7065 וסליק ההוא פולחנא לעילא .00207 בנין דארעא קדישא לא אתתקנת לפולהנא אלא פנו״ס טמין לישראל בלחודייהו. ובג״כ שאר הוו מתרחקי דלא הוו שלטין בה כדהשתא. בגין דלא סמיניו 60 אתוכו אלא מתמלית. ואי תימח. כמה מלכין הוו דשליםי בומנא דבית המקדש קיים על עלמא. אבל תא חזי בבית ראשון עד לא סאיבו עכו״ס. ארעא לא הוו שלפין שאר עמין ישראל מתמלית ובה הוו שלפין ולאו כל אלא אתוכו כך. כיון דחאבו ישראל וסאיבו ארעא. כדין כביכול דהו לה' לשכינתה מהתרהה והתהרבת לדוכתה החרה. וכדין שלטין שאר עמין ואתיהיב לון רשו לשלטאה.. אבל בומנא דישראל הוו שראן על ארעא ו פולחנא דקב״ה. שכינתא הות לנועה בינייהו ופלחי 651 כפקת מגו ביתה לבר בהתגליה: (ה-פו:)

לשון הוה.

וישם לדרך פעמיו. פתח רבי לפניו יהלך צדק שמעון ואמר כתיב (כראשית יג) וילך למסעיו מכגב ועד בית אל. וילך למסעיו. למסעו מבעי ליה. מהו למסעיו. אלא תרין משלנין אינון. חד דידיה וחד דשכינתה. דהה כל בר נש בעי להשתכחה דכר וטקבא. בגין לאתקפא מהימטתא. וכדין שכינתא לא אתפרשא מניה לעלמין. ואי הימא מאן דנפיק לארחא דלא אשתכח דכר ונוקבא שכינתא אתפרשא מניה. יסדר ללותא תא חוי האי מאן דנפיק לארחא קמי קב״ה. בגין לאמשכא עליה שכינתא דמאריה עד לא יפוק לארחא בומנא דאשתכה דכר ונוקבא. כיון דשדר ללותיה ושבחיה ושכינתה שריה עליה יפוק. דהה שכינתה אזדוונת בהדיה בגין דישתכת דכל ונוקבא. 727 ונוקבא במתא. דכר ונוקבא בחקלא. הה״ד לדק לפניו יהלך וישם לדרך פעמין. תח חוי כל ומנח דבייכ אתעכב באורחא בעי לנטרא עובדוי. בגין דווגל עלאה לא יתפרש מניה וישתכח פגים בלא דכר ונוקבא. במתא אלמריך כד נוקביה עמיה. כל שכן הכא דוווגא עלאה אתקשרת ביה. ולא עוד אלא זווגה עלאה נטר ליה בארחה ולא מתפרשא דהא מניה עד דיתוב לביתיה. ובשעתה דעאל לביתיה בעה למדתה לדביתהו. בגין דרביתהו גרמה ליה ההוה זווגה עלאה. כגיו לחדתה לה 623 דאתא לגבה וכיון מדוותא בגין דהאי זויגא מל בווכי. תרי דמלוה הדוותה דשכינתה איהי. דמלוה איהי. וחדוותא thand. שלום דאסגי 656 עוד 631 הה״ך (איוג ב) וידעת כי שלום אהלך ופקדת כוך ולא תהמה: (א-מטי)

D

יאכיוו ה׳ אוכך עכנו כי עני לדוד המה תפלה 20 תסיל 15 נפשי אני. שמרה בהו דכתיב איכון הלת 626 וגו׳. אמר רכי הפלה

םו

לשון הוהר

תהלים פו

לשון קורש

בפלה (א) ואוהמוה מלה דא. חד הוה משה. וחד שוה דוד. וחד עני דאתכליל בהו ואתחבר בהו.. (תהלים ל) תפלה למשה איש האלהים. תפלה דא דלית כגינה בבר נש אחרא. תפלה לדוד. תפלה דא איהי תפלה זלית כגינה במלכא אחרא. (תהלים קנ) תפלה לעני כי חשיבא יעמף. תפלה דא איהי מאינון ג׳. מאו מכלהו. הוי אימא תפלה דעני. תפלה דא קדים לתפלה ללותיו דמשה וקדים לתפלה דדוד וקדים לכל שאר דעלמא. מאי טעמא. בגין דעני איהו תביר לבא. וכתיב קרוב ה׳ לנשברי לב וגו׳. ומסכנא עביד תדיר מלוי. וסמע אלית וקב״ה בהב״ה. הטטה דללי ללותיה רקיעיו. כוי 5 פתח כיוו וכל שאר ללותין דקא סלקין לעילא דחי לון ההוא מסכנא תביר לבא.. משה ללי ללותיה ואתעכב כמה וכל דכל כוין יומיז בהאי תפלה. דוד חמא תרעי שמיא כלהו זמינין לאפתחא למסכנא. ולית בכל ללותין דעלמה דהלית מיד כללותה דמסכנה. כיון דחמי האי עבד גרמיה עניא ומסכנא. פשט לבושא דמלכותא ויתיב בארעא כמסכנא ואמר תפלה. דכתיב תפלה לדוד הפה ה׳ אוכך עכני. ואי תימא אמאי. בגין כי עני ואביון אני. א״ל קב״ה. דוד ולאו מלכא אנת ושליטא על מלכין תקיפין. ואת עביד גרמך עני ואביון. מיד אהדר ללותיה בגוונא אחרא. שבה מלה דאביון ועני. ואמר שמרה נפשי כי חסיד אני. ועל כל דא כלא הוה ביה בדוד:

איל רבי אלעור שפיר קאמרת. ועל דא אלשריך ליה למעבד גרמיה עני. בגין דללי ללותיה 2733 ללותיה בכללא דכל עניים. דהא כל כטורי דתיעול למיעל כמה דשבקין הכי לא שבקין תרעין ליוסכנין. דהא בלא רשותא פאלין. ואי עביד ב"ל גרמיה ושוי רעותיה תדיר כמסכנא. ללותיה סלקא ואערעת באינון ללותין דמסכנין. אתחברת בהו וסלקת בהדייהו. ובכללא דלהון שאלת ואתקבלת ברעותא קמי מלכא גרמיה בארבע ארחין. קדישא. דוד מלכא שוי שוי גרמיה בהדי מסכני. שוי גרמיה בהדי חסידים. שוי גרמיה בהדי עבדים. ושוי גרמיה בהדי איכון דמסרי גרמייהו ולפשייהו על קדושת שמיה. שוי גרמיה בהדי מסכנה דכתיב כי עני והביון הני. בוי גרמיה בהדי הסידים דכתיב שמרה נפשי כי חסיד אני. בגין דאלטריך ליה לב״כ דלא לשואה גרמיה רשע. ואי תימא אי הכי לא יפרש המאוי לעלמין. לאו הכי. אלא כד יפרט חטאוי כדין איהו חסיד דאתי לקבלא תשובה. ואפיק גרמיה מסשרא בישא דהוה בשיגופא דילה עד השתא. והשתא אתרבק בימינא עלאה דאיהי פשועה ליה. ולא תימא דלא מקבל ליה קב"ה עד להבלה הכי או מיומה דהוה בעלמה. אי דיפרט הטאוי 65 אינון דאתכסון מניה דלא יכיל לאדבקא. אלא אלפריך לפרשא בר אינון דידכר מנייהו. וכל אחרנין אתמשכן אבתרייהו. דהא תניכן אין בודקין הורי ביתא עלאין

תפלה (6) ועניו זה נתבאר. אחד היה משה. ואחד היה דוד. ואחד הוא עני שנכלל בהם ומתחבר בהם. (תהלים צ) תפלה למשה איש האלהים. זו תפלה שאין כמוה באיש אחר. תפלה לדוד. זאת היא תפלה שאין כמוה במלך אחר. (תהלים קב) תפלה לעני כי יעטף. תפלה זו היא מאותן שלשה. איזו חשובה מכלן. הוה אומר תפלת עני. תפלה זו קודמת לתפלת משה וקודמת לתפלת דוד וקודמת לכל שאר תפלות שבעולם. מה הטעם. לפי שהעני הוא נשבר לב. וכתוב קרוב ה׳ לנשברי לב וגו׳. והעני עושה תמיד מריבה עם הקב״ה. והקב״ה מקשיב ושומע דבריו. כיון שהתפלל תפלתו הוא פותח כל חלוני רקיעים. וכל שאר תפלות העולות למעלה דוחה אותן זה העני נשבר לב.. משה' התפלל תפלתו ונתעכב כמה ימים בתפלה ההיא. דוד ראה שכל החלונות וכל שערי השמים כלם מוכנים להפתח לעני. ושאין בכל תפלות העולם שתתקבל מיד כתפלת העני. כיון שראה כך עשה עצמו כמו עני ואביון. פשט בגדי מלכותו וישב בארץ כעני ואמר תפלה. שכתוב תפלה לדוד הטה ה׳ אזנך ענני. ואם תשאל מפני מה. לפי כי עני ואביון אני. א״ל הקב״ה. דוד וכי אין מלר אתה ומושל על מלכים תקיפים. ואתה עושה עצמר עני ואביוז. מיד החזיר תפלתו באופן אחר. עזב דבר אביון ועני. ואמר שמרה נפשי כי חסיד אני. ועל כל זה הכל היה בו בדוד:

א״ל רבי אלעזר יפה אמרת. ועל כו נצרך לו לאדם כשמתפלל תפלתו שיעשה עצמו כעני. בשביל שתיכנס תפלתו בכלל של כל עניים. שהרי כל שומרי שערים אין מניחים כל כך לתפלה ליכנס כמו שמניחים לתפלות עניים. שהרי בלי רשות נכנסין. ואם עושה האדם ונפגשת במחשבתו כעני. תפלתו עולה עצמו בהתפלות של עניים, מתחברת בהן ועולה עמהן. ובכלל שלהן נכנסת ונתקבלת ברצון לפני המלך הקרוש. דוד המלך השוה עצמו בארבעה דרכים. השוה עצמו עם עניים. השוה עצמו עם חסידים. השוה עצמו עם עבדים. והשוה עצמו עם אותן שמוסרים עצמם ונפשותם על קדושת שמו. השוה עצמו עם עניים שכתוב כי עני ואביון אני. השוה עצמו עם חסידים שכתוב שמרה נפשי כי חסיד אני. לפי שנצרך לו לאדם שלא לעשות עצמו רשע. ואם תאמר אם כן לא יפרט חטאיו לעולם. לא כן. אלא כאשר יפרט חטאיו אז הוא חסיד שבא לקבל תשובה. ומוציא עצמו מן צד הרע שהיה בלכלוך שלה עד עכשיו. ועתה הוא מתדבק בימין עליון שהיא פשוטה קבל אותו. ואל תאמר שאין הקב״ה מקבלו עד שיפרט כל חטאיו מנעוריו עד עתה. אם כן איו הם אותן שנעלמו ממנו שאינו יכול לזוכרם. אלא לא נצרך לפרוט מלבד אותן שזוכר מהם. וכל השאר נמשכים אחריהם. שהרי למדנו אין בודקין חורי הבית הנבוהים

זיו הוהר

הפרה לתבקוק הנכיא איתא בווה״ק שאין זה תפלה אלא הורית: 3 11

לשון קורש

הגבוהים ביותר. ולא אותן הגמוכים יותר בביעוד חמץ. אלא כיון שבודק לפי מראה עיניו מה שיכול לבדוק. הכל נמשך אחר זה ונתבטל עמו. וכמו כן למדנו בנגעים. כ״ד ראשי אברים הם שאין מטמאים משום מחיה. והכהן אין צריך להטריח אחריהם. וזהו שנאמר (ויקרא יג) לכל מראה עיני הכהן. מקום שיכול הכהן לראות הנגע בראיה אחת. ואינו צריך להשפיל עצמו או להרים עיניו או להביט כאן וכאן. אף כך דא נצרך לפרט חטאיו מן היום שנעשה לאיש. שהם כמו חורי הבית הנמוכים ביותר. ולא אותן שנעלמו ממנו שאינו יכול לזוכרם. שהם כמו חורי בית הגבוהים יותר. אלא לכל מראה עיני הכהן וכלם נמשכים אחריהם. וע״כ השוה רוד עצמו לחסידים. השוה עצמו עם עבדים שכתוב (ההלים קכג) הנה כעיני עבדים אל יד ארוניהם. וכתוב הושע עבדך אתה אלהי. השוה עצמו קרושת שמו. שמוסרים נפשם על עם אותן שכתוב שמח נפש עבדך כי אליך ה׳ נפשי אשא. ככל אלו הארבעה השוה עצמו דוד המלך לפני רבונו: (ג-קצה.)

ריבי יהודה פתח ואמר שמרה נפשי כי חסיד אני הושע עבדך וגו׳. בסוף המקרא יש לעיין ואח״כ בכל המקרא כלו. בסוף המקרא כתוב הבוטח אליך. הבוטח בך היה צריך לומר. מהו הבוטח אליך. אלא כביכול דוד הבטיחו שלא יעבור עליו חצות הלילה בשינה. כמש״כ (תהלים קיט) חצות לילה אקום להודות ד, קמתי היה צריך לומר. אלא אקום ואתקשר בר פעולם. שמרה נפשי. שמור היה צריך לומר. והרי למדנו שאין אות בתורה שלא יהיה בה סודות עליונים ויקרים. אלא שמרה להקב״ה אמר (ג) שמרה לאותו השורש שנאחות בו נפשי. שכאשר הנפש יוצאת מעולם הזה היא באה לרשת עולם (עליוז). אם זוכה כמה חילות עליונים יוצאים לנגדה לשמור אותה ולהכניסה במדור של מקומה. והאות דן שומר אותה להתאחד עמה בשבת וראש חודש. ואם אינה זוכה כמה מלאכי חבלה נזרמנים כנגדה ורוחים לה לחוץ. אוי לנפש ההיא שמתגלגלת ריקם כאבן בכף הקלע. זש״כ (שמואל א׳ כה) ואת נפש אויביך יקלענה בתוך כף הקלע. ודוד התפלל תמלתו לפני הקב"ה ואמר. שמרה נפשי שלא ירחו לה לחוץ, וכאשר תגיע העת לקבל אותה יפתחו לה הפתחים ותתקבל לפניך. כי חסיד אני. וכי חסיד נקרא (ג) א״ר יהודה כן. שכתוב (ישעי׳ נה) חסרי דוז׳ הנאמנים (ז) לפיכך שמרה נפשי שלא תניחנה לרחות לחוץ. ר׳ יצחק אמר כל אדם שיש לו הלק בצדי״ק נוחל את ארץ ההיא (ה) כמש״כ (שם ס) ועמך כלם צדיקים וגו׳. והצדי״ק ההוא נקרא חסיד. וזהו שאמר דוד. לאחר שבמקום ההוא אני נאחז חסיד אני. ולפיכך שמרה נפשי

אינון תתאין לתתא בביטור עלאין לעילא. ולא אינון תתאין לתתא בביעור מאץ. אלא כיון דבדיק כפוס חיוו דעינוי מאי דיכיל לאדבקא. כלא אתמשך בתר דא ואתבטל בהדיה. והכי גרסינן בנגעים. כ"ד ראשי אברים אינין דלא מסמאת משום מחיה. וכהנא לא הוה אטרח אבתרייהו. והיינו דכתיב (ויקרא יג) לכל מראה עיני הכהן. אתר דיכיל כהנא למחזי מכתשא באסתכלותא חדא. ולא אלשריך לאמכא 310 001 והכא. 620 עיכוי גרמיה ולארמא ,0107 6011 m חטאוי לפרטא אלטריר - 63 איכון דאתכסו תתאין. 651 ביתא סולי דאיכון עלאין ביתא סולי ראיכון דלא יכיל לאדבהא. לעילא. אלא לכל מראה עיני הכהן וכלהו אתמשכו אבתרייהו. וע"ד שוי דוד גרמיה גו חסידים. שוי ירמיה בהדי עבדים דכתיב (תהלים קבג) הנה כעיני עבדים אל יד אדוטיהט. וכתיב הושע עבדך אתה אלהי. שוי גרמיה איכון דמשרי נפשייהו שמיה. על הדושת בהדי דכתיב שמח נפש עבדך כי אליך ה׳ נפשי אשא. סמי מלכא ככל הני ארבע עבד גרמיה דוד מאריה: (ג- קלה.)

יהודה פתח ואמר שמרה נפשי כי חסיד א:י רבי הושע עבדך וגו׳. סופיה דקרא אית לאטתכלא ולבתר אליך. אלא כלא. בסופיה דקרא כתיב הבוטח קרא מבעי ליה. מהו הבוטח אליך. 22 הבופת דור אבטח ליה דלא יעבר ליה פלגות ליליא כביכול בשינתא. כמד"א (מהלים קיש) חלות לילה אקום להודות ליה. אלא אקום ואתקפר מבעי המתי לר. שמרה נפשי. שמור מבעי ליה. והא לטלמין. כך דלית את באורייתא דלא אית בה רוין עלאין תכיכן ויקירין. אלא שמרה לקב״ה האמר (י) שמרה לההוא נפהת 6500 727 דאתאחד ביה לפשי. חולקא עלמא אתיא למירת עלמא [עלאה] . אי זכי מהאי ړه לקבלה לנטרא כפריו עלאיז סיליו – כמה ולאטלא לה במדורא דדוכתהא. והאי דה כטיר 55 לאתאחדא עמה בריש ירחי ושבתי. ואי לא 101 כמה גרדיני שהירין אזדמכן לקבלה ודחו לה לבר. ווי לההיא נפשא דמתגלגלא בריקניא כאבנא בקוספיתא. כתור הה"ד (שמואל א׳ כה) ואת נפש אויביך יקלענה בעותיה המי קב״ה ואמר. כף ההלע. ודוד בעי וכד מסי לה לבר. דלא ידחון כפשי שמרה יפתחון לה פתחין ותקבל קמך אני. וכי חסיד אקרי (ג) א״ר יהודה っ קמך. לקבלה 176 מסיד דכתיב (ישעי' נה) חסדי זוד הנאמנים (ד) 2ړ "د שמרה נפשי דלא תשבוק לה למהך לבר. ר׳ ילחק אמר כל ב"כ דאית ליה חולקא בלדייה ידית לההיא ארייך (ה) כדייא (שם ם) ועמך כלם לדיקים וגו׳. אר״ז (ה) כד״א (שם ס) ועמך וההוא לדי"ק חסיד אקרי. הדא הוא דאמר דוד. בתר ובג״כ שמרה דבההוא אתר אחידנא חסיד אני.

נפסי

זיו הזהר

(כ) פי׳ למדת המלכות שורש דוד שמקורה היא אות 17 האחרונה מן השם הויזה התפלל דוד ואמר שתשמור שורש נפשו הנשרשה בה: (נ) פי׳ שלא יתכן להתפאר כן׳, ועוד כי הלא שורש נפשו הוא בסלכות מרת הדין ולא מדת החסר: (ז) פי׳ גבוות סמותקת : (ה) חולקא בצריק היינו במדת הימוד. והמכוון שהוא נומר הברית יש לו חלק בההיא אריץ פי׳ בכדת המדבוה : 4 11

נפשי להתקשר בך: (ג-ריג:) שמרה. זו המטרונה של המלך שהיא תנטור נפשי (ו) יען כי חסיד אני. ובכל מקום שכתוב סתם זו המטרונה כמש"נ ויקרא אל משה. ויאמר אם שמע תשמע בקול ה"א: (ג-רכב.)

לשון קודש

### רועה הנאמו

שמרוז נפשי כי חסיד אני הושע עבדך וגר. כי חסיד אני לפי שאמרו החכמים ולא עם הארץ חסיד. שהתורה ניתנה מימינו של הקב״ה שהוא חסר. ולפיכך מי שעוסק בתורה נקרא חסיד. ובעבור זה אמר דוד להקב״ה שמרה נפשי ואל תדין אותה כפי מעשי עמי הארצות. שנאמר בהם ולא עם הארץ הסיד. ואם תשאל הלא כמה עמי הארצות הם שעשו חסר. אלא כך דרשו איזהו חסיר זה המתחסז עם קונו, כגון דוד שהיה מחבר. ומה היה מחבר. התורה שלמעלה היה מחבר עם הקב״ה (ו) ובעבור זה שמרה נפשי כי חסיד אני. ד״א שמרה נפשי כי חסיד אני. שמרה נפשי. למה. כדי שאתחסד עם אניי (ה) שנאמר בו אנ״י וה״ו. אוי לו למי שמפריד אנ״י מן הו״א (ט) שכתוב הו״א עשנו ולא אנחנו. שהכל אחל בלי פירוד. זש״כ (דברים לב) ראו עתה כי אני אנ״י הו״א וגו׳.. הושע עברך אתה אלהי וגו׳ שמח נפש עבדך וגו׳. תנה עזך לעבדך וגו׳. שלשה פעמים נעשה רוך עבר בתהלה זו. כנגר ג׳ פעמים שררשו חכמי המשנה שצריך האדם להיות עבד בתפלה. בברכות הראשונות כעבד שמסדר שבחו לפני רבונו. באמצעיות כעבד שמבקש פרס מרבונו. באחרונות כעבד שנותן הודאה לפני רבונו על הפרס שקבל ממנו והולך לו. שלשה פעמים נצרך להיעשות עבר מצד העבודה. כי חכמי המשנה דרשו שאין עבודה אלא תפלה. ושלשה האבות נקראו עבדים על שם השכינה שהיא עבורת ה׳. אף כך משה עבד ה׳. ובעבור זה כי לי בגי ישראל עבדים. אבל לגבי אחרים כל ישראל בני מלכים הם מצד של מלכות. והשכינה למה נקראת עבודה. כדרך האשה לעבוד לבעלה וכדרך הבנים פעבוד לאביהם. דור עשה עצמו עני חסיד ועבד. זש״כ תפלה לרוד הטה ה׳ אזגך ענגי כי עני ואביון אני. שמרה נפשי כי חסיר אני. הושע עברך אתה אלהי הבוטח אליך. עשה עצמו כעני לפני שער המלך. שנאמר בה אדני שפתי תפתח. אדנ״י מספר היכ״ל. עשה עצמו כעני לפני השער של היכל המלך. ומה כתוב. הטה ארני אזנן ענני. וזו שכינה התחתונה אותן. ולהקשיב התפלות פקבפ שהיא אזן ככתוב (תהלים כב) כי לא בזה ולא שקץ ענות עני ולא הסתיר פניו ממנו ובשועו אליו שמע. שהוא עשה עצמו עני ודל מצר האות ד מן את״ד (י) לבקש ۲Þ.

נפשי לאתקטניא בך: (ג-ריג:) שמרה. דא מטרוניתא רמלכא דאיהי נטרא נפשי (ו) בגין כי חסיד אני. ובכל אתר דכתיב סתס דא מטרוניתא. כד"א ויקרא אל משה, ויאמר אם שמע תשמע בקול ה"א: (ג-רכנ.)

### רעיא מהימנא

נפשי כי חסיד אני הושע עבדך וגו׳. כי שמרה חסיד אני בגין דאוקמוה רבנן ולא עם הארץ חסיד. דאורייתא אתיהיבת מימינא דקב"ה דאיהו חסד. ובג"ד מאן דאתעסק באורייתא אתקרי חסיד. בגין דא אמינא לקב״ה שמרה נפשי ולא תדון לה כעובדי עם הארץ אלין עמי הארלות. דאתמר בהו ולא תימא כמה עמי הארלות אינון דעבדו ולי תסיו. הסד. אלא הכי אוקמוה איזהו חסיד זה המתחסד עס קונו. כגון דוד דהוה מחבר. ומאי הוה מחבר. אורייתא דלעילא הוה מחבר עם קב״ה (י) ובגין דא שמרה נפשי כי חסיד אני.. ד״א במיה נפשי כי חסיד אני. שמרה נפשי. אמאי. כדי שאתחסד עם אנ"י (ח) דאתמר ביה אנ״י וה״ו. ווי ליה למאו דאפרים אנ״י מו הו״א (ט) דכתיב הו״א עשנו ולא אנחנו. דכלא חד בלא פרודא. הה״ד (דכרים לכ) ראו עתה כי אני אנ״י הו״א וגו׳.. הושע עבדך אתה אלהי וגו׳. שמה נפש עכדך וגו׳. תכה עוך לעבדך וגו׳. תלת זמנין אתעביד דוד עבד בתהלה דה. להבל תלת זמניו דחוהמוה מחרי מתניתיו דבעי ב״כ למיהוי עבדה בללותה. בברכהן כעבד דמסדר שבחוי קמי רביה. באמלעיות הדמאיו כעבד באמרונות מרביה. פרס דבעי 7320 בפרס דקביל מניה ואויל ליה. קדם רביה דמודה תלת זמנין בעי למעבד עבד מסטרא דעבודה. דאוקמוה עבודה אלא תפלה. ותלת דלית מארי מתניתין אבהן אתקריאו עבדים על שמא דשכינתא דאיהי עבודת ה׳. אוף הכי משה עבד ה׳. ובג״ד כי לי גני עבדים. אבל לגבי אחרטין כל ישראל גני ישראל הם מסמרא דמלכות. ואיהי אמאי אתקריאת מלכים בכיז כארה דאתתא למפלה לבעלה וארה עכודה. לאבוהון. דוד אתעביד עני חסיד .7301 נמפנה הה״ד תפלה לדוד המה ה׳ אזכך עכני כי עני ואביון אני. שמרה נפשי כי חסיד אני. הושע עבדך אתה לתרעא' דמלכא. הבוטח אליך. אתעביד עני אלהי היכ"ל: אדכ״י דאתמר בה אדני שפתי תפתח. ומאי דמלכא. דהיכלא עני לתרעה אתעביד ענני. ודה שכינתה תתחה הטה אדני אזנך כתיב. .ns ולמסמע ללותין חזן לקבלא דאיהי בדכתיב (תהלים כג) כי לא בזה ולא שקך ענות עני ולא הסתיר פניו ממנו ובשועו אליו שמע. דאיהו אתעביד עני ודל מסערא דאת ד מן אח״ד (י) למשאל m

זיו הזהר

זהב

(יל) צור לכבי וחלקי. זו מדת המלכות שורש דוד. וביקש שתתיחד עם התפארת: (יכ) המלכות נקראת יראת ה': (יג) כי זה נראה התפארות יתירה. וחיינו כדלקמן בדברי רבי אבא: (יד) פיי פנה נא למדת המלכות פנים כפנים: (טו) פיי שוושפט לה עו מן נ׳ ספירות העדיוגות הראשונות: (טו) זו מדת המלכות: (יו) לפי זה לכן אמתך כמו לכן המלכות. כרלעיל כרעיא מהימנא שהמלכות נקראת עכורה כאתתא דפלתה לבעלה כדאיתא בנמרא איזו מלאכות שהאשה עושה לבעלה ובר': (יה) דוד אחרא זו המלכות ממרונה ויליה:

אלי וחנני תנה עוך לעבדך והושיעה לבן אמתך. פנה פתח רבי שמעון ואמר פנה אלי והנני וגו׳. האי הרא אית לאסתכלא ביה. והא אוקימנא ליה בכמה אתר. אבל בהאי קרא מלין סתימין אית ביה. פנה 636 אמר פנה אלי וחנני (יג) אלי. וכי דוד בגין דרגא דיליה דאיהו אתעשר ביה קאמר (יד) תנה עוך לעבדר. דא עו עלאה (שו) כדכתיב (במואל א׳ ב) ויתן עו למלכו. מאן מלכו. דא- מלך סתם מלכא משיהא. אוף הכא לעבדך דא מלכא משיחא כדאמרן מלך סתם שיחא כדאמרן מלך סתם שהם (שי) והושיעה לבן אמתך. וכי לא הוה שיהו בריה דאיהו אמר בשמא דאמיה ולא בשמא דאבוי. דישי. עד אלא הא אוקימנא דכד ייתי ב״כ לקבל מלה עלאה לאדכרא. בעי למהך במלה דאיהו ודאי. ועל דא אדכר דהא דא לאמיה ולא לאבוי. ותו הא תניכן מלך נסתסן כדקאמרן (יו): (א-פד.) רבי אבא אמר לא הוה ליה לקב"ה בעליוא פנה אלי וחכני. וכי דאיהו אמר פנה אלי והכני. שפירא 2172 אלא הכי תנינן דוד אחרא אית ליה לקב"ה (יח) והוא ממנא על כמה אכלוסין עלאין ומשריין. וכד בעי קב״ה אסתכל בההוא דוד ונהיר ליה עלמא לרחמא על כהיר לעלמין וחיים עלמא. ושפירו דההוא אכפין. והוא *tickaa*a רישיה כלהו. לטלמין נהיר - 717 דדהכא

Sins למעבד 7007 אתעביד אורייתא. - 67 m וכגין דל״ת עס תסיד : (ג-רכב:) דרכך אהלך באמתך יחד לבבי ליראה 10 דורני שמך. אמל רבי שמעון האי קרא קשיא. זהא כלא הוא בידא דקב״ה בל למהוי זכהה תניכן או חייבא. ודוד היך תבע דא מעם קב״ה. אלא דוד הכי קאמר. הורני ה׳ דרכך. ההוא ארח מישור ומתקנא באמתך. עיני למנדע ליה. ולבתר אהלך לגלאה איהך בארח קשוע ולא אסטי לימילא ולשמאלא. יחד לבבי. כד״א (תהלים עג) לור לבבי 160 לבבי. וחלקי (יא) וכל דא אנא תבע ליראה את שמך לאתדבקא בדחלתך לאסתמרא אורחי כדקא יאות. ליראה שמך. אתר חולקי דביה שריא דחלתא למדהל (יג) תא חזי כל בר לש דדחיל ליה לקב״ה שריא עמיה מהימנותא כדהא יאות. דהא ההוא בייל שלים בפולחלא דמריה. ומאן דלא שריא ביה דהלא דמאריה לא שריא עמיה מהימנותא. בעלמא למהוי ליה חולקא 1575 איהו 1631 (.0.-6) : 1567

כהניא דיהויל

ולבתר

באיל

מן אד דאיהו עמודא דאמלעיתא להיימא ביה דלותי ולי יהושיע. דלא ימות משיח בן אפרים. ושאיל מניה בההוא תרעא בגין ישראל העניים. לקיים בהו ואת עם עני תושיע. ולבתר שאיל בגין עבד. למקומה ואתעביד עכולה לון אורייתא מסשרא דיהיב

מן אח שהוא עמור האמצעי לקיים בו דלותי ולי יהושיע. שלא ימות משיח בן אפרים. וביקש ממנו בשער ההוא בשביל ישראל העניים. לקיים בהם ואת עם עני תושיע. ואח״כ ביקש בשביל הכהנים שיחזיר העבודה למקומה ועשה עצמו עבד. ואח"כ ביקש שכאשר נתן לנו התורה מצד של חסד יעשה גמילת הסד עם הדל״ת מן התורה. ובעבור זה עשה עצמו חסיד : (ג-רכב :)

לשון קורש

דורני ה׳ דרכך אהלך באמתך יחד לבבי ליראה שמך. אמר רבי שמעון מקרא זה קשה. הלא למדנו שהכל הוא בידי הקב"ה מלבר להיות צריק או רשע. ואיך תבע דוד זה מעם הקב״ה. אלא רוד כך אמר. הורני ה׳ דרכך. אותו דרך הישר והמתוקן לגלות עיני להבין אותו. ועי״ז אהלך אח״כ באמתך. אהלך בררך האמת ולא אסיר לימין ולשמאל. יחר לבבי. איזה לבבי. ככתוב (מחלים עו) צור לבבי וחלקי (ה) וכל זה אני מבקש ליראה את שמך להתדבק ביראתר ואהיה נשמר בדרכי כראוי. ליראה שמך. זה מקום הלקי שבו שורה היראה ליראה ממנה (יכ) בוא וואה כל אדם שהוא ירא שמים שורה עמו השכינה כראוי. שהרי זה האיש הוא מושלם בעבודת רבונו. ומי שלא נמצא בו יראת שמים אין השכינה שורה עמו. בעולם חלק הוא כדאי להיות לו ואיז

הבא: (א-נט.) .

פנה אלי וחנני תנה עוך לעבדך והושיעה לבן אמתך. פתח רבי שמעון ואמר פנה אלי וחנני וגו׳. מקרא זה יש לעיין בו. והרי ביארנו אותו בכמה מקומות. אבל במקרא זה ענינים נסתרים יש בו. פנה אלי. היתכן שאמר דוד פנה אלי וחנני (יג) אלא בשביל המדרגה שלו שהוא נתצטר בו אמר (יו) תנה עז, לעבדך. זה עז העליון (טו) ככתוב (שמואל א' ב) ויתן עו למלכו. איזהו מלכו. זה מלך סתם מלך המשיח. אף כאן לעבדך זה מלך המשיח כמו שביארנו מלך סתם (יו) והושיעה לבן אמתך. וכי הוא לא היה בן ישי. שהיה צריך לומר בשם אמו ולא בשם אביו. אלא הרי ביארנו שכאשר יבא האיש כנגד ענין עליון להזכיר. צריך להזכיר בדבר שהוא ברור. וע״כ הזכיר לאמו ולא לאביו. ועור הרי למדנו שהלא הוא מלך (סתם) כמו שנתבאר (וי): (א-פו ו) רבי אבא אמר פנה אלי וחנני. וכי לא היה לו להקב״ה בעולם צריק טוב ויפה כדוד שהוא התפאר ואמר פנה אלי וחנני. אלא כך למרנו רוד אחר יש לו להקב״ה (יח) והוא ממונה על כמה המונים ומחנות עליונים. וכאשר הקב״ה חפץ לרחם על העולם מביט בדוד ההוא ומאיר לו פנים. והוא מאיר לעולמות והעולם ירוחם. והדרו של דוד ההוא מאיר לכל העולמות, ראשו גלגולת

166

תהלים פו לשון הזהר

דדהבא אתרקימת בשבעה תכשיטי זינין דדהבא. והא אוקמוה (יט) וחביבותא דקב"ה לקבליה. ומסגיאות רחימותא דיליה גביה א"ל להב"ה דיהדל עינוי לקבליה ויסתכל ביה (י) בגין דאינון שפירן בכלא. כד״א '(שיר ו) הסבי עיליך מלגדי וגו׳. הסבי עיליך מלגדי (לא) דבשעתא עיינין מסתכלי ביה בקב״ה. דאליו מתעריז כדין בלביה הסטין דבלסטראי ברחימותא עלאה. ובסגיאות שלהוביתא עלאה לגביה אמר הסבי עיניך מנגדי. אסחר דלמימו עיניך לספר אותרא מני. דאינון מוקדין לי בשלהובי רחימותה. וע"ד כתיב ביה בדוד (שמואל א׳ טו) והוא אדמוני עם יפה עינים וטוב ראי. ובגין ההוא דוד עלאה רחימא שפירא רהב״ה דתיאובתא לאדבקא ביה. אמר דוך פנה אלי והנני: (ג-פד.)

1D

יאמר איש ואיש ילד בה. אמר רבי יהודה ולציון כתיב (ישעי׳ כו) יחיו מתיך כבלתי יקומון הקילו עפר וגו׳. תה חזי כל היכון מתין שוכני ולככו דעלמא כלהו מתין על ידא דמלאכא מחבלא. דאיהו מלאך המות. בר אינון דמתין בארעא הדישא לא מתין על ידוי. אלא על ידא דמלאכא דרחמי דשליט בארעא.. ועל דא כתיב יחיו מתיך. אלין דמתין בארעא קדישה. דהיכון מתין דיליה ולה מהחרה. דלה שלטה תמן סערא אחרא כלל. כבלתי יקומון איכון דמיתו בארעא כוכראה אחרא על ידא דההוא מחבלא. וע״ד אקרון כבלה. מה כבלה משמאה במשא. אוף איכון דמתין לבר מארעא קדישא משמאין במשא ובמגע.. הקילו ורנכו שוכני עפר. שוכני דיירין דמיכין ולא מתין. ומאן איכון. דמיכין דהברון. דאיכון לא מתין אלא דמיכין. וע״ד כתיב בהו גויעה. כמאן דגוע ואית ביה קיומא לאכערא. אוף הכי איכון ד׳ זוגי דהברון דמיכין איכון ולא מתין. וכלהו היימו בהיומייהו בחיכון גופין דלהוז. וידעיו סתרין גליזין יתיל משאר בלי בכיזין 110 .652 תמן גו פתחת דגן עדן גופין דלסון. וחלין איכון שוכני עפר : (כ- קנא :)

דרוא יכוכנה עליון. אמר רבי יוסי זמין קב״ה לאכרוא על כנסת ישראל ויימא (ישע׳׳ יכי) התנערי מעפר קומי שבי ירושלם. כמאן דאחיד בידא דהבריה ויימא התנער וקום. כך קב״ה יוחיד בה ויימא התנערי קומי. א״ל רבי אחא וכן כל אינון במי היכלא דמלכא בלישלא דא פתחין. הה״ד (שס ס׳) קומי אורי כי בא אורך. הא מלכא הכא ודאי. כדין הוא יקרא דילה והדוותא דכלא כד מלכא אתפיים בהדה. בכל אינון זמנין איסי אתת לגבי דמלכא וקמיה

תהלים פו–פו

לשון קודש

זהב מרוקמת בשבעה תכשיטים של מיני זהב וזה נתכאר (יט) ואהבת הקב״ה אליו. ומגודל האהבה שלו אליו א״ל להקב״ה שיחזור עיניו לנגדו ויסתכל בו (כ) לפי שהן יפות בכל. כמש״כ (שיר ו) הסבי עיניך מנגדי וגר. הסבי עיניך מנגדי (כה) כי בשעה שאותן העינים מסתכלין בו בהקב״ה. אז נתעוררים שאותן העינים מסתכלין בו בהקב״ה. אז נתעוררים שאותן העינים מסתכלין בו בהקב״ה. אז נתעוררים אארתו העינים מסתכלין בו בהקב״ה. אז נתעוררים עיניך לצד אחר ממני. שהם בוערים בי בשלהבת האהבה. וע״כ כתוב בו בדוד (שמואל א׳ טו) והוא ארמוני עם יפה עינים וטוב ראי. ובעבור דוד העלפין היפה ההוא שאהבה והשתוקקות של הקב״ה היא להתרבק בו. אמר דוד פנה אלי וחנני: (ג-שר.)

1Ð

ולציון יאמר איש ואיש ילד בה. אמר רבי יהודה נקעיון יאמר יחודה כתוב (ישעי' כו) יחיו מתיך נבלתי יקומון הקיצו ורננו שוכני עפר וגו׳. בוא וראה כל אותן המתים שבעולם כלם מתים על ידי מלאך המשחית, שהוא מלאך המות. מלבר אותן המתים בארץ הקדושה אין מתים על ידו. אלא על ידי מלאך של רחמים השולט בארץ.. ועל זה כתיב יחיו מתיך. אלו המתים בארץ הקדושה. שהם המתים שלו ולא של אחר. שאין שולט שם צד אחר כלל. נבלתי יקומון אלו המתים בארץ נכריה אחרת על ידי המשחית ההוא. וע״כ נקראים נבלה. מה נבלה מטמאה במשא. אף כך אותן המתים בחוץ לארץ מטמאים במשא ובמגע.. הקיצו ורננו שוכני עפר. שוכני הדרים הישנים ולא מתו. ומי הם. ישיני חברון. שהם לא מתו אלא ישנים. וע״כ כתוב בהם גויעה. כמי שנרדם ויש בו קיום להתנער. אף כך אותן ד׳ זוגות שבחברון ישנים הם ולא מתו. וכלם מתקיימים בקיומם באותן הגופים שלהם. ויודעים גנזי נסתרות יותר משור בני אדם. גנוזים הם שם לפני פתח הגן עדן הגופים שלהם. ואלו הם שוכני עפר: (ב-קנא:)

ודוא יכוננה עליון. אמר רבי יוסי עתיד הקב״ה להכריז על כנסת ישראל ויאמר (ישע׳׳ גב) התנערי מעפר קומי שבי ירושלם. כמי שאוחז ביד חברו ואומר התנער וקור. כך הקב״ה יאחז בה ויאמר התנערי קומי. א״ל רבי אחא וכן כל אותן בני היכלו של המלך בלשון הזה פותחים. זש״כ (ים ס׳) קומי של המלך בלשון הזה פותחים. זש״כ (ים ס׳) קומי אורי כי בא אורך. הרי המלך כאן בודאי. ובכן זהו הכבוד שלה ושמחת הכל כאשר המלך נתפייס עמה.

לפניו

### זיו הוהר

(יט) זהב רומו על דין, וכל זה מרמו על הספירות של המלכות: (כ) פי׳ המלכות משתוקקת אל התפארת שיסתכל בה. וזה פנה אלי פנים בפנים ותנני: (כל) זו ראיה על גודל האהבה וההשתוקקת שבין תפארת ומלכות. שבשעת שראית העינים נפגשות זה בזו אומר התפארת אל המלכות הסבי עיניך סנגדי וגו׳: לשניו. כמש״כ (מלכים א׳ א) ותבא לפני המלך. ותעמד לסני המלך. אבל בזמן הזה לא כן. אלא המלך יבא אליה ויתפייס עמה ויחזירה להיכלו. זש״כ (זכיי׳ ט) הנה מלכך יבא לך ודאי ולא אה אליו. יבא לך לפייס אותך, יבא לך להקים אותך. יבא לך להשלים אותך בכל. יבא לך להכניס אותך להיכלו ולהזרוג עמך זיוג לעולם. כמש״כ (הושע ב) וארשתיך לי לעולם וגו׳: (נ-יו:)

# DD

רצי אלהי ישועתי יום צעקתי בלילה נגדך. פתח רבי אלעזר ואמר. ה׳ אלהי ישועתי. בוא וראה דוד המלך היה קם בחצות הלילה והתיגע בתורה בשירות ותשבחות לשמח למלך ולהמטרונה. וזאת היא שמחת השכינה בארץ. לפי שואת היא שבחה של השכינה שנראית בארץ. שהרי למעלה פותחים שירה בחדוה כמה מלאכים עליונים בכמה מיני שירות שמשבחים בלילה בכל הצרדים. וכדמיון הזה למטה בארץ. מי שמשבת לו להקב"ה בארץ בלילה בוחר בו הקב"ה. וכל אותן מלאכים הקדושים שמשבחים לו להקב״ה כלם מקשיבים לזה שמשבח לו בלילה בארץ. כי זאת השבחה היא בשלמות להעלות כבורו של הקב״ה מלמטה ולזמר בשמחת היווד. בוא וראה דוד המלך אמר ה׳ אלהי ישועתי וגו׳. ה׳ אלהי ישועתי מתי היא ישועתי. באותו יום שאני מקדים זמירות בלילה אליי. בכן היא ישועתי ביום. ובוא וראה שהרי מי שמשבה לרבונו בלילה בזמרת התורה. אז הוא נתחזק ביום בתוקף בצד הימין. שהרי חוט אחד יוצא מצד הימין. ואז הוא נתמשך עליו ונתגבר בו. וע״כ אמר ה׳ (א-רז:) אילהי ישועתי יום צעקתי בלילה נגדך: (א-רז:)

פתח רבי יוסי ואמר (איוב לה) ולא אמר איה אלוה עושי נותן זמירות בלילה. בוא וראה בשעה שנתעורר רוח צפון ונהלק הלילה הרי ביארנו ששלהבת אחר יוצא ודופק תהת כנפי התרנגול ומכה בכנפיו וקורא. ושלהבת ההוא בזמן שמגיע אליו ונתעורר כנגדו הוא מסתכל בו ונזדעזע וקורא. בשביל כבוד רבונו לעשות רצונו. וקורא להם לאנשים. וע״כ נקרא שכוי. הסתכלות. ונקרא גבר לפי שנתעורר בשלהבת של גבורה. שמצר הגבורה הוא בא לעורר בעולם. ואז אותן בני האמונה עומדים ונותנים גבורה וכח לכנסת ישראל. וכזאת נקרא רנה של תורה. וע"כ נחל דוד המלכות הוא ובניו לעולם ולדורי התרנגול קורא והאנשים ישנים דורות. וכאשר במטותיהם ואין נתעוררים. התרנגול קורא אחיכ ואומר מה שאומר. וזה נתבאר. אח״כ מכה בכנפיו ואומר. אוי לפלוני נזיף רבונו מרוחק רבונו שלא נתעורר רוחו ואינו משגיה על כבוד רבונו. וכאשר מאיר היום כרוז קורא עליו ואומר. ולא אמר אית אלוה עושי נותן זמירות בלילה. לסעוד להשכינה באותן הזמירות להיות הכל בחבור אחד. עושי. עושני היה צריך לומר. מהו עושי. אלא בשצה שזאדם קם בחצות 8 11

קמיה. כמד"א (מלכים א׳ א) ותבא לפני המלך. ותעמד לפני המלך. אבל בזמנא דא לאו הכי. אלא מלכא ייתי לגבה ויתפיים בהדה ויתיב לה להיכליה. הה"ד (וכרים ט) הנס מלכך יבא לך ודאי ולא אנת לגביה. יבא לך לפייסא לך. יבא לך לאמלאה לך. יבא לך לאסלמה לך בכלא. יבא לך לאמלאה לך להיכלים ולאזרווגא עמך זווגא דעלמין. כד"א (היבע ב) וארשתיך לי לעולם נון: (נ-וו)

# ٦Đ

ריי אלהי ישועתי יום לעקתי בלילה כגדך. פתח רבי אלעזר ואמר. הי אלהי ישועתי. תא חזי דוד מלכא הוה קם בפלגות ליליא ואשתדל באורייתא בשירין ותושבחן לחדוה דמלכא ומטרוניתא. ודא הוה חדוה דמהימנותה בארעה. בגין דהאי איהו שבחה דמהימנותה ראתחוי בארעא. דהא לעילא פתחי בחדוה שיי תא מלאכין עלאין בכמה וינין דהא משכחן - 575 בליליה בכל בשרין. וכהאי גוונה לתתה בהרעה. מהן דמשבה ליה לקב"ה בארעא בליליא רעי ביה קב"ה. וכל אינון מלאכין קרישין דקא משבחן ליה לקב״ה כלהו לייתין לההוא דקא משבח ליה בליליא בארעא. דהאי בשלימו לסלהא יהריה דקב"ה איהו תושבחתה מתתא ולומרא בחדוה דיחודא. תא חזי דוד מלכא אמר ה׳ אלהי ישועתי וגו׳. ה׳ אלהי ישועתי אימתי איהו ישועתי. בההוא יומא דאקדימת תושבחתא בליליא לגביה. כדין איהו ישועתי ביממת. ותא חזי דהא בליליא מאן דמשבח למאריה בתושבחתא דאורייתא. כדין אתתקף בהקיפו בימחא בסטרא דימינא. דהא חוטא חד נפקא מסטרא 'אמר ה׳ דימינא. וכדין אתמשך ואתתקף ביה. וע"ד אלהי ישועתי יום לעקתי בלילה כגדך : (א-רו:)

פתח רבי יוסי ואמר (איוג לה) ולא אמר איה אלוה עושי נותן זמירות בלילה. תא חזי בשעתא רוח לפון ואתפליג ליליא הא אוקמוה דאתער דשלהובה חד נפיק ובטש תחות גדפוי דתרנגולה וחקיש וקארי. וההוא בלהובא בזמנא דמשי גביה נדפוי ואתער לקבליה אסתכי ביה ואזדעוע וקארי. בגין יקרא דמאריה למעבד רעותיה. וקארי לון לבני נשא. וע״ד רהתער אקרי שכוי. אשגהותא. ואקרי גבר. בגין בשלהובא דגבורה. דמסערא דגבורה קא אתיא לאתערא בעלמא. כדין איכון בני מהימכותא קיימין ויהבין גבורה וחילא לכנסת ישראל. וכדין אקרי רנה דאורייתא. וע"ד ירית דוד מלכותא הוא ובנוי לעלמין ולדרי inin 650 ובני קארי תרכגולא 721 דלין. לבתר קארי תרכגולא ולא מתערי. בערסייהו ואמר מאי דאמר. והא אוקמוה. לבתר בטש בגדפוי ואמר. ווי לפלניא נזיף דמאריה שבקא דמארים דלא 107 ולא אשנת ליקרא דמאריה. רוחיה אהער כהיר יממא כרווא קארי עליה ואמר. ולא אמר אים זמירות בלילה. לסייעה ליה עושי כותן 3615 תושבהן למהוי כלא בסיועא הדא. עושי. עושי באילון קס ליה. מהו עושי. אלא בשעתא דב"נ 10.5n בפלגות

דרנה דאורייתה. ואשתדל ברנה 6.5.5 בפלגות דאורייתא לא אתקרי אלא בליליא. וכד איהו אשתכח קב״ה כהיר יממא 75 באורייתא. כדין בליליא ליה בחד ישראל תומת דתמד. מתקני וכנסת לאשתובא ליה מכלא ולאנהרא ליה בין עלאין ותתאין: רבי יהודה אמר אנא שמענא דאמר רבי אבא האי קרא הכי. איה אלוה עושי. עושה לי מבעי ליה. מהו עושי. אלא כמה דאמרת. בשעתא דאיהו קס בפלגות ליליא ואשתדל באורייתא. כד נהיר יממא אתער אברהם בההוא חומא דיליה. דכתיב ביה (כראשית יד) אם וכנסת ישראל מחום ועד שרוך כעל וגו׳. וקב״ה בריה חדשה. ליה ועבדי ליה בכל יומא מתהני הה״ד אלוה עושי. והא אוקמוה א״ל ו״ה. א״ל דא אברהם דכתיב האל הגדול. ן דא קב״ה. ד דא כנסת ישראל. ודא איהו אלוה. ואינון עבדין ליה לב״נ ומתקנין ליה בכל יומא. ובג״כ כתיב עושי. כד״א ישמח ישראל בעושיו. אמר רבי יוסי ודאי כך הוא וכלא חד מלה: (ג-ג.)

# 20

משביל לאיתן האורחי. חסדי ה׳ עולם אשירה וגו׳. אמר רבי יהודה האי תושבחתא אברהם אבינו אמרה. בשעתא דאשתדל בפלחנא דקב״ה ועביד כלא לקב״ה דישתמודעוו חסד עם בני עלמה. דקב״ה שלים על ארעא. ואקרי איתן בגין דאתתקף בתהיפו ביה בהב״ה. חסדי ה׳ עולם אשירה. וכי מסערא דחסדים אתיין לומרא (א) אלא הכא אתכליל סטרא דשמאלא בימינא. וע״ד קב״ה נסי לאברהם ובחיו ליה (י) והא אתמר דילחק בר תלתין ושבע שנין הוה בההוא ומכא. ומהו כסה את אברהם. כסד ליה. אלא נסה את אברהם ילחק מבעי ъń דישתכה בדינה ולהתכללה בדינה דישתכה שלים כדקה יהות. וע״ר הסדי ה׳ עולם אזירה: ד״א הסדי ה׳ עולם אשירה. איכון הסדים דקב״ה עביד עם עלמא. לדור ודור חודיע חמוכתך בפי. מיבו וקשום דעביל עם כלא. לדור ודור אודיע אמונתר. דא מהימנותא דקב״ה דאודע אברהם בעלמא. ואדכר ליה בפומא דכל בריין. וע״ד אודיע אמונתך בפי. וקב״ה אודע ליה לאברהם רוא דמהימנותא. וכד ידע רוא דמהימנותא ידע דאיהו עקרת וקיומת דעלמת. דבגיניה תתברי עלמא ואתקיים. הה״ד כי אמרתי עולם חסד יבנה קב״ה עלמה המה דלה יכיל וגו׳. דכד ברח 165 למיקם עד דאושים ימינא עליה ואתקיים. ואי דאושים ימינא עליה לא אתקיים. בגין דעלמא דא בדינא וכג״כ אתברי.. והא אוקמוה בהברא״ם, באברה״ם. כי אמרתי עולם תסד יבנה.. שמים תכין אמונתך בהם. **0"**""

תהלים פח–פמ

לשון קודש פה 169

בחצות הלילה ומתיגע ברנה של תורה. כי רנה של תורה לא נקרא אלא בלילה. וכאשר הוא נמצא בלילה עם התורה. אז כאשר מאיר היום הקב״ה וכנסת ישראל מתקנים אותו בחוט אחד של חסד. הצילו מכל רע ולהאיר לו בין העליונים והתחתונים: רבי יהודה אמר אני שמצתי שכך אמר רבי אבא מקרא זה. איה אלוה עושי. עושה לי היה צריך לומרי מהו עושי. אלא כמו שאמרת. בשעה שהאדם קם בחצות הלילה ומתיגע בתורה. כאשר מאיר היום נתעורר אברהם באותו החוט שלו. שנאמר בו (בראשית יד) אם מחוט ועד שרוך נעל וגו׳. והקב״ה וכנסת ישראל מתקנים אותו ועושים אותו בכל יום בריה הדשה זש"כ אלוה עושי, והרי ביארו א"ל ו"ה. א"ל זה אברהם שנאמר האל הגדול. ן זה הקב״ה. 🦵 זו כנסת ישראל. וזהו אלוה. והם עושים את האדם שמתקנים אותו בכל יום. ולפיכך כתוב עושי. כמש"כ ישמח ישראל בעושיו. אמר רבי יוסי ודאי כך הוא והכל הוא עניך אחד : (ג-כג.)

BA http

משביה לאיתן האזרחי. חסדי ה׳ עולם אשירת וגר׳. אמר רבי יהודה זה המזמור אברהם אבינו אמרו. בשעה שהתיגע בעבודת הקב"ה ועשה חסר עם בני העולם. שיכירו וידעו הכל את הקב״ה שהקב״ה מושל על הארץ. ונקרא איתן לפי שנתחוק בתוקף בו בהקב״ה. חסדי ה׳ עולם אשירה. וכי מצד של חסדים באים לזמר (א) אלא שכאן נכלל הצד של שמאל בהימין. וע"כ הקב"ה נסה לאברהם ובחן אותו (:) והרי נדרש שיצחק בן שלשים ושבע שנים היה בזמן ההוא. וא״כ מהו זה נסה את אברהם. נסה את יצחק היה צריך לומר. אלא נסה את אברהם שיהיה נמצא בדין ולהתכלל בדין להמצא שלם כראוי. ועל כן הסדי ה׳ עולם אשירה: ר״א חסדי ה׳ עולם אשירה. אותן החסדים שהקב"ה עושה עם העולם. דור ודור אודיע אמונתך בפי. חסד ואמת שעושה עם הכל. לרור ודור אודיע אמונתך. זו האמונה בהקב"ה שהודיע אברהם בעולם. והזכיר אותו בפי כל הבריות. וזהו אודיע אמונתך בפי. והקב״ה הודיע לו לאברהם סוד האמונה. וכאשר ידע סוד האמונה ידע שהוא העיקר והקיום של העולם. שבשבילו נברא הצולב ומתקיים. זש״כ כי אמרתי צולם חסד יבנה וגו׳. שכאשר ברא הקב״ה את העולם ראה שלא יוכל להתקיים עד שהושיט ימינו עליו ונתקיים. ואלמלא הושיט ימינו עליו לא נתקיים. לפי שעולם הזה בדין נברא. וזהו שדרשו בהברא״ם באברה״ם. ולפיכך כי אמרתי עולם חסד יבנה. שמים תכין אמונתך בהם.

שמי״ם

(5) בי הדא שירה ווצרה הוא פצר הגבורה ושייך ללוים ולא מצר חחסר: (3) כי אברהם משורש החשר ונתנשה בדבר גבורה (6) בי הדא שירה וותנשה בדבר גבורה (5) בי היא שירה ווצרה השיר (5) בי שיתכלל גם ברינא:

9 .11

דאמונה

שמי״ם באותן ההסדים נתתקנו (ג) וסוד האמונה גתתקנה בהם. שאין התקון שלה אלא מתוך השמים. כרתי ברית לבחירי. זהו סוד האמונה (ז) ד"א שזהו צדי״ק שממנו נשפעות ברכות לכל התחתונים (ה) וכל חיות הקדושות כלן נתברכות משפע ההוא שנשפע להתחתונים. ולפיכך כתיב כרתי ברית לבחירי. נשבעתי לדור עבדי. זהו סור האמונה שהיא קיימת תמיר עם הצרי״ק (ו) וזה קיום העולם שלא יפרדו לעולם. מלבד בזמן הגלות שהשפע של הברכות נמנעת. וסוד האמונה לא נשתלם. וכל השמחות נמנעות. ומזמן ההוא כאשר נכנס הלילה אין שמחה נכנסת לפני המלך. ואע״פ שמבפנים אין השמחה נתעוררת אבל מבחוץ עומדים ומומרים שירה. וכשמגיע חצות הלילה והתעוררת עולה מלמטה למעלה (ו) אז הקב"ה מעורר כל חילות השמים לבכיה. והוא בועט ברקיע ונזדעזעים עליונים ותחתונים. ואין נחת רוח לפניו מלבר בשעה שנתעוררים למטה לעסוק בתורה. שאז הקב״ה וכל א תן נשמות הצדיקים אשר עמו כלם מקשיבים ושמחים לקול ההוא. ואז נחת רוח נמצאת לפניו. לפי שמן היום שנחרב המקדש למטה נשבע הקב״ה שלא יכנס בתוך ירושלם שלמעלה עד שיכנסו ישראל לירושלם שלמטה. שנאמר (הושנ יא) בקרבך קדוש ולא אבא בעיר. וזה ביארו החברים. וכל אותן המשוררים עומדים מבחוץ ואומרים שירה בשלש משמורות הלילה ומזמרים מזמורים ידועים. וכל חילות השמים נתעוררים בלילה וישראל ביום. וקדושה אין מקרישים למעלה עד שמקדישים ישראל למטה. ואז כל חילות השמים מקדישים שם הקדוש ביחד. זש"כ קדושים תהיו כי קרוש אני ה׳ אלהיכם: (א-רל :)

מושל בגאות הים בשוא גליו אתה תשבחם. じじて אמר רבי שמעון בשעה שהים סוער בגליו ותהומות עולים ויורדים (ח) שולת הקב״ה חוט אחר מצד הימין המחזיר גליו ומשכך זעפו. ואין מי שיכיר זאת. יונה ירד אל הים ונזרמן לו דג ההוא שבלע איתו. איך לא יצאה נשמתו ממנו ולא פרחה מגופו מיד אלא לפי שהקב״ה מושל באותו גאות הים. וגאות ההיא של הים הוא חוט אחד של מדרגת השמאל שמהומם את הים למעלה ובו הוא מתנשא. ולולי חוט ההוא שמגיע אליו מצד הימין לא היה נשחכך זעפו לעולם (ט) וכאשר חוט ההוא יורד לים והים מתאחד בו. אז נתעוררים גליו ושואגים למטרף טרף (י) עד שהקב״ה משיבם לאחור וחוזרים למקומותם. זש״כ

שמי"ם באינון חברים אתתקנו (נ) ורוא -סמיא. אתתקנת בהו. דלית תקונהא אלא מנו כרתי ברית לבחירי. דא הוא רוא דמהימנותא (ד) ד"א דא איהו לדו״ק דמוניה נפקין ברכאן לכלהו תתאי (ה) כל חיוון קדישין כלהו אתברכאן מההוא נגידו דכניד כשבעתי לתתאי. ובג״כ כתיב כרתי ברית לבחירי. לדוד עבדי. דא רוא דמהימנותא דאיהי קיימא תדיר בלדי״ק (ו) ודא קיומא דעלמא דלא יתבדרון לעלמין. בר בומכא דגלותא דנגידו דברכאן אתמכעו. ורוא דמהימכותא לא אשתלים. וכל חדוון אתמכעו. ומהסוא זמכא כד עייל ליליא חדוון לא עאלו קמי 356 אתערו 63 דמדוון ואע״ג מלכא. לבר קיימי ומזמרי שירתא. וכד אתפליג ליליא ואתערותא סלקא מתתא לעילא (י) כדיו קב״ה אתער לבכיה. ובעים ברקיעה והודעועו כל חילי שמיא 62013 בר קמיה ולית נייחא ותתאי עלאי וכל קב״ה כדין באורייתא. לתתא דמתערי צויתיו כלהו דלדיקיא דעמים נשוופיו איכון וחדיין לההוא קלא. וכדין נייחא קמים אשתכה. בנין דמיומא דאתתריב מקדשא לתתא אומי קב״ם דלא עד דיעלון ישראל דלטילה ירושלם ייעול בגו לירושלם דלתתא. דכתיב (הושע א) בקרבך קדוש ולא אבא בעיר. והא אוקמוה חברייאי וכל אינון מזמרי ליליא פלגי בתלת שירתא לבר ואמרי היימי ומשבחן בתושבחתן ידיעאן. וכלהו חילי שמיא מתערי וישראל ביממא. וקדושה לא מקדשי לעילא בליליא עד דמקדשי ישראל לתתא. וכדין כל חילי שמיא מקדשי שמא קדישא כחדא. הה״ד קדושים תהיו כי קדוש אני הי אלהיכם: (א-רל:)

מושל בגאות הים בשוא גליו אתה תשבחש. אתה אמר רבי שמעון בשעתא דימא קפיך בנלג וי סלקי ונחתי (ח) קב״ה שדר חד מומת ותהומי מסשרה דימינה ומשיך גלגלוי ושכיך זעפיה. ולית מהן דידע ליה. יוכה כחת לימא ואודמן ליה ההוא כוכא ובלע ליה. היך לא כפקת כשמתיה מניה ולא פרמל בההוא גאותא דימא. מיד. אלא בנין דקב״ה שלים מומת סל הוא דימה גאותא וההוא לעילא וביה אסתלק. ליה לימא דסליק רשמאלא ואי לאו ההוא חוטא דמטי ליה מסטרא דימילא לא (סלקא) נשכירו לעלמין (ע) (זכיון דההוא) (וכד ההוא) חוטא נחית לימה וימה לת אחיד ביה. כדין התערין גלגלוי ושהגן למערף מרפא (י) עד דהב״ה אתיב לון לאחורא ותבין לאתרייהו.

7700

### זיו הזהר

(ג) שמיים רמן על התפארת מדת הרחמים כי הוא מורכב מן חסר וגבורה. וגם רזא דאמונה שהיא מדת המלכות תקון שיה בהגיע אליה תסרים מן השמו״ם: (ז) פוי שהתפארת ברת ברית לבחירי שהיא רוא 17 הימנותא היינו סדת המלכות להשויע לה אליה תסרים מן השמו״ם: (ז) פוי שהתפארת ברת ברית לבחירי היינו להמדכות שפע ברבה מצד התסד: (ו) פוי נשבע מסדים: (ה) לפו פורוש הזה יתבאר שבריתי היינו היסוד שישפיע לבחירי היינו להמדכות שפע ברבה מצד התסד: (ו) פוי נשבע לרור היינו השלכות שלא יפריר ממנה הצדי"ק זה היסור להפסיק ממנה השפעת השפע. אבל ע"י הגלות נתבמלה השבועה : (ו) פיי התעוררות של השבינה להזרוג עם עלמא דרכורא אבל הנלות מעכב לשיכך נתעורר בכיה: (ה) ענין הים משל על מרת המלכות שנקראת ים. וכערת גליו היינו זעף וקצף שרי הרין: (ט) בלשון הותר הציתי כ׳ הנשתאות. ואני בתרתי כמו שהוא בתותקת ליק בי אינני כובל דותק. והבותר יבתר, ואם שגיתי השם יכפר: (י) גלי הים משל על שרי הדין תיות קטנות עם גרולות היונקים שפע מן המלכות :

11

10

זש"כ בשוא גליו אתה תשבחם (ה) תשבחם לאותן גלי הים. תשבחם תשברם להחזירם למקומותם. ד״א תשבחם. שבח הוא להם בשביל שמתנשאים בהשתוקקות להביט (ינ) מכאן כל מי שנכסף להסתכל ולדעת. אע״ם שאינו יכול (או שאין נותנים לו רשות) זהו שבח שלו וכלם משבחים אותו: (א-טט:)

צדק ומשפט מכון כסאך. אמר רבי שמעון צדק ומשפט הם שני מאורות תקון הכסא של המלך (יג) והם ההתחלה והשלמות של כל האמונה. ובהם מתעטרים כל הדינים שלמעלה ושלמטה. והכל נעלם במשפט. וצדק ניזונת מזה המשפט. ולפעמים נקראת ומלכי צדק מלך שלם. וכאשר נתעוררים דינים ממשפט הם כלם רחמים וכלם בשלימות. שהוא ממתיק לצדק הזאת והדינים נמתקים. וכלם יורדים לעולם בהשלמת הרחמים. ובכן היא השעה של התחברות העולמות בחי׳ זכר עם בחי׳ נקבה. וכל העולמות ברחמים ובשמחה. וכאשר נתרבים פשעי העולם ונטמא המקדש. ובחי׳ הזכר נתרחק מבחי׳ הנקבה ונחש התקיף מתחיל להתעורר (יז) אוי לעולם שניזון בזמן ההוא מואת הצדק. הרבה מחנות משחיתים נתעוררים בעולם. הרבה צדיקים נפטרים מהעולם. וכל זה למה. לפי שנתרחק בתי׳ הזכר מבחי׳ הנקבה. והמשפט אינו קרב בצדק הזאת. ועל זה כתוב (משלי יג) ויש נספה בלא משפט. שהמשפט נתרחק מן צדק הזאת ואינה

נמתקת. והצדק יונקת ממקום אחר: (ג-רצא:) רבי אלעזר ואמר. דומת יקדמו פניך. פתח רבי אלעזר ואמר. כתוב (ישעי' טו) והוכן בחסד כסא וישב עליו באמת באהל דוד שופט ודורש משפט ומהיר צדק. הרי נתבאר שמצד הימין ההוא [שלמעלה מעלה] נתתקן הכסא למטה (טו) שהרי הקב״ה התקין לכסא הזה בחסד. וישב עליו באמת. שהוא תקון החותם של הכל. ואינו יושב על כסא ההוא אלא בחותם הזה שהוא אמת. באהל דוד. שהוא כסא הבית למטה. שופט ודורש משפט ומהיר צדק. שופט מצד הדין. ודורש משפט מצד של רחמים. ומהיר צדק. היינו כסא הדין שהוא בית דין שלמטה: (ב-רכ:)

אשרי העם ידעי תרועה וגו׳. אמר רבי שמעון ביום של ראש השנה כאשר הקב״ה קיים בדין על העולם. וצד הרע ההוא בא לקטרג. אז מתאספים מלאכים כלם מעוטרים ועומדים לפני הקב״ה. על זמן ההוא מה כתוב (שיר ב) משגיח מן החלונות מציץ מן החרכים. מציץ כמי שמשגיח דרך נקב קטן. שרואה ואינו רואה כל מה שנצרך. ואח״כ משגיח מן הזלונות. מקום השגחה יתרה שפותח פתחים לרחם על הכל.

אלו

בשוא גליו אתה תשבחם (יא) תשבחם לאינון סה״ל גלי ימא. תשבחם תתבר לון לאתבא לאתרייהו. ד״א תשבחס. שבהא סוא לון בגין דסלקין בתיאובתא למחמי (יב) מכאן כל מאן דכסיף לאסתכלא ולמרגע. אע״ג דלא יכיל (דלא יהני ליה רשותא) שבחא איהו דיליה וכלהו משבחן ליה: (ה-כט:)

ומשפט מכון כסאך. אמר רבי שמעון לדק ומשפט אינון תרין בולינין תקונא דכורסיא דמלכא (יג) ואיכון שירותא ושלימותא דכל מהימכותא. דיכיו דלעילא 35 ובהני מתעערין ותתא. 1050 מהאי משפש אתון. ולומנין סתים במשפת. ולדק קריכן לה ומלכי לדק מלך שלם. וכד מתערין דיכין דאיהו כלהו רממי כלהו בשלימו. Doenn 0030 להאי לדק ודינין מתתקנין. וכלהו לטלמא כתתין דמתחברן וכדין איסי ברחמי. בשלימו שעתה וכוהבה. דכל וכל כלהו עלמיו ברחמי ובחדוותא. וכד אסגיאו חובי עלמא ואסתאבת אתרחק ודכורא מקדשא. וסויא מהבה מן תקיפה שריה להתערה (יד) ווי לעלמה דמתון בההוה זמנה חבילי מריקין כמה **לדק.** מהאי מתערין בעלמא. כמה זכאין מסתלקין מעלמא. וכל כך למה. 63 דאתרחק דכורא מן נוקבא. 223 ומשפט קרב בלדק דה. ועל החי כתיב (משלי יג) ויש נספה בלא משפע. דמשפט 675 אתרחק מהאי 651 אתבסמא. ולדק ינקא מאתר אחרא: (ג-רלא:) דוםד ואמת יקדמו פניך. פתח רבי אלעור ואמר. כתיב (יבעי׳ טי) והוכן בחסד כסה וישב עליו באמת באהל דוד שופט ודורש משפט ומהיר לדק. הא אוקימנא דמההוא סטר ימינא [דלטילא לטילא] אתתהן כרסיא לתתא (טו) דהא קב״ה אתקין להאי כרסיא בחסד. וישב עליו בחמת. דחיהו תקונה דחותמא דכלא. ולא יתיב על ההוא כרסיא אלא בחותמא דא באהל דוד. דאיהו בי כרסיא לתתא. דאיהו אמת. שופט ודורש משפט ומהיר לדק. שופט מסטרא דדינא. ודורש משפט מסטרא דרחמי. ומהיר לדק. າລາກ໌ -

כרסיא דדינא דאיהו בי דינא לתתא: (ב-רכ:) אשרי העם ידעי תרועה וגו׳. אמר רבי שמעון ביומא דראש השנה כד קב״ה קאים בדינא על טלמא. וההוא סטרא בישא אתי לאסטאה. כדין מתכנסי מלאכיא מתעערן כלהו וקיימין קמי קב״ה. בההוא ומכא מאי כתיב (שיר כ) משגיח מן החלוכות מליך מן החרכים. מליך כמאן דאשנה מאתר דקיק. דחמי ולא חמי כל מאי דאלטריך. ולבתר משגיח מן החלונות. אתר אשגחותה יתיר דפתח פתחין לרחמא על כלא..

אליז

זיו הוהר

(6) כוונתו שזה הכתוב אוטר ב׳ ענינים אתה מושל בגאות הים. היינו סער וקצף הים מצר שרי הדין להשקיט אותו ע״י שנשפע אלין חום של חסד מצד הימין. ועוד ענין אחד שכאשר מתחיל השפע מצד הומין לבוא אליה אז יתרוממו גליו וכלם שואגים למרף. חום של חסד מצד הימין. ועוד ענין אחד שכאשר מתחיל השפע מצד הומין לבוא אליה אז יתרוממו גליו וכלם שואגים למרף. אכל ואתה תשבהם להרגיעם בשפע ולהושיכם על מקימיתם. וזהו ענין של בשוא גליו אתה תשבהם: (ינ) פי׳ שמשתוקקים להסתכל בהגיע השמע למדבות. אבל זה סוד. ואומר שכל ההשתוקקות לחבין ענין שבקרושה מוב היא : (יג) משמט היינו מדת הרחמים בולל עלמא דרכורא. וצדק היינו הפלכות מדת הדין כולל עלמא דנוקכא. וענין זה הוא התהלת יסוד האמונה לגרום בעבודתנו הזרוגותם להמשיך שפע מן השמים: (יל) זה סמא״ל השמן המקמרג התובע תמיד דינים ועונשון: (טו) פי' מן ג' ספירות הראשונות נאצלת סדח המלכות. כידוע במוד כתר עליון איהו כתר מלכות ועלייהו אתמר מגיד מראשית אחרית: Q

לשון הוהר

אלין חלינות ואלין חרכים קיימי כלהו לאחדא כל ללותין דסלקין מתתה לשילה. ולחשנהה בהו לחשלה לין עלמא וכד קב״ה אשנח על GC"G. קמי חלונות ובאלין חרכים וחיים על באלין אסתכל םופר. כד ישראל תקעין בהאי וכדין .655 כליל מכופר מתתא האי קלא דנשיק ואתער מחשא ומיא ורוחא. בנין לאתערא קול עלאה דנפהא מגו ההוא שופר (שו) לאיהו כגוונא דא כליל 6263 ובמיא ורוחא. כדין כרווא נפקא ואכריו בכלהו רקישין ואמר. קול דודי הנה זה בא וגו׳ משניח מן החלונית מליך מן החרכים. וכדין ידעי כלהו דהא קב"ה חיים עלייהו דישראל ואמרי. זכאין איניון ישראל האית לון עישה בארעה. בגין להתערה רחמי מלבילה. יודעי כדין כתיב אברי העם יודעי תרועה. ודאי גרועה מתברי ההיא תרועה דאיהו דינא קשיא דכלא אתדטו ביה (נ-רניז) ולא כתיב שומעי או תוקעי תרועה. אלא יודשי תרועה. כגין הכימין דדיירין באויכא דארעא קדישא איכון יודעי תרועה. רוא דתרועה כמה דכתיב (תהלים כ) תרועם בשבט ברול. מאן שמא למיבל דמאריהון כישראל דידעין רזין עלאין קמיה ולאתקשרא ביה, וכל אימון דידעי רוא דתרועה יתקרבון למיקך באור פניו דקב"ה. ודא אור קדמאה דגניו קב״ה ללדיקיא. וע״ד אלסריך למנדע לה. בנין לתברה' מאריהון דדינא דלא ישלטון בהאי יוחל. row בוליכיז כלהו מתערין כהריון מהאו גיםא ומהאי גיםא. כדין (מבלי יו) באור פלי כסמי 721 מלך חיים (נ-רוא:) רבי אלשור אמר. ביומא דראם השנה מאריהון דדינין מאריהון דיבבא ויללא כלהו שכיחין בההוא יומא קמי קב״ה. וכמה מארי תריסין אהערו בההוא יומא. וכלהו קיימי תחות ההוא כרסיא בדינא דעלמא. וישראל מללאן ללותא בההוא יומא ובעאן ומתחנכן קמיה ותקעין בשופר. וקב״ה היים עלייהו וממלוי עלאי וכל דינא לרהמי. ומהפך ואמרי אשרי העם יודעי תרועה. ועל דא פתהי בעינין בההוא יומא דהאי דתקע דידע עקרא דמלה. ויכוון ביה בתרועה ויעביד מלה בחכמתה. וע״ד כתיב אברי העם יודעי תרועה. ולא כתיב תוקעי תרועה.

(ב-קמט :) והא אתמר : (ב-קמט :)

כזי גבר יחיה ולא יראה מות וגו׳. אמר רבי שמשון תא תוי האי מאן דאתי לאתדכאה בהאי עלמא בסשרא דדכיא. מדכאין ליה צההוא אתר האקרי רוא דמהימנותא (יו) דכמה דרנין אינון וכמה ממכן דכלה קיימא לקרבא לבני כשא לפלהניה דקב״ה ולדכאה ליה. ומאן דאתי לאסתאבא מסאבין ליה בהאי סשרא אהרא לאיהו מסאבא. דהא כמה דרנין וכמיה ממנין כלהו קיימי לסאבא לון לבני כשא. ומאן דיקרב באו ואתי

(סו) ההוא שופר היינו עולם הבינה. וקול עלשה שכולל אש מים רוח זה התפארת שיוצא מן הבינה והוא הכולל של חסר גבורת. והיינו אש מים ורוח. רי כוון דוא שרארת הבינה ממחיק הדינים ומעורר הרדמים: (יו) רוא דמהיסנותא זו המלכות והשכינה הפרושת וזה לעומה זה עשה האלהים נוקבא דקריפה לשמא לזה הבא להממא. על דרך שהשכינה תקדושה עוזרת למהר לזה הבא להמתו

זיו הוהר

רשון קורש

אלו החלונות ואלו החרכים עומדים כלם לאחר כל התפלות העולות מלמטה למעלה. ולהשגיח בהן להכניסן לפני הקב״ה.. וכאשר הקב״ה משגיח על העולם הוא מביט באותן החלונות ובאותן החרכים ומרחם על הכל. ובכן כאשר ישראל תוקעים בשופר הזה. ונתעורר מלמטה זה הקול היוצא מן השופר נכלל מאש מים ורוח. בשביל לעורר קול העליון היוצא מתוך השופר ההוא (ש) שהוא כדמיון הזה כולל באש ובמים ורוח. אז כרוז יוצא ומכריז בכל הרקיעים ואומר. קול דודי הנה זה בא וגו׳ משגיח מן החלונות מציץ מן החרכים. ובכן יודעים כלם שהרי הקב״ה מרחם על ישראל ואומרים. זכאים הם ישראל שיש הם עצה כזאת בארץ. בשביל לעורד רחמים מלמעלה. ועל זה כתיב אשרי העם יודעי תרועה. ודאי שיודעי תרועה משברים תרועה ההיא שהוא דין הקשה שכלם גרונים בו (ב-רג:) ולא כתוב שומעי או תוקעי תרועה. אלא יודעי תרועה. כגון החכמים הדרים באויר של ארץ הקרושה הם יודעי תרועה, הסוד של תרועה. כמו שכתוב (תהלים ב) תרועם בשבט ברזל. איזה עם כישראל היודעים סודות הצליונים של רבונם ליכנס לפניו ולהתקשר בו. וכל אותן היודעים סוד התרועה יתקרבו ללכת באור פניו של הקב״ה. וזהו אור הראשון שגנזו הקב״ה לצדיקים. וע״כ נצרך לדעת התרועה. בשביל לשבר שרי הרין שלא ישלטו ביום הזה. ונאשר רחמים נתעוררים כל מאורות העליונים מאירים מצד זה ומצר זה. ובכן (משלי יז) באור פני מלך חיים (ג-רלא:) רבי אלעזר אמר. ביום של ראש השנה שרי הדין שרי יבבא ויללה כלם נמצאים ביום ההוא לפני הקב״ה. וכמה שרים טועני הדין נתעוררים ביום ההוא. וכלם עומרים תחת כסא ההוא ברין של העולם. וישראל מתפללים תפלות ביום ההוא ומבקשים ומתחננים לפניו ותוקעים בשופר. והקב״ה מרחם עליהם ומהפך הדין לרחמים. וכל העליונים והתחתונים פותחים ואומרים אשרי העם יודעי תרועה. ולזאת נצרך ביום ההוא שזה התוקע ידע ויבין עיקר הדבר. ויכוון בה בתרועה ויעשה הרבר בחכמה. ועל זה כתוב אשרי העם יודעי תרועה. ולא כתוב תוקעי תרועה.

(ג-קמט:) וזה נתבאר : (ג-קמט

אמר הבי שמעון גו׳, אמר הבי שמעון בוא וראה כל מי שבא להטהר בעולם הזה בהצד בוא וראה כל מי שבא להטהר בעולם הזה בהצד של טהרה. מטהרים לו במקום ההוא שנקרא סוד האמונה (יז) כי כמה מדרגות יש וכמה ממונים שכלם עומדים לקרב את האנשים לעבורת הקב״ה ולטהר אותם. ומי שבא להטמא מטמאים אותו בצד האחר ההוא שהוא טמא. שהרי כמה מדרגות וכמה ממונים יש שעומדים כלם לטמא לאנשים. וכל הקרב אליהם ובא יש שעומדים כלם לטמא לאנשים. וכל הקרב אליהם ובא יום גרוווים וכמי ממונים וכמי יום אותו בצד האחר ההוא שהוא טמא. האותו בצד האחר המוא שהוא טמא.

173 10

לשון הוהר

זאתי לאתמשכא בתר ההוא סטרא בישא. עליה כתיב מי גבר יחיה ולא יראה מות ימלט נפשו מיד שאול סלה. מהן איהו בר כם דאתברי בעלמא דלא יחמי מותא ההוא דכל עלמא אתמשכאן אבתריה. דהא בההוא זמנא דאתי ב״כ למיהב חושבנה קמי מהריה עד לה יפוק מהאי עלמה ממי ליה. והא אוקימנא: (כ-רסנ.)

# Ľ

שמניס יבלי שנותינו בהם שבעים שנה ואם בגבורות דכנה ואון וגו׳. תאכא שנה ורהבם עמל שביעאה שנת השמיטה (א) בההוא דלד"ה דאיהי דוגה השתלימו יומוי דבר נש כד השתלימו שבעין שנין עשרה לכל דרגא. הה״ד ימי שבע דרגיו. להבל ש.ותינו בהם שבעים שנה. מאן בהם. באינון יומין ואס בגבורות שמנים שנה. תח דלטילא. ושכין הליא מלהא. לאו בוכותא בכי חיי ומזוכי 310 וחיבה דבהון זכות דרגין じろご דאיכוו 617 דהסד וגבורה. דאי הכי לא הוה ליה לב״כ ברות חי בר משבעין שנין. אלא במולא עלאה עתיקא nons תליין (ג) בג״כ איסו מוסיף ע! יומוי דכל 6327 בר נם כרעותיה: (א-רטו:) אמר רבי יהודה בשעתא דמתלכדן כגלוי דבני כשא ויומוי אתקריבו. ההוא יומא אתקרי יום י"י לאתבא רוחיה ליה. תאנא בהסיא בעתא פקוא ההוא כתרא קדישא על רוחיה. ומאן איהו. דכתיב ימי שנותינו בהם שבעים שנה. והוא כתרא שביעאה דכלא (ג) ואם מסטרא דגבורה קאתי כתיב ואם דגבורה תווינהה דכתרא שנה. בגבורות שמנים הוה (ד) מכאן ולהלאה לית אתר לאתמשך (ה) כד"א ורהבם עמל ואון. באתר דלא הוה יסודא בנינא לא אתקיים: (א-ריו:)

כעם אדני אלהינו עלינו ומעשה ידינו כוכנה רידוי עליכו וגו׳. אמר ההוא יודאי כתיב (מבלי ג) דרכיה דרכי נעם וגו׳. עלמא דאתי אקרי נעם (ו) וכד עלמא דאתי כל הדו וכל שיבו וכל כהורין אתער חירו דעלמא אתער. ובג״כ אקרי נעס. וע״ר וכל תנינן דחייבי דגיהנם בשעתא דעאל שבתא נייחין כלהו. 5735 ובשעתא דנפיק ואית להו הירות ונייהא. אית לן לאתערא חירו עלאה עלנא. דנשהזיב מההוא עונשא שעתא מההיא ואתדכו דאהדרו דחייביה. ולסלאס, ואית לן לאתערא ולימא ויסי נעם אדני אלהיכו עליכו וגו׳ (ז) דא הוא נעם עלאה חירו דכלא. ובגין דא כתיב דרכיה דרכי נעם וגו׳: (א-קייו:)

\$ כוככה עליכו וגו׳. תח חזי ומעשה יזיכו אודמן ליה לבר כם עובדא ויכוון ביה זכמה

ובא להמשך אתר צר הרע ההוא. עליו כתוב מי גבר אזיה ולא יראה מות ימלט נפשו מיד שאול סלה. מי הוא האיש שנברא בעולם שלא יראה מות ההוא שכל העולם נמשכים אחריו. שהרי בזמן ההוא שבא האדם ליתן דין וחשבון לפני רבונו טרם שיוצא מעולם הזה אז רואה אותו. וזה נתבאר: (ב-רסג.)

Z

וראי שנותינו בהם שבעים שנה ואם בגבורות שמנים שנה ורהבם עמ? ואון וגו׳. למדנו שמררגת צד"ק שהיא השביצית שנת השמיטה (6) באותה מדרגה נשתלמו ימי האדם כאשר נשלמו שבעים שנה כנגד שבע המררגות. עשר לכל מררגה. זש״כ ימי שנותינו בהם שבעים שנה. איזה בהם. באותן ימים ושנים שלמעלה. ואם בגבורות שמנים שנה. בוא וראה בנים חיים ומזונות לא בזכות הרבר תולה. היינו סור אותן ז׳ המררגות שבהן זכות וחובה בסור של חסר וגבורה. שא״כ לא היה לו לארם לחיות יותר משבעים שנה. אלא במזל העליון הקדמון לכל הדבר תולה (כ) ולפיכך הוא מוסיף על ימי כל ארם כרצונו : (א-רנו :) אמר רבי יהודה בשצה שנלכדות רגלי האנשים ונגמרו ימי חייו. יום ההוא נקרא יום י״י להשיב רוחו אליו. למדנו שבשצה ההיא פוקר כתר הקדוש ההוא על רוחו. ומי הוא. היינו שכתוב ימי שנותינו בהם שבצים שנה. והוא כתר השביצי לכל (ג) ואם מצר של גבורה הוא בא כתוב ואם בגבורות שמנים שנה. כי הכתר של גבורה הוא שמיני (ד) מכאן ולהלאה אין מקום להמשך (ד) כמש״כ ורהבם עמל ואון. במקום שלא נורע היסוד אין הבנין מתקיים: (א-ריז:)

דידן נעם ארני אלהינו עלינו ומעשה ידינו כוננה עלינו וגו׳. אמר יהודי ההוא כתוב (משלי ג) ררכיה דרכי נעם וגו׳. עולם הבא נקרא נעם (ו) וכאשר נתעורר עולם הבא כל חרוה וכל טוב וכל הארות וכל חירות שבעולם נתעורר. ולפיכך נקרא נעם. וע"ז למרנו שרשעי הגיהנם בשעת כניסת שבת נוחים כלם. ויש להם חירות ומנוחה. ובשעה של מוצאי שבת נצרך לנו לעורר הירות העליונה עלינו. שננצל מעונש ההוא של הרשצים שחוזרים ונירונים משצה ההיא ולהלאה. ונצרך לנו להתפלל ולומר ויהי נעם אדני אלהינו צלינו וגו׳ (ז) זה הוא נעם הצליון חירות של הכל. וזהו שכתוב דרכיה דרכי נעם וגו׳: (א-קצי:)

ומעשה ידינו כוננה עלינו וגו׳. בוא וראה אם נזרמן לו לארם עשיית מצוה ויכוון בה זכאי

זיו הוהר

(ה) או מדת המדבות ספירה השביעית מן ספירת חסד: (כ) פי׳ בכפירת הביגה שהיא הקדמון דו׳ הכפירות של ימי הבנין מעשת בראשות: (ג) זו המדבות: (7) זו הבינה שהיא ספירה השמינית מדממה דמעדה: (ה) פיי שאחר שמנים שנה אין דומר עוד שתודח התיות בשיעור וקצכה. כיון שאין השנה שלנו מגעת שמה : (ו) זה עולם הכינה: (ו) רצה לומר אדנ"י מלכות. אלהינ"ו כינה : 13

ברעותא

ביקרא

67

בההוא

ורטותא

6357

בכ

656

.15:55

הליא מלה

בעובדא

דאיהו

53

רעותא.

ואמר ומעשה ידינו כוננה

עובדה בלחודוי.

להכוא

דעביד פקודה דמהריה. הכל לה התשיב כמהן דעביד

זכאה איהו ואט"ג דלא מכווו

לשמה ויכוין

דמאריה.

לשמה. ובעובדא

דגופא

חכים

אסתלק עובדא לעילא ואתתקן כדקא יאות.

507

מהו כוננה עלינו. כוננה ואתקין תקונך

איקו

ברעותא

2200

כנווכא

60007

655

דלכא

לעילא

כוכנהו.

דאלטריך

וכמס

ביה

750

אתתקן

קב״ה

דבר כש. ואפילו הכי אי לאו תמן רעותא איהו עקרא דכלא. על דא ללי דוד

ומעסה

דרגה

לתקנא כלא. ויעביד עובדא דמלוה ובלי רעותא דלבאו.

ועל דה ללי דוד ללותה דה ומעשה ידינו כוננה עלינו.

כדקא יאות. עליכו. אש"ג דלית אכן ידעין לשואה רעותא.

לאתתקנא כוכנהו (ח) בחבורא חדא באבהן למהוי

מתתקנה בהון בההי עוברה כדהה יאות (כ-נגי)

לשואה רעותא

ביה ברעותה דהסתכלותה

עובדא

עליכו וגו׳. דהא לית כל

ידיכו

בטי

דלתתא

זכאי הוא. ואף גם אם אינו מכוון בה זכאי הוא כיון שעושה מצות רבונו. אבל אינו חשוב כמי שעושה ברצון הלב לשמה ומכוון בה במחשבה של הסתכלות בכבוד רבונו שהרי ברצון הלב ובמחשבת המוח תולה הענין של לשמה. ובעשיה שלמטה לשמה נתעלה העשיה למעלה ועושה התיקון כראוי. כדמיון זה במצשה הגוף נתתקן מעשה הנפש ע״י הרצון והמחשבה ההוא. כיון שהקב״ה חפץ ברצון הלב ומחשבת המוח של האדם. ואפילו הכי אם חסר רצון הלב ומחשבת המוח שהוא העיקר. על זה התפלל דור ואמר ומעשה ידינו כוננה עלינו וגו׳. שהרי אין כל אדם מבין לעשות ברצון הלב ומחשבת המוח לגרום תיקון הראוי. והוא יעשה המצוה נבלי כונה הראויה! וע"ז התפלל דוד תפלה זו ומעשה ידינו בוננה עלינו. מהו כוננה עלינו. שהקב״ה יכונן ויתקן התיקון למעלה כראוי. עלינו. אע״פ שאין אנו יודעים לכוון הכינות. אלא שאנו עושים העשיה בלבד. ומעשה ידינו כוננהו. אליה שנצרך להגיע המררגה לאותה למי. התיקון כוננהו (ה) בחבור אחר עם האבות שתהיה מתתקנת עמהם כראוי ע״י עשיית מצוה זו: (ב...צג :)

XX

יוישב בסתר עליון בלל שדי יתלונן. כתיב (משלי כג) פרוס ראה רעה ונסתר. במאי נסתר בר נש מאלי: 7"00 וקטרוגין דלא ישלטון עליה. בתיובתא. דיכין טליון. דא אמא דאיהי עלאה בסתר יושב עליון מינה דא חכמה דלא אשתמודע אלא סתר. 35 מתאס בלל שדי יתלוכן. דא אמא .53 דאיהו אות ברית קודש דאתמר בים לך 1707 יתהלך איש. ודא שכינתא תתאם דאיהי נלמו בללס דקב״ה: (ח״ו חס״כ)

מלדך אלף ורבבה מימינך אליך לא יגש. פתח יפל רבי אבא ואמר (אייב לג) אם יש עליו מלאך מליך אחד מני אלף להגיד לאדם ישרו. ויחוכנו ויאמר הראי אית פרעהו מרדת שחת מלאתי כפר. הני לאסתכלא בהו. וכי לא אתגלי כלא קמי קב״ה דאיהו לריך למלאכא דיימא קמיה טב או ביש. אלא תא בהאי קרא תשכח ברירא דמלה. דכתיב אם יש **11**D עליו מלאך מליך אחד. אי לא הוה כתיב יתיר יאות הוא. אבל מלאך מליך אחד מני אלף כתיב. ומאן איהו. דמתלא עמיה דבר כם בסער דא הוא מלאך שמאלא. דכתיב יפל מלדך אלף. ודא הוא סטרא דשמאלא. דכתוב בתריה ורבבה מימיכך. ואחד מכי אלף 976 דה הוה יצר הרע דהיהו החד מהיכון דהוו לסטר שמאלא. בנין דאיהו סליק לעילא וכטיל 273 רשו [לאסשנא לקשרגא ולאשנשא]. וש"ד אי

hć

### זין הזוהר

(ח) זו המיכות החבר אותה עם האבות. פי׳ עם חסר גבורה תפארת עלמא דדכורא לקבל שפע עבור בניה וכל התכל:

XX

רושב בסתר עליון בצל שדי יתלונן. כתוב (משלי כב) ערום ראה רעה ונסתר. במה נסתר האיש מאותן

הרינים והקטרוגים שלא ישלטו עליו. בתשובה. זש"כ יושב בסתר עליון. זו אם העליונה שהיא הבינה עולם הנסתר. עליון ממנה עולם החכמה שאינו ניכר אלא בהבינה. בצל שדי יתלונן. זו אם התחתונה צל של שד"י שהוא נקרא אות ברית קודש ונאמר בו אך בצלם יתהלך איש. וזו שכינה התחתונה שהיא צלמו

של הקב״ה: (ת״ז תס״ב) רפה מצדך אלף ורבבה מימינך אליך לא יגש. פתח

רבי אבא ואמר (איוב זג) אם יש עליו מלאך מדיץ אחר מני אלף להגיר לאדם ישרו. ויחוננו ויאמר פדעהו מרדת שחת מצאתי כפר. מקראות האלה יש לעיין בהם. וכי אין נגלה הכל לפני הקב״ה שהוא נצרך למלאך שיאמר לפניו טוב או רע. אלא בוא וראה במקרא זה נמצא בירור הדבר. שכתוב אם יש עליו מלאך מליץ אחר. אם לא נכתב יותר היה נכון. אבל מלאך מליץ אחד מני אלף כתוב. ומי הוא. זה הוא המלאך הממונה להיות עם האיש בצר השמאל. שכתוב יפל מצדך אלף. וזה הוא צד השמאל. כיון שכתוב אחריו ורבבה מימינך. ואחד מני אלף זה הוא יצר הרע שהוא אחר המיוחד מאותן האלף שהם לצד השמאל. לפי שהוא עולה למעלה ונוטל רשות [להסטין לקטרג ולהעניש]. וע״כ אם האדם הולך

אויל בארח קשוט ההוא יצר הרע איהו עבד לו. כמה דאתמר (משלי יב) עוב כקלה ועבד לו. כדין איהו סליק ואתעביד סניגורא ואמר קמי קב״ה זכו עליה דבר נש. כדין קב״ה אמר פדעהו מרדת שחת מלאתי כפר: (א-קעד:)

מאנה אליך רעה ונגע לא יקרב באהלך. אמר רבי יוסי בשעתא דאתי בר נש לאתדכאה ההוא רות מסאבא אתכפיא קמיה ולא יכיל לשלטאה עלוי. וכדין כתיב לא תאנה אליך רעה ונגע לא יקרב באהלך. לא תאנה אליך רעה. דא לילית. ונגע לא יקרב באהלך. אלין שחר מויקין. והה הוקמוה ואתמר. רבי אלעור אמר הא אמרן דלא יפוק ב״כ יחידאה בליליא. וכל שכו בומנא דסיהרא אתבריאת והוה חסרה ואוקמוה. דהא כדין רוחא מסאבא שלטא. ודא הוא רוח רעה. מאן רעה. דא חויא בישא. וכגע. דא הוא מאן דרכיב על חויא. רעה ונגע כחדא אימון. ותו תניכן דנגע אלין נגעי בני אדם דנפקו מאדם. דיא כל אימון שנין דלא קריב אדם עם אתתיה רוחי מסאבי הוו קא אתיין ומולידן מניה ומתחממן והכי מניד. אקרון כגעי בני אדם. והא אתמר דכד ציינ בחלמיה ולא שלים בגופיה וגופה השתכך. רוח מהאבת אתית ושרית ואית ומנין דרוחי נוקבין מסאבין עליה. מתייו וקרבין בהדיה ומשכין ליה ומתממו בהדייהו. מליה ואולידו לבתר רוחין ומזיקין. ולזמכין אתחויין כחיוו בני כשא. בר דלית לון שערי ברישא. ובכלא אית ליה לבר נש להסתמרא מקמייהו. בגיו דיהך בארחי דאורייתא ולא ישתאב בהדייהו: (א-קסט.)

מלאכיו ילוה לך לשמרך בכל דרכיך. אמר רבי יהודה האי קרא אוקמוה הבריא דהא בשעתא דבר נש אתי לעלמא מיד אזדמן בהדיה ילר הרע. דאיהו מקערג ליה לב"כ תדיר. כד"א (כראבית ד) לפתח חשאת רובך. מהו חשאת רובך. דא יצר הרע. ודוד הכי כמי קרייה הטאת. דכתיל והטאתי כגדי תמיד. בגין דאיהו עביד ליה לב״כ כל יומא למחטי קמי מאריה. וילר הרע דא לא אתעדי מבר כש מיומא דאתיליד לעלמין. וילר הטוב אתי לב״כ מיומא דאתי לאתדכאה. ואימתי אתי ב״כ לאתדכאה. כד איהו בר תליסר שנין. אזדווג ב״כ בתרווייהו. תד מימיכא כדין וחל משמאלא. ילר טוב לימינא וילר רע לשמאלא. ואלין מיכון תרין מלאכין ממש ממכן. ואיכון משתכחין תדיל בהדיה דבר נש. אתי ב"ג לאתדכאה ההוא ילר הרע אתכפיא קמיה ושלים ימינא על שמאלא. ותרווייהו מזדווגין לנפרא ליה לב״נ בכל ארחוי דהוא אויל. הה״ד כי

מלאכיו ילוה לך לשמרך בכל דרכיך: (א-קסה:)
כי מלאכיו ילוה לך לשמרך בכל דרכיך. פתח רצי פלחס ואמר כתיד (שמרך בכל דרכיך. פתח רצי פלחס ואמר כתיד (שמח טי) ויאמר משם אכלהו סיוס כי שבת היום לה׳ היום לא תמלאוהו בשדה. האי קרא אוקמוהו חבריא דביומא דשבתא בעי ב״ל למחדי ביממא ובליליא. ובעי לתקנא פתורא תלת למחדי ביממא ובליליא. ובעי לתקנא פתורא תלת זמלין בתלת סעודתי. סעודתא דליליא סטודתא דיממא זמלין בתלת סעודתי. סעודתא דליליא דשבתא וסעודתא דרמשא. לקבל תלת היום היום היום. ותא חזי כד אתי ב״ל מבי כלישתא צלילי השבתא יסוון עמיה מלאכין קדישין מהאי גיסא ומלאכין מהאי גיסא 15 11

תולך בדרך האמת אותו יצה"ר הוא עבד לו. כמו שכתוב (משלי יב) טוב נקלה ועבד לו. ואז זה היצה"ר עצמו עולה ונעשה מליץ ואומר לפני הקב"ה זכות על זה האדם. ובכן הקב"ה אומר פדעהו מרדת שחת מצאתי כפר : (א-קעד :)

תאנה אליך רעה ונגע לא יקרב באהלך, אמר רבי יוסי בשעה שהאדם בא להטהר רוח טמא ההוא נכנע לפניו ואינו יכול לשלוט עליו. ובכן כתיב לא תאנה אליך רעה ונגע לא יקרב באהלך. לא תאנה אליך רעה. זו לילית. ונגע לא יקרב באהלר. אלו שאר מזיקים. וזה נתבאר ונדרש. רבי אלעזר אמר הרי אמינו שלא יצא אדם יחידי בלילה. וכל שכן בשעת מולד הלבנה שהיא חסרה וזה נתבאר. שהרי אז רוח טמא שולט. וזה הוא רוח רעה. א זו רעה. זה נחש הרע. ונגע. זה הוא מי שרוכב על הנחש. רעה ונגע כאחד הם. ועוך למדנו שנגע אלו נגעי בני אדם שיצאו מן אדם. שהרי כל אותן השנים שלא קרב אדם אל אשתו רוחות טמאות היו באות אליו ומתחממות ממנו והולידו ממנו. ואלו נקראין נגעי בגי אדם. וזה ידוע שכאשר האדם בחלמו ואינו שולט בגופו שהגוף נרדם. רות טומאה בא ושורה עליו. ויש לפעמים שרוחות נקבות טמאות באות ומתקרבות אליו ומושכות אותו בתאוה עמהן. ומתחממות ממנו ויולדות אח״כ רוחות ומזיקים. ולפעמים נתגלים כדמיון אנשים. מלבד שאין להם שערות בראשם. ובכל נצרך לאדם להשמר מפניהם. ויזהר ללכת בדרכי התורה ולא יטמא עמהם: (א-קסי.)

בי מלאכיו יצוה לך לשמרך בכל דרכיך. אמר רבי יהודה מקרא זה ביארו החברים שהרי בשצה שהאדם נולד בעולם מיד נזדמן אליו יצר הרע. שהוא מקטרג לו לאדם תמיד. כמש״נ (בראשית ד) לפתח חטאת רובץ. מהו חטאת רובץ. זה יצר הרע. ורוד גם כן קרא לו חטאת. שכתוב וחטאתי נגדי תמיד. לפי שהוא עושה לו לאדם בכל יום שיחטא לפני רבונו. ויצר הרע זה אינו סר מן האדם מיום שנוקר עד עולם. ויצר הטוב בא לאדם מן היום שבא להטהר. ומתי בא האדם להטהר. כאשר הוא בן י״ג שנים. שאז נזדוג האדם עם שניהם. אחד מימין ואחד משמאל. יצר הטוב לימין ויצר הרע לשמאל. ואלה הם שני מלאכים ממש ממונים. והם נמצאים תמיר עם האדם. וכאשר בא האדם להטהר אז יצה״ר ההוא נכנע לפניו והימין שולט על השמאל. ושניהם נזדוגים לשמור לו לאדם בכל דרכיו שהוא הולך. זש״כ כי

מלאכיו יצוה לך לשמרך בכל דרכיך: (א-קסה:) כי מלאכיו יצוה לך לשמרך בכל דרכיך: (א-קסה:) פנהס ואמר כתיב (שמות טז) ויאמר משה אכלהו היום כי שבת היום לה׳ היום לא תמצאוהו בשדה. מקרא זה ביארו התברים שביום השבת צריך האדם מקרא זה ביארו התברים שביום לא תמצאותו בשדה. לשמוח ביום ובלילה. וצריך לערוך השלחן שלשה פעמים בשלש סעודות. סעודת הלילה סעודת היום וסעודת הערב. כנגד שלשה היום היום היום ובוא וראה כאשר בא האדם מבית הכנסת בליל שבת באים עמו מלאכים קדושים מצד זה ומלאכים מצד

פשון קודש

רבי שמעון כאן אני רוצה לגלות דבר. בוא

וראה כל מי שיורע לסדר עשיית מצות כראוי ולסדר

דברי ופלת כראוי. הרי זה בודאי גורם התעוררות

אצל הקב".ז להמשיך ענינים עליונים הטובים. ואם תשאל

א״כ הלא כלם יודעים לסדר עשיית המצות ולסרר

התפלות. ומה היא חשיבות הצדיקים שיורעים עיקר

התפלה ומעשה המצוה. ויודעים לכוון הלב והמחשבה.

יותר מאותן אחרים שאין יודעים כל כך. אלא אלו

שאין יודעים עיקר העבודה כל כך. אלא שיודעים

רק הסדר שלהם בלבד ולא יותר. הם בכחם להמשיך

עליהם השפעה רק מאחורי כתפיו של הקב״ה (^) כי

אין עבורתם טסה באויר שנקרא השגחה (כ) ואלו

שיודעים ומכונים הלב והמחשבה ממשיכים ברכות

ממקום המחשבה. והשפע נמשכת בכל השרשים והענפים

בררך ישר כראוי. עד שנתברכים עליונים ותחתונים.

והשם הקרוש העליון מתברך על ידיהם (ג) אשרי

נהרא

פתולא

ואיהו

הרע

שלי

ומסמל

דאזיל.

163 061

3

מלאכיו קדישיו

7"55

בלנלו

קדישא.

'לתר

ביסא. ושכינתא על כלהון כאימא על בנין. ובהאי שעתא יפול זה. והשכינה על כלם כאם על בנים. ובשעה זו יפול מלדך אלף ורבבה מימינך וגו׳. רק בעיניך תבים וגו׳. כי אתה ה׳ מחסי וגו׳. לא תאנה אליך רעם מצדך אלף ורבבה מימינך וגו׳. רק בעיניך תביט וגו׳. כי אתה ה׳ מחסי וגו׳. לא תאנה אליך רצה מלאכיו ילוה לך לשמרך בכל דרכיך. וכל ונו׳. כי וגו׳. כי מלאכיו יצוה לך לשמרך בכל דרכיך. וכל אינים יעול לביתיה בחדוה ויקבל אשפיזין זה אם האדם נכנס לביתו בשמחה ומקבל אורחים v6 67 ומלאכיו בתדוה. וכד תחזי שכינתא בשמחת. וכאשר תראה השכינה והמלאכים נרות דולקים פתורא מתקנא ואינים ואתתיה בחדוה. האי השלחן ערוך ואיש עם אשתו בשמחה. שלחן זה מלכא דקמי הוא שלחן אשר לפני המלך הקרוש והרי זה פתורת פתורא מתעשרא. ובהאי שעתא שכינתא אמרת זה שלי איהו שלחן מעוטר. ובאותה שעה השכינה אומרת זה שלי הוא. ישראל אשר בך אתשאר. ואם לאו. שכינתא הוא. ישראל אשר בך אתפאר. ואם לא כן. השכינה וייתי ילר .onp ומלאכין קדישין הולכת משם והמלאכים הקדושים עמה. ובא יצר הרע אזלת חיליה ואתחברו עמהון. ואיהו יאמר זה עם חילותיו ומתחברים עמהם. והוא אומר זה שלי ຽນ חיילין דילי. ומיד שורה עליו הוא ומן החילות שלי הוא. ומיד שורה עליו ומטמא 101 610 אותו. ויסתלק י"ה מנהון וישאר אש מן איש ואש ונסתלק י״ה מהם ונשאר אש מן איש ואש 🛪 מן אשה ואכלתן. ותא חוי מלאכין קדישין ומלאכין מן אשה ואכלתן. ובוא וראה מלאכים קדושים ומלאכים ב״כ בכל 7:515 עס טמאים הולכים עם האדם בכל מקום שהוא הולך. מסאביו ואי בר כש זכאה איהו אזדווגין ליה ואם אדם זכאי הוא נזדוגים לו מלאכים הקדושים דאויל. אתרא 222 ליה וישמרו אותו בכל מקום שהוא הולך. זש"כ כי וינסרון לך לשמרך בכל דרכיך. מלאכיו יצוה לך לשמרך בכל דרכיך. ואם לא כן מלאכיו יצוה ישלטון עליה מלאכין מסאצין ואסתלקין מניה מלאכין ישלטו עליו מלאכים טמאים ונסתלקים ממנו מלאכים קדיםין: (ו״ח) הקדושים: (י״ח) כי בי חשק ואפלטהו אשגבהו כי ידע שמי. אמר

שמי. אמר בי חשק ואפלטהו אשגבהו כי ידע 21 רבי שתעון הכא בעינא לגלאה מלה. הא חזי כל מאן דידע לסדרא עובדא כדקא יאות ולסדרא מתערי ודמי 65 ימות. כדקה מליז תימא לקב״ה לאמשכא מלין עלאין דמתכשרן. 101 ידעי לסדרה עובדה ולסדרה עלמא אי הכי כל דידעי נקרא דילהון דלדיקיא תביבו ומאי מלין. ורטותם לכווכא לכא וידעי .673101 דמלה אלא אליו מאלין אחרנין דלא ידעי כל כך. יתיר האי. אלא כולי רעוברא עקרא ידעי 657 משכיו יתיר. 631 בעלמא סדו רא (ל) דקבייה 637 כתפוי דבתר משיכו עלייהו ואלין () אקרי דפניתו באוירא DD ברכאן מפקי ורעותא 633 מכווני דיודעי ושלשיו בועיו בכל ונפקי דמחשבה. מאתר מישר כדקה יהות. עד דמתברכן עלהין ותתהין. בהרת ושמה קדישה עלאה מתברך על ידיהון (ג') וכחס חלקהון

# זיו הזהר

חלקם

(ה) אפשר לובר כוונתו שוה פועל רק המשכת השפע מן ו׳ ספירות התחתונות. וכיון שהן נקראות כמו בשמות של אברי גוף אדם. הסד דרועא ימינא נכורה דרועא שמאלא תפארת נופא וכו' כנוכר בהמאמר פחה אליהו. לכן נקראת פעולת המשבת השפע מן ז׳ ספירות התחתונות כתואר שם המושאל טבתר כתפוי דקב״ה. ונם יש במשמעות כתר אחורי הגוף מקום הכתפים. והסכוון שאינו מעורר הארת אור הפנים אליו : (כ) כאן יש פירושים שנים ונלפע״ד לומר בוונתו שעבודה בזאת שהיא כלי כוונת הסות ותשוקת הלב אין לה כת לפרוח למעלה מעלה באויר היותר עליון שנקרא אוירא דשגיחו. רצה לומר האויר שהוא במזום ששם הוא מקור ההשנמה. והיינו נ׳ ספירות העליונות הנקראות בשם חביר שהן שורש עולם האצילות ועולם הבריאה. והספירות חביר ח בכחינת רישא עלאה שמשם תצא ההשגחת על כל העולמות להיותם בקיום הראוי. כמו למשל באדם שהראש יש בו חכמת בינה דעת והטינים דראות. ובאותן הכתות משניה האדם בפרטיות על בל אשר לו לעשות בהם כרצונו. וכן בדמיון זה למעלה. אויר של ל סזירות הההתונות נקרא אויר הפועל כל הפעולות. לפעמים חסד ולפעמים דין ולפעמים רחמים, והם השורש של עולם היצירה ועולם העשה. ואויר ג׳ ספירות העליונות נקרא אוירא דשניהו. וככן זה האדם שעכודתו רק במעשה בלבד בפשמיות כלי כוונת חמוח ותשוקת הלב אין כה בעבודתו לפרוח למעלה מעלה באויר דשניון, ובן זה והיום שעבורת וק במעשה בעב במשורה בלי בחבר הבור הבור ל אלא שעבודתם המשומה מעוררת המשכת השפע מן ל' ממירות התחתונות, והיינו משיכו דבתר בתמי דקביה, כן ניל כוונתו בעצר צורי מאורי. ואם שניתי השם יכזר: (ג) שמא קרישא עלאה זו הכינת או התפארת, כי מתם שמא קרישא זו המלצות:

11

16

לשון הורור

177 123

חולקסון דהא קב״ה קריב לגביהון וזמין לקבליהון. בשעתא דקארון ליה הוא זמין לון. בשעתא דאינון בעאקו הוא לגבייהו. הוא אוקיר לון בעלמא דין ובעלמא דאתי. הס״ד כי בי חשק ואפלטהו אשגבהו כי ידע שמי : (ב-קפד.)

# ZZ

מומור שיר ליום השבת. תושבחתה דה הדם הרחשון האמר לה. בשעתא דאתתרך מגנתא דעדן ואגין עליה. ואוקמוה חבריא. 350 (dad) אבל תושבחתה דה עלמה תחאה קה משבח לנבי עלמה עלאה. יומת דחיהו כולו שבת. מלכה דשלמה דיליה. ודה היהו מומור שיר. ולא כתיב מאן קאמר ליה. כמה דאוקימנא. ניוס השבת. יומא עלאה שבת עלאה. דא שבת ודא שבת. מאי בין האי להאי. אלא שבת סתם דא שבת דמעלי שבתא. יוס השבת שבת דלעילא. דא יום 67 ודא לילה. ושמרו בני ישראל את השבת. הא לילה רוח דנוקבה (ה) זכור את fσ. .0350 יוס לוא דדכורא (י) ובג״כ יוס שיר ליום מזמול השבת. ואשכתן בכמה אתר דעלמא תתאה 63 סליק בשמה והתיה סתם. כגון ההי וכגון ויקרה אל משה. .'0 (שמות כד) ואל משה אמר עלה אל וכגוו כלהו שמא ולא סתים סליק בשמא. בגין דאית ביה עלאה. דרגה ל 63 איהי עלאה ולגבי דרגא סלקא בשמא (ג) נהורא דשרגא לא סליק ביממא בנהורא דשמשא. וע״ד לא סליק בשמא: (כ-קלת.)

שמחתני ה׳ בפעלך במעשי ידיך ארכן. למכ רבי ילחק אחמי קב״ה לאדס דכל דיוקני איכון דרין דייתון לעלמא. וכל חכימי עלמה ומלכי עלמה דומינין להיימה עלייהו דישראל. משא למחמי לדוד מלכה דהתיליד ומית. המר משנין דילי הוויף ליה ע׳ שנין. וגרעו מאדם ע׳ שנין וסליק לון קב"ה לדוד. וע"ד שבה דוד וחמר. כי שמחתני הי בפעלך במעשי ידיך ארכן. מאן גרס לי חדוה בעלמא. פעלך. דא הוא אדם קדמאה דאיהו פעלו דקב״ה. ิสว่า פעלו דבשל ודס. מעשי ידיו דקב״ה מבני נשה. וע״ד גרעי היכון שבעין שנין מהדס 671 מאלף שמין דסום לים לאתקיימא בסו: (א-יה.) איש בער לא ידע וכסיל לא יבין את ואת. אמר רבי שמעון איש בער לא ידע. כמה מפשיו עלמה דלה משגיחין ולה ליכון בכי ידעין ולא למכדע תרחוי דקב״ה על מסתכנין ່າກົກ קיימין

בעלמא. ומאן מעכב להו למכדע. ספשותא דלהון בגין דלא משתדלי באורייתא. דאילו הוו משתדלי באורייתא יכדעון אורחוי דקב״ה. וכסיל לא יבין את זאת. דלא מסתכל ולא ידע גימוסי דוא״ת בטלמא דלאיו טלמא בדיכוי. ואיכון חמאן לדיכוי דסאי

חלקם שהרי הקכ"ה קרוב להם והכן לעומתם. בשעה שקוראים אליו הוא מוכן לעורתם. בשעה שהם בצער הוא אצלם להושיעם. הוא מכבדם בעולם הזה ובעולם הבא. זש"כ כי בי חשק ואפלטהו אשגבהו כי ידע שמי: (ג-קטו.)

לשון קודש

# ٦Z

מזמווי זה אדם הראשוז אמר אותו. בשצה שנגרש מן גן העדן ובא השבת והגין עליו. כך ביארו החברים. אבל מזמור זה עולם התחתון משבח אל עולם העליון. יום שהוא כלו שבת. מלך שהשלום שלו. וזה הוא מזמור שיר. ולא כתוב מי אמר לו. כמו שביארתי. ליום השבת. יום העליון שבת העליון. זה שבת וזה שבת. מה בין זה לזה. אלא שבת סתם זה השבת של כניסת השבת. יום השבת זה שבת העליון. זה יום וזה לילה. ושמרו בני ישראל את השבת. זה לילה סוד של בחינת נקבה (ה) זכור את יום השבת. זה יום סוד של בחי׳ זכר (ג) ולפיכךי מזמור שיר ליום השבת. ומצינו בכמה מקומות שעולם התחתון אינו עולה בשם ונזכר סתם. כגון זה וכגון ויקרא אל משה. וכגון (שמות כד) ואל משה אמר עלה אל ה׳. בכלם נסתר השם ואין עולה בשם. לפי שמדובר לעומת מררגה העליונה. ואצל מררגה העליונה היא אינה עולה בשם (ג) אור הנר אין עולה ביום לעומת אור השמש. ולכך אין עולה בשם: (ב-קלח.)

לי שמחתני ה׳ בפעלך במעשי ידיך ארנן. אמר רבי יצחק הראה לו הקב״ה לאדם תמונות כל רבי יצחק הראה לו הקב״ה לאדם תמונות כל אותן הדורות שיבואו לעולם. וכל חכמי העולם ומלכי העולם העתידים לעמוד על ישראל. כשהגיע לראות את דוד המלך שנולד ומת מיד. אמר משנותי אלוה לו ע׳ שנה ונגרעו מאדם ע׳ שנה והעלה אותן הקב״ה לדוד. וע״כ שבח דוד ואמר. כי שמחתני ה׳ הקב״ה לדוד. וע״כ שבח דוד ואמר. כי שמחתני ה׳ בפעלך במעשי ידיך ארנן. מי גרם לי שמחה בעולם. בפעלך. זה הוא אדם הראשון שהוא פעלו של הקב״ה. ולא פעלו של בשר ודם. מעשי ידיו של הקב״ה ולא פעלו של בשר ודם. מעשי ידיו של הקב״ה

מן האלף שנים שהיה לו להחיות בהן: (א-נה.) איש בער לא ידע וכסיל לא יבין את זאת. אמר רבי שמעון איש בער לא ידע. כמה טפשים הם בני העולם שאין משגיחים ואין יודעים ואין מסתכלים לדעת דרכי הקב״ה על מה הם מתקיימים בעולם. ומי מעכב להם לדעת. הטפשות שלהם לפי בעולם. ומי מעכב להם לדעת. הטפשות שלהם לפי שאין עוסקים בתורה. שאילו היו עוסקים בתורה שאין עוסקים בתורה. וכסיל לא זבין את זאת. שאינו מסתכל ואינו יודע המשפטים של זא״ת בעולם. שהיא דנה את העולם בדיניה. והם רואים שהדינים

5v

זיו הוהר

ארת (6) זו המדכות: (כ) זה התפארת: (ג) פי׳ שהמזכות לא נזכרת כשם במקום המדוב שהיא לעומת התפארת ( 1 12 יב 12

של אותה זא״ת מגיעים על אנשים זכאים. ואין מגיעים על רשעים החוטאים שעוברים על דברי התורה. כמו שכתוב בפרח רשעים כמו עשב וגו׳. לפי שהעולם הזה אותו בכל הצרדים שלו. והדינים הם יורשים אין מגיעים עליהם בעולם הזה. ולולי שרוד המלך הודיע הענין בסוף המקרא לא חיינו יודעים. שכתוב להשמדם עדי עד. להכריתם מעולם ההוא. ולהיותם עפר תחת רגלי הצריקים. שכתוב (מלאכיג) ועסותם רשעים כי יהיו אפר תחת כפות רגליכם: (ג-עהי)

בפרה רשעים כמו עשב ויציצו כל פעלי און. אמר רבי אבא מקרא זה נתבאר. אב? בוא וראה בפרח רשעים כמו עשב. כעשב הזה שהוא באדמה יבשה והוא יבש. כאשר שורה בו מים הוא מפריח. אבל זה היבש שפרה (נתיבש מהרן. ועוד הוא כמו עץ הנקצץ שיציץ ואין עולה בו אלא ענפים לצד זה ולצר זה. שהם רק ענפים העולים. אבל לעולם לא יגדל גוף העץ להיות עץ כמו שהיה בתחלה. וכל זה כדי השמדם עדי עד. לעקור אותם מן השורש ומהכל. ועוד סוד אחר יש במקרא הזה. שהקב״ה מאריך אפו לרשעים בעולם הזה. לפי שתאות עולם הזה הוא חלק של צד הטומאה. ועולם הבא הוא צד הקדושה. והוא חלקם של הצדיקים להיות שם הצדיקים בעטרה אשר כבוד רבונם בה. ושני צדדים האלה עומדים זה לעומת זה. שם צר הקדושה וכאן צר האחר של טומאה, זה קיים לצריקים וזה קיים לרשעים. והכל זה לעומת זה. זכאים הם הצריקים שאין להם הלק בתאות עולם הזה אלא בעולם הבא: (ב-רכג:)

כתמר יפרח כארז בלבנון ישגה. אמר רבי שמעון צדיק כתמר יפרח. מפני מה כתמר. הלא בכל עצים שבעולם אין מעכב לפרוח כמו תמר שהוא גדל לשבעים שנה. ומה הטעם כתמר. אלא לא חפצו כל החברים אע״פ שהמקרא מעיד לגלות הרבר (ה) אמנם צדיק כתמר יפרח על גלות בבל נאמר. שהרי לא חזרה השכינה למקומה אלא לבסוף שבעים שנה. ככתוב (ירמי' נט) כי לפי מלאת לבבל שבעים שנה אפקר אתכם. וזהו צדיק כתמר יפרח. שגדל העץ זכר ונקבה לשבעים שנה (ה) צריק זה הקב״ה. שכתוב כי צדיק ה׳ צדקות אהב. וכתוב ה׳ הצדיק. וכתוב (ישעי׳ ג) אמרו צדיק כי טוב. כארז בלבנון ישגא. מהו ארו. זה הקב״ה שכתוב בו בחור כארזים. בלבנון ישגא. בלבנון ודאי (ו) וזה הוא ערן שלמעלה שעליו כתוב (שם סד) עין לא ראתה אלהים זולתך. וההוא ארז במקום עליון ההוא ישגא (ז) וזה בגלות האחרון הוא. כארו הזה שנתעכב מלגדל. ומן הזמן שמתחיל לעלות על שעומד במעמדו הוא יום 2722

דהאי וא״ת דמטאן על בני נשא וכאין. ולא המאן על רשיעיה חייביה דעברין על פתגמי הורייתה. כמה דכתיב בפרח רשעים כמו עשב וגו׳. בגין דהאי עלמא ודיכיז בכל ספרוי. 6,0 ירתיו איכון מלכא ואלמלי דדוד לא מסין עלייהו בהאי עלמא. דכתיב לא ידעיכיו. דקרא כסופיה אודעים להשמדם עדי עד. לשילאה להון מהסוא עלמא. ולמהוי עפרא תחות רגליסון דלדיקיא. דכתיב (מלאכי ג) ועסותס רשעים כי יהיו אפר תחת כפות רגליכם: (נ-עים:)

בפרדו רשעים כמו עשב וילילו כל פעלי און וגו׳. אמר רבי אבא האי קרא אוקמוה. אבל תא חזי בפרח רשעים כמו עשב. כהאי עשבא דאיהו ביבישו דארעא מיא אפריה. בים שראו 72 יכיםו ואיסו וכהאי בפריט [אתיבש ראתפרח והאי יבישו איננא קלילא דנץ ולא סליק אלא אינון פארות לסשר דא ולסשר דא. דאינון ענפין דסלקין. אבל לעלמין לא סליק אילנא כד סוה בקדמיתא למהוי אלנא. וכל דא עדי עד. משרשין n לטקרא נהשמדם: .675 דקב״ה בההי ומכלא. תו רוא אחרא אית עלמה. בגיו 1003 לחייביה ל אריד רוגזיה דהאי עלמא איהו חולקא דסטרא אחרא. ועלמא דאתי איהו סטרא דלדיקיא למסוי לדיקיא דקרושה. ואיהו חולקא בעמרא דיקרא דמאריהון ביה. ותרין ספרין אלין קיימין דה לקבל דה. דה סטרה דקדושה ודה סטרה אחרא דמסאבא. דא קיימא ללדיקיא ודא קיימא לרשיעיא. וכלא דא לקבל דא. וכאין איכון לדיקיא דלית לון חולקה בהאי עלמה אלה בעלמה דחתי: (כ-רכג:)

כתמר יפרח כארז בלבלון ישגה. אמר רכי שמעון לדיק כתמר יפרה. אמאי כתמר. סא מכל אילני עלמא לית דמתעכב לאפרחא כמו תמר 656 פעמה כתמר. ומאי םכין. דסליק לשבעין 103 כלהו לא הסהיד הבריה דקרת לע״נ לגלאה (ד) אבל לדיק כתמר יפרח על גלותא דבבל אתמר. דהא לא תבת שכינתא לאתרהא אלא בסוף שבעין שנין. כמד"א (ירמים כט) כי לפי מלאת לבצל שבעים שנה אפקד אתכם. ודא הוא לדיק כתמר יפרח. דכר ונוקבא לשבעין שנין (ה) לדיק דא דסליק קביים. דכתיב כי לדיק ה׳ לדקות אהב. וכתיב ה׳ הלדיק, וכתיב (ישעי׳ ג׳) אמרו לדיק כי מוב. כארו ישנה. מהו ארו. דה הב״ה דכתיב ביה בהור כלככוו כארזים. בלבנון ישגא. בלבנון ודאי (ו) ודא הוא עדו דלעילא דעלים בתיב (שם סד) עין לא ראתה אלהיש וההות ארו בההוא אתר פלאה ישגא (י) ודא זולתר. בתראם סוא. כהאי ארו דאתעכב לסלקאה. בגלותא דסליק עד דקאים בקיומיה הוא יומא ומשעתה ושירותא

2

12

### זיו הזהר

(ז) פי שלא תפצו לגרות שבאן גרמו סוד הגאולה של גלות בבל וקץ גלות אדום מחמת יאוש של אריכת הגלות : (ק) גם בעצים יש מין זכר ומין נקבה. והרקל גדל זכר ונקבה יחדו ונגמר ליתן תמרים לשבעים שנה. וזה משל על קץ נלות בכל שאחר ע' שנה שוב יורוגו קביה וכנסת ישראל יתרו : (ו) לכנון רמו על עולם התכמה ששם עריין חסר נמור. והיינו לכנון כלו לכן. ורוא נקיא ארן. ועולם הבינה שנאצל ממנו ומזרוג עמו היינו מה שכתוכ ונהר יוצא מערן להשקות את הנן שהיא המלכות באמצעות התפארת : (ו) פי' שמההוא אתר עלאה שהוא כלו חפר משפ האיר הארת נאולה האחרונה:

אחרינא. שירותה דיומה 35 דעכיד על בנהורא 636 65 ואכז (n) דיממא סליק בעדוכה (כמדכר כד) דמיא (ט) כד״א עלי מיס. וכר כארזים ארז בלבנוו ישנה. מכועה כפיק דמתמן ונהרא שתולים בבית הי. לומכא (dagdo, דמיא דמלכה משיחא. בחלרות אלהינו יפריחו. בתחיית המתים, עוד יומל יכובון בשיבה בההוא דישתכה עלמה הניוב דשנים ורעננים יהיו. לבתר, דכתיב (ישעי' מו) השמים החדשה. וכדין ישמח ה' במעשיו כתיב. החדשים והארץ להגיד כי ישר ה׳ צורי ולא עולתה כך למה. וכל (.w-.) : 13

לדיק כתמר יפרה. מפני רבי ילחק אמר ວກ לדיק לתמר. הקיש כיון דגזרין ליה תמר 57 לא סליק עד זמן סגיא. אוף הכי לדיק כיון דאתאביד מעלמא לא סליק אחר תחותוי עד זמן וכלרו .600 בלבכון ישגא. אוף הכי כמי. ותו כתמל יפרה. מה תמר לא כליק 636 דכר וכוקבא. אוף הכי דכר לדיק ונוקבא לדקת. כנוונא דאברהם ושרה. כארו ישגא. מה ארז בלבנון עלאה על כלככון .655 וכלא יתבי תחותוי. אוף הכי לדיק הוא עלאה על היימא כלא וכלא יתבי תחותיה. ועלמא לא ৯১৯ לדי״ק הד (י) דכתיב (משלי י) ולדיק על יסוד עולם. ועליה קאים עלמא. ובגיניה אסתמיך ועליה השתיל: (ה-מכ.)

שלם והתחלת יום האחרון. עד שיהיה נעשה צל במאור היום (ח) והארז אינו גדל אלא בעדן של המים (ט) כמש״כ (במובר כין) כארזים עלי מים. וכך ארז בלבנון ישגא. שמשם יוצא המעיין והנהר של מים להשקות את הגן. שתולים בבית ה׳. לזמן מלך מים להשקות את הגן. שתולים בבית ה׳. לזמן מלך נמים להשקות את הגן. שתולים ברית המתים, עוד המשיח. בחצרות אלהינו יפריחו. בתחיית המתים, עוד ינובון בשיבה. ביום ההוא שיהיה נמצא העולם חרוב. דשנים ורעננים יהיו. אח״כ. שכתוב (ישע׳ טו) השמים דשנים והארץ החדשה. ואז ישמח ה׳ במעשיו כתוב. וכל כך למה. להגיד כי ישר ה׳ צורי ולא עולתה בו (נ-טו.)

רבי יצחק אמר צדיק כתמר יפרח. מפני מה נדמה צדיק לתמר. מה תמר כיון שכורתים אותו אינו גדל ער זמן רב. אף כך צדיק כיון שנפטר מן העולם אין עולה אחר תחתיו עד זמן רב. ובארז בלבנון ישנא. כך הוא ישנא בחייו. ועוד כתמר יפרח. מה תמר אינו גדל אלא זכר ונקבה ביחד. אף כך זכר צדיק ונקבה צדקת. כדמיון אברהם ושרה. כארז זכר צדיק ונקבה צדקת. כדמיון אברהם ושרה. כארז וכלם יושבים תחתיו. אף כך צדיק הוא עליון על הכל וכלם יושבים תחתיו. והעולם אינו עומר אלא הכל וכלם יושבים החתיו. והעולם אינו עומר אלא עולם. ועליו עומד העולם. ובשבילו נשען ועליו נשתל : (צ-מב.)

דין הוהרי

(א) כאן פרמו רשביי קץ הגדות זמן הגאולה ברמיוא בעדמא. והרוצה דתבן הרמו צריך דעיין בדים פרשת פנחם ריים ובוהר חדש פרשת בלק. והבאתי זביהם בוהר תורה שזי מוף חלק במרבר. ובוהר שיר השירים שלי קפיטל ה' בפסוק השבעתי אתכם בנות ירושלם וגו' שחולת אובה אני. והמעיין שם יראה איך שביאותי דבריחם באריבות כעור צורי ומאירי. ותמצית הענין מה שתוליתי שם הוא שהגדות תוכל להתאריך עד ייצו מאות שנה. ולפי דברי הרים פרשת פנחם יהיה הקץ בשגת עריב שנשאר מן אלף הששי קודם אלת השביעי. ולפי דברי הו"ח פרשת בלק שאמר לסוף יומיא כפום שעתא דיומא בעידן די זרח שמשא מן יומא שתיתאה בשעתא דיורמנון לפומ מנין שנין דיוכ"ל ושמט"ה בחדא. והייגו בשנת רעד שנשאר מן אלף הששי קודם אלף השביני. והמבין יבין כונתו מת שאומר מניו שנין דיוכ"ל ושמט"ה כתרא. בי זה סוד. והמעיין יראה שדברי הו"ת מה שאומר לסוף יומיא ריום שעתא דיומא בעידן די זרת שמשא מן יומא שתיתאה יש השוות דבריו הדברי רשב"י כאן שמשעתא דסליק האי ארז. היינו גאולה האחרונה. עד דקאים בקיומיה. פי' עד גמר הנאולה. יעברו יומא ושירותא דיומא אחרינא עד דעביד צל בנהורא דיממא. ועומק בוונתו היא לפע"ד במו שביארתי במקומות הנ"ל דכתם יוםא דגלותא היינו אלף התמישי שהוא עיקר גורת הגלות כידוע שנהפך הריד לדו״ת. ומה שאומר ושירותא דיוםא אתרינא, היינו התחלת יום תאחרון. וכוונתו על חמש מאות שנים האחרונות של אלף הששי. כי חמש מאות שנים הראשונות שייכות להלילה. ורק חמש מאות שנה האחרונות יש הקרא אותן בשם נהורא היממא. ומה שאומר עד דעביד צל בנהורא היממא. יש לומר כוונתו כיון שכיזום יש ייב שעות אור. ועד גמר שש שעות הראשונות נקרא נהורא דיממא. ואתר תצות היום נקרא נהורא דערכא. וזה ירוע ונראה שער מצות נעשה הצל לצר נהורא רערב היינו לצך מערב. ולאמר מצות היום מתחיל להעשות צל לצד נהורא דיממא היינו דער מורה. מכל זה יש דהבין שריין שנה הראשונות מן חמש מאות שנה השניות של אלף הששי יש לקרותן כשם נהורא דיממא. ורין שנה האחרונות יש לקרותן בשם נהורא דערכא. לפויין מוכן דברי רשביי דכאן שהגלות תוכל לתתארך עד שיהי׳ נעשה צל בנהורא דיממא. פי' עד שהשוש יתמיל לורוח לצד מערב שאו יהיה נעשה צל לצד מזרח שהוא נקרא נהורא דיממא. והיינו ער תצות היום של תמש מאות שנה השניות מן אלף הששי. והוא כשישאר רץ שנה האתרונות מן אלף הששי לתוסטות שכת או תהיה הגאולה. אכל בר״ם פרשת פנחם אומר בי יען שנהקדם הגלות עק״ב שנה קודם אלף החמישי לכן יעשה הקב״ה חסר עמנו זיקרים הגאולה קורם תצות עקייב שנה. והיינו בעירן זריתת השמש של נהורא ריממא. נמצא שהגאולה תהיי בשנת עריב של מות אלף הששי. והיינו לעת ער״ב יהיה אור. אבל לפי תשפון הו״ת תתקדם הגאולה שתי שנים. ומטתמא חוא תושב התחלת הגלות קעיד שנים קודם אלף החמישי. ולפי דברי רשב״י כאן יוכן דברי הו״ת מה שאומר. למוף יומיא כפום שעתא דיומא בעירן די ורת שמשא מן יומא שתיתאה. וכוונתו בעת וריחת השמש מן יומא שתיתאח שהשמש בתוקפו קודם חצות היום. פי' קודם ר׳ין שנה האתרונות. ולא בעידן די זרה שמשא בערבא דיומא שתיתאה. וממה שמוסיף הו"ת לומר. בשעתא דיודמנון לפום מנין שנין דיוב"ל ושמט"ה בחרא. מאה גראה בעליל שוו שנת רעור, והמבין יבין זה חסור. האת שנת רע"ד היא של סוף אלף הששי שאן תרעד האדץ לקול השופר הגרול של הנהר היוצא מן העדן. מכל זה נתבאר שלפי דכרי הזהיק ברים רפרשת פנחם קץ הגלות הוא בשנת תשבח באדף הששי. ולפי דברי הויה דפרשת בלק הוא בשנת תשבו, והיינו בעתה. אכל אם נוכה יתקיים אחישנה בביא: (ט) בערונא דמיא פי׳ בכה התורה שנקראת מים או בכת חסר העריון שנקרא מים הנמשך להנתר היוצא מן העדן: (י) ספירת היכוד שבל השפע נשפע על ידו למלכות :

3

לשון קורש

Z

ריי מלך גאות לבש לבש סי עו התאור. תאנא ההוא וומא דקיימו ישראל על מורא דסיני הוה חדוה

קמי קב״ה יתיר מיומא דאתברי עלמא. בגין דיומא דאתברי עלמא לא הוה בקיומא עד דקבילו ישראל אורייתא. דכתיב (ירמיה לג) אם לא בריתי יומם ולילה מקות שמים וארץ לא שמתי. כיון דקבילו ישראל אורייתא על פורא דסיני כדין אתבסם עלמא ואתקיימו שמיא וארעא. ואשתמודע קב״ה עילא ותתא ואסתלק ביקריה על כלא. ועל ההוא יומא כתיב ה׳ מלך גאות לבש לבש ה׳ עז התאור. ואין עז אלא תורה. שנאמר ה׳ עז לעמו יתן ה׳ יברך את עמו בשלום: (נ-זה)

נכון כסאך מאו מעולם אתה. מסו ככון. דא כאחן יישבי וישב ונאמן מעולם אתה. מסו ככון. דא כאחן יישבי וישב ונאמן עומד כן באמצע (א) ההיד אלא מההוא דאתמר בים לשבת בית (י) ומסו מאו. אלא מההוא דאתמר בים לש כים יה) או תקרא והי יענה. ומאן איז. אלין הי אתוון דאינון יאהדונהיי דשלקין למושבן אמיין. ודא איהו העוכם אמן בכל כחו. אתוון דאינון כווייו במוכסייז כווייו. כנויין דיחודא מתוון דאינון כווייו במוכסייז כווייו. כנויין דיחודא מתוון דאינון כווייו במוכסייז כווייו. כנויין דיחודא מתוון דאינון כווייה אליהו העויה אליז כייי מלאה (ותמאה) דאיהו העיתיו העויה אליז בילי מחדן. ובנין דא אוקמוה מארי מתניתין העונה אמן בכל המתר ככון כסאך מאז מעולם אתה (ג) : (מיז תייט)

מקלות מים רבים אדירים משברי ים וגו׳. עדתיך נאמנו מאד לביתך נאוה קדש וגו׳. אמר רבי יצחק באות שעה שאמר הקב״ה למים שיתכנסו במקום אחד היו משוטטים לכאן ולכאן ונתגאו למעלה. והיו המים הולכים עולים ויורדים והשמיעו קולם בכל העולם. עד שגער בהם הקב״ה והכניסם לתהום. ושם הוא מקוה המים שקרא לו ימים. ועד עכשו לא שקט קולם. וכאשר הם מתנשאים שם במקום ההוא נשבר תוקפם ויורדים. ואין יוצאים לחוץ מפחר הגדול של דבונם. זש״כ מקלות מים רבים אדירים משבריים אדיר במרום. ה׳. א״ר יוסי ואם כן מה זה שכתוב אחריו עדותיך נאמנו מאד לביתך נאוה קודש. מה ענין פסוק זה למקרא שלמעלה. אמר רבי יצחק כך אמר דוד. רבונו של עולם עדות שעשית במעשה בראשית הם אמת להעיד שלמעלה. אמר רבי יצחק כך אמר דוד. רבונו של עולם עדות שעשית במעשה בראשית הם אמת להעיד עליהם בכל יום. שכך להנו כל המעיד במעשה בראשית בכל יום מובטח לו שהוא בן עולם הבא. ולכך אמר עליהם בכל יום. שכך להנו כל המעיד במעשה משמים. שהמים היו מכסים כל הארץ מהרבוי שבהם. ועשית דור אתה הוא שעשית את כל המעולם. ועשית את השמים. שהמים היו מכסים כל הארץ מהרבוי שבהם. ועשית להם שיתכנסו בצמצום כלם אל מקום אחד. וכך יהי רצון מלפניך ששכינתן שהיא מלאה כל העולם כלו. מצחב אותה הוא מעשית את כל העולם. ועשית את השמים. זש״כ לביתך נאוה קדש. או אלה כל העולם כלו.

-

דולי ה׳ עזרתה לי כמעט שכנה דומה נפשי. אמר דולי ס׳ עזרתס לי כמעם שכנה דומה נפשי. אמר רב המי עזרתה לי מורת ליה רב המנוגא סבא בשעה שקרה לו לרוד המלך ככ המנוגא סבא בשעה שקרה לו לרוד המלך רב המנוגא סבא בשעה החול

#### זין הזהר

(A) כוונתו נו"ן כפופה רמו על הבינה. נו"ן פשומה רמו על המלכות, כ"ו באמצע זה התפארת ששורשו שם הוו"זה בני' כ"ו: (כ) בזת ייצה לבאר שהשם הו"זה בני' כ"ו: (כ) בזת ייצה לבאר שהשם הו"זה שורש התפארת היינו השם מ"ה שהוא בני' אדם. זהוא יושב כמו בבית באמצע נו"ן כפופה ונו"ן ייצה לבאר שהשם הו"זה שורש התפארת היינו השם מ"ה שהוא בני' אדם. זהוא יושב כמו בבית באמצע נו"ן כפופה ונו"ן ייצה לבאר שהשם הו"זה שורש התפארת היינו השם מ"ה שהוא בני' אדם. זהוא יושב כמו בבית באמצע נו"ן כפופה ונו"ן פופה ונו"ן ייצה לבאר שהשם הויזה שורש התפארת היינו השם מ"ה שהוא בני' אדם. זהוא יושב כמו בבית באמצע נו"ן כפופה ונו"ן ייצה ייצה לבאר שהשם הו"זה שורש התפארת הינו השם מ"ה שהוא בני אדם. זהוא יושב כמו בבית באמצע נו"ן כפופה ונו"ן ייצה ייצה. בין אמא עלאה ואמא תתאה: (נ) וכך הוא משמעות הכתוב על פי סור שהמדובר הוא לעומת התפארת. נכון כמאך, פי' נאה לקרות כמאך. בין מסא עלאה ואמא תתאה: (נ) וכך הוא משמעות הכתוב על פי סור שהמדובר הוא לעומת התפארת. נכון כמאך, פי' נאה לקרות כמאך. הינו מושבך בשם נכו"ן, על שם כ"ו שומב בין שתי הנוניין בינה ומלכות. ווהו שמכאר עוד ואומר מאו מעולם אתה. לקרות כמאך. הינו מושבך בשם נכו"ן, על שם כ"ו שומב בין שתי הנוניין בינה ומלכות. ווהו שמכאר עוד ואומר מאו מעולם אתה. לקרות כמאך. הינו מושבך בשם נכו"ן, על שם כ"ו שיושב בין שתי הנוניין בינה ומלכות והוה שמכאר עוד ואומר מאו מעולם אתה. לקרות כמאך. הינו מושבך בשם נכו"ן, על שם במיומות מתיות של שני השמות יהרו תהוינה מעולדים. רמו מעולדים מארה. כמידו מידו מס מא"ג. רמו על הורוגו עם השם ארנ"י שם המלכות. ועו"ו מארת להודוג עם המלכות :

איי מלך גאות לבש לבש ה׳ עז התאזר. למדנו שיום ההוא שעמדו ישראל אצל הר סיני היתה שמחה לפני הקב״ה יותר מיום שנברא העולם. לפי שהיום שנברא בו העולם לא היה בקיום עד שקבלו ישראל התורה. שנאמר (ימ״׳ זג) אם לא בריתי יומם ולילה חקות שמים וארץ לא שמתי. כיון שקבלו ישראל התורה על הר סיני אז נתיסד העולם ונתקיימו שמים וארץ, ונורע הקב״ה למעלה ולמטה ונתעלה בכבודו וארץ, ועל יום ההוא כתוב ה׳ מלך גאות לבש לבש ה׳ עז התאזר. ואין עז אלא תורה. שנאמר ה׳ לבש ה׳ עז התאזר. ואין עז אלא תורה. שנאמר ה׳

עז לעמו יתן ה׳ יברך את עמו בשלום: (ב-צד.) כסאך מאז מעולם אתה. מהו נכון. זה גאמן נכון יושב ונאמן עומר כן באמצע (ה) זש״כ (ישעי' מד) כתפארת ארם לשבת בית (נ) ומהו מאז. אלא מזה שנאמר בו (שם נה) אז תקרא וה׳ יענה. ואיזה א״ז. אלו ח׳ אותיות שהן יאהדונה״י שעולין אמ״ן. וזהו העו<sup>נ</sup>ה אמן בכל כחו. למספר בכת ההוא ושעליו נאמר כח מעשיו הגיד לעמו. אלו כ״ח אותיות שהן כוז"ו במוכס"ז כוז"ו. הכנוים של יחור העליון והתחתון שהוא הוי״ה אלהינ״ו הוי״ה אחרן. ובשביל זה ררשו בעלי משנה העונה אמן בכל כח"ו קורעין לו גזר דינו של שבעים שנה. ובשביל זה נאמר נכון כסאך מאז מעולם אתה (נ): (ת״ז ת״ש)

לשון הוהר

תהלים צר-צה

181 82

ההוא עובדא לדוד מלכא סליק דומ"ה קמיה קב"ה ואמר. ואים אשר ילאף מארי דעלמא כתיב בתורה (ויקרא כ) אשת איש וגו׳. וכתיב ואל אשת עמיתך וגו׳. ಾಗ א״ל קב״ה דוד דוד דקלקל ברית בערוה מהו. זכאה סוא וברית קדישא על תקוניה קיימא. דהא גלי קדמי דאודמנת ליה בת שבע מיומא דאתברי עלמא. ותו כל איכון דעאלו בהיתרא הוה מאי דהוה. דהא בנמ עד דאפטר חד מכייהו 360 לקרבא לא לאכתתיה.. ויתיר מתלת ירחי אוריך. דהא ארבע תנינן בכ״ה דניסן אעבר דוד והכי .115 ילחי והוו עם יואב בז׳ יומיו דסיוז. בכל ישראל. כלוזלז סיוז ממו וחבלו ארעא דבני עמון. ואשתהו ומולו ובכ״ד באלול הוה מאי דהוח אב אלול. กทุก מבת שבע. וביומה דכפורה מחל ליה קב"ה ההוה מובה. ואתכנשו כרווא. אעבר ואית דאמרי בו׳ באדר בחמיסר דאייר. ובחמיסר באלול הוה מאי דהוה מבת שבע. וביומה דכפורה התבשר (שמואל כ' ינ) גם ס׳ העביר השאתך לא תמות. מהו לא תמות. לא תמות בידה דדומ"ה. אמר דומ"ה מארי דעלמא הא איהו ດຣານອ דו לנפשיה ואמר. הי ה׳ כי בן מות האיש אודי קב״ה לית לך רהל לשו. ואת. איל לגבאי ואמר הטאתי לה׳ אע״ג דלא הב. ובמאי דהטא מיד אהדר במיתת אורים עוכשא כתבית עליה וקבל. いい 717 דומ״ה לאתריה בפחי נפש. וע״ד אמר לולי דהוה ה׳ עזרתה לי כמעע שכנה דומ״ה נפשי. כפשי. מהו קב״ה אפטרופא דילי כמעט שכנה דומ״ה 121 כמעם. כתומה דקיק. כשיעורה דהית ביני סערא אחרא. כההוא שיעורא הוה דלא שכנה דומ"ה (.ח-ה) : נפטי

ישראל דלא כתתי במאי זכאו תו תאנא לניהנם כשאר עמין עכו״ם. ולא אתמסרן בידוי דדומ״ה. בשעתא את היימא הדישא. רסל בסאי 656 מהירין חבילי מעלמה כמה כפיק 5) 737 הרישא התפקדן עליה. וכד חמאן האי את קיימא התפרשן מניה. ולה התוהיב בידוי דדומ"ה לנחתה לגיהנם. דכל מאן דאתמסר בידוי נחית לגיסנס ודאי. ומסאי את דחלין עלאין ותתאין. ודינין בישין לא שלמין ביה בב"ר אי איהו זכי לנטורי ליה להאי את. בנין רסוא אתאחיד בשמא דקב״ה. וכיון דדוד מלכא לא כסיר את היימא דא כדהא חזי אתעדי מניה מלכותא דימות ותו דחיל ומבל מירושלים. ולתטריד מיד וימסרון ליה בידוי דדומיה בההוא עלמא. עד דאתבשר (שמואל כ׳ יכ) גם ה׳ העביר התאתך לא תמות. פתח ואמר לולי ה׳ עורתה לי כמעת ביס פעתה פכנה דומה נפשי: (א-אד.)

צה

כשתחוה ונכרעה נברכה לפני ס׳ עשמו. າກສ באו על קאים דחדס בשעתא וכשתמוס. 1101 מקמיה. ודמילו חמי ליה בריין כלהו רגלוי 215 והוא אמר מלכא. בתל אבתריה כעבדין כפליו 6:6 5 12

לדוד המלך אותה מעשה. עלה דומ״ה לפני הקב״ה ואמר. רבונו של עולם כתוב בתורה (ויקרא כ) ואיש אשר ינאף את אשת איש וגו׳. ונאמר ואל אשת עמיתך יגו׳. דוד שפגם בריתו בערוה מהו. א"ל הקב"ה דוד זכאי הוא וברית הקדוש על תקונו קיים. שהרי גלוי לפני שנודמנה לו בת שבע מיום שנברא העולם. ועוד שבהיתר היה מה שהיה. שהרי כל אותן שהלכו למלחמה לא הלך אחד מהם עד שכתב גם כריתות לאשתו .. ויותר משלשה חדשים המתין. שהרי ארבעה חדשים היו. וכך למדנו בכ״ה בניסן העביר דוד כרוז בכל ישראל. והלכו עם יואר בז׳ ימים בסיון. והלכו והשחיתו ארץ בני עמון. ונשתהו שם סיון תמוז אב ואלול. ובכ״ד באלול היה מה שהיה עם בת שבע. וביום הכפורים מהל לו הקב״ה עון ההוא. ויש אומרים שבשבעה באדר העביר הכרוז. והתאספו בט״ו באייר. ובחמשה עשר באלול היה מה שהיה עם בת שבע. וביום הכפורים נתבשר (שמוא? ב׳ יב) גם ה׳ העביר הטאתך לא תמות. מהו לא תמות. לא תמות בידי דומ״ה. אמר דומ״ה רבונו של עולם הלא הוא דן לנפשו ואמר. חי ה׳ כי בן מות האיש העושה זאת. א״ל הקב״ה אין לך עליו רשות. שהרי התודה לפני ואמר הטאתי לה׳. אע״פ שלא הטא. ובמה שחטא במיתת אוריה כתבתי עליו עונש וקבל. מיד חזר דומ"ה למקומו בפחי נפש. ועל זה אמר דוד לולי ה׳ עזרתה לי כמעט שכנה דומ״ה נפשי. לולי שהיה הקב״ה אפטרופס שלי כמעט שכנה דומ״ה נפשי. מהו כמעט. כמו חוט דק. כשיעור שיש ביגי ובין צד הטומאה. כשיעור ההוא היה שלא שכנה דומ״ה נפשר: (א-ח.)

פשון קודש

עוד למדנו במה זוכים ישראל שאין יורדים לגיהנם כשאר עמים עכו״ם. ואין נמסרים בידי דומ״ה. אלא זה בזכות אות הברית הקדוש. שהרי בשצה שהאדם נפטר מן העולם כמה מחנות של שרי הדין נפקדים עליו. וכשרואים לזה אות הברית הקדוש נפרשים ממנו. ולא ניתן בידי דומ״ה להורידו לגיהנם. שכל מי שנמסר בידו יורד לגיהנם בודאי. ומוח האות מפחדים עליונים ותחתונים. ודינים רעים אין שולטים באדם אם הוא זכה לנטור לזה האות. לפי שהוא נאחז בשמו של הקב״ה. וכיון שדוד המלך לא נטר לאות הברית הזה כראוי גיטלה ממנו המלכות ונטרד לברוח מירושלם. ועוד היה ירא וחשב שימות מיד' וימסרו אותו בידי דומ״ה בעולם ההוא. עד שנתבשר (שמואל ב׳ יב) גם ה׳ העביר הטאתך לא תמות. בשעה ההוא פתח ואמר לולי ה׳ עזרתה לי כמעט שכנה דומה נפשי: (א-צר.)

צה

באן נשתחוה ונכרעה נברכה לפני ה׳ עשנו. באו ונשתחוה. בשעה שאדם הראשון עמד על רגליו ראו אותו כל הבריות ופחדו מפניו. והיו מהלכים אחריו כעבדים אחר המלך. והוא אמר להם

אני

לשון קורש

תהפים צה–צו

לשון הוהר

כלם והלכו .731 ונשתחוה באו ואתם 328 (אחריו: (א-רכא:)

נשתחוה ונכרצה. פתח סבא ואמר (תהלים קו) מי ימלק גבורות ה׳ ישמיע כל תהלתו. מי הוא בעולם שיוכל לספר הגבורות שעושה הקב"ה תמיר בעולם. כאשר האדם נפטר מעולם הזה הגוף שלו שהניח אינו נאבד. ותקומה תהיה לו לעתיד לבוא. שהרי צונשו סבל בכמה אופנים. והקב״ה אינו מקפח שכרן של כל הבריות שברא. מלבד אותן שיצאו מתוך האמונה שלו ולא היה בהם דבר טוב לעולם. ומלבד אותן שלא כרעו במודים. כי אלה עושה הקב״ה מגופותם בריות אחרות. בשביל שלא יבנה עוד מאותו הגוף צורת אדם ולא יקום לעולם: (ב-ק.) וכך קמדנו שדרתו של אדם אם הוא היה כורע לפני רבונו יעמוד ויתקיים בתחיית המתים. ואם לא היה כורע במודים נעשה שדרתו נחש. ואין לו תקומה בזמן התחיה : (ג-קסד.)

נברכה לפני ה׳ עשנו. כמו שדרשו החכמים בעלי משנה (דברים י) ועתה ישראל מה ה׳ אלהיך שואל מעמך. ואמרו אל תקרא מ״ה אלא מא״ה. כנגד מאה ברכות שמחויב האדם לברך לרבונו בכל יום. וזהו שצריך האדם להטעים בכל יום לרבונו: (ג-קעט.)

1853 12161 .'121 כשתתוה 165 ומתוו 6:6 אבתריה : (א-רכא :)

כשתחוה וככרעה. פתח סבא ואמר (תהליט קו) מי בעלמה נבורות ה׳ ישמיע כל תהלתו. מאן הוא 3370 תדיר, בעלמא דעביד קב״ה דיכיל למללא גבורן 7367 עלמא האי גופא כד בר גם נפיק מהאי 637 דאתי. ליה לזמכא וקיימה להוי אתאביד. 65 6736 עוכשיה סבל בלמה זינין. וקב״ה לא מקפח 120 איכון דנפהו " ເຕ דברא. ברייו DIET בהו מב לעלמין. ובר 010 מהימנותא דיליה ולא קב״ה דהני כמודים. כרעו 657 מאיכוו כגין דלא יתבני אחרניו. ברייז מכייהו עביד מההוא גופא דיוקנא דבר כש ולא יקום לטלמין : (כ-ק.) והכי קמי כפיף 75 52 737 שדרתו 6365 לתחיית מתייא. ואי 65 ויתקיים יזקוף מאריה לים תקומה ולית תויא. אתעביד כפיף במודים לההוא ומכא : (נ-קסד.)

נברכה לפני ה׳ עשנו. כמה דאוקמוה רבנן מארי מתניתין (דכרים י) ועתה ישראל מה ה׳ אלהיד שואל מעמך. ואמרו אל תקרי מייה אלא מאייה. לקבל מאה ברכאן דמחייב ב״נ לברכא למאריה בכל יומא. והאי איהו דלריך ב״נ למטעם בכל יומא למאריה : (נ-קטט.)

ריום אם בקלן תשמעו. פתח רבי יצחק ואמר (ישעי׳ כא) משא דומה אלי קורא משעיר שומר מה מלילה שומר מה מליל. אלי קורא משעיר. אלו ישראל שקוראין להקב״ה מעול כבד של בני שעיר. ומה אומרים. שומר מה מלילה. ר״ל רבונו של עולם אתה הוא שומר ישראל בזה הגלות שדומה ללילה. אמור לנו מה מלילה. מה תהיה מזה הלילה. אימתי תוציאנו ממנה. בוא וראה מה כתוב אחריו אמר שומר אתא בקר וגם דילה. אמר הקב״ה שהוא שומר ישראל. אתא בקר. הבאתי והוצאתי אתכם מן הגלות. לא זכיתם להיות בבקר. וגם לילה. הבאתי לכם הלילה והאפלתי אתכם בבור הגלות הזה שהוא הלילה. אם תבעיון בעיו. אם אתם מבקשים לדעת קץ גאולתכם אימתי תבואו לארצכם. שובו אתיו. והיינו כמו שאמר רבי יהודה. אין קץ הגלות נתלה אלא בתשובה. שנאמר היום אם בקלו תשמעו: ("ח)

שירו

השמורות.

٦Х

לי״י ברכו שמו וגו׳. רבי חייא פתח שירו ואמר (איכה ב) קומי רוני בלילה לראש אשמורות. קומי רוני. זו כנסת ישראל. בלילה. בזמן שהיא רבי יוסי אמר בלילה. בגלות (6) שולטת ומעוררת. לראש אשמורות. בראש היה לו לומר. אלא לראש. כמו שנאמר (בראשית מז) על ראש המטה. וביארנו שראש המטה זה היסוד. אף כאן לראש זה היסוד. שהמטרונה מתברכת בו (כ) ראש אשמורות. זה הוא ראש לנצח והוד (ג) רבי יוסי אמר זה הוא ראש של כתר המלך והסוף (ז) רבי אבא אמר לראש אשמורת

וגו׳. רבי חייא פתח לי"י ברכו שמו ואמר (אינה ג) קומי רוני בלילה לראש רוני. דא כנסת ישראל. בלילה. קומי יוסי אמר בלילה. בזמנא דהיא בגלותא (א) לבי בראש מבעי ליה. שלפה ומתערה. לרחש השמורות. אלא לראש. כמה דכתיב (גראשית מו) על ראש המעה.

12

ואוקימנא ראש המשה דא יסוד. אוף הכא לראש דא יסוד. דמטרוניתה מהברכה ביה (כ) רחש השמורות. דה הוה רישה דנלח והוד (ג) רבי יוסי המר דה הוה ריבה דכתרי מלכה וסיומה (ד) רבי הבה המר לרחש אשמורת

#### זיו הזוהר

(6) וריד שהדשון נקבה מוסב על כנסת ישראל היינו השבינה הקרושה. ונם כפשוטו על עם ישראל שלא יאמרו שהגלות נרם פיראר וכריתות לגמרי ח"ו. ואיך נשיר את שיר ה' על ארמת נכר. ומה גם שאין שומע מאזין ומקשיב. וע"ו אומר הכתוכ איזה מפר בריתה אמבס ונו׳, והנס שאין הדונות כמקדס. אמנס בריתות אין, אלא שיש דבקות כהסתר שאין מוכן לנו : (כ) שמן היסוד נשפע אליה שפע תעליונה: (נ) פי׳ שהיסוד הוא כבהי׳ ראש ועיקר לנצה והוד שהם שוחקים המן עבור תנדיק. וכזה מתורץ הלשון רבים של אשמורות שהוא בוס: על נצח והוד: (ז) רכי יוסי נותן טעם שהיסוד נקרא ראש יען כי הוא הראש וההתחלה של כתרי המלך שהן הספירות ש עלמא דרכורא מתתא דעילא. כי הוא מיומא מלעילא לתתא לכן הוא הראש מתתא לעילא. וכוה מתורץ הל"ר כי אשמורות מומב על בתרי מלכא:

12

6

תהפים צו–צו

אשמורת כתיב חסר. דא הוא רישא ראש המפה (ה) וכלא במלכא קרישא עלאה אסמר. ודא הוא לי"י : (ב-:ד:)

בי גדול הי ומהלל מאד כורא הוא על כל אלהים. רבי אבא פתח (שמואל כ׳ כנ) כי מי אל מבלעדי ס׳ ומי צור זולתי אלהיכו. דוד מלכא אמר האי קרא כי מי אל מבלעדי ה׳. מאן הוא שליטא או ממנא דיכול למעבד מדי מבלעדי ה׳. אלא מאי דאתפקד מעם קב״ה. בגין דכלהו לא ברשותייהו קיימי ולא יכלי למעבד מדי. ומי לור. ומאן איהו תקיף דיכול למעבד מוקפא וגבורה מגרמיה מבלעדי אלהינו. אלא מדי בר כלהו בידה דקב"ה ולה יכלי למעבד ברשותיה: ד"א כי מי אל מבלעדי ה׳. דהב"ה כלא ברשותיה. ולא כמאי דאתחוי בחיזו דככביא ומוליא. דכלהו אחויין מלה. וקב״ה אחליף ליה לגווגא אחרא. ומי לור זולתי אלהיכו. הא אוקמוה דלית לייר כמה שלים. דעביד ולייר דיוהכא גו דקב"ה. דאיהו לייר דיוהנא. ואשלים לההוא דיוהנא בכל תהוניה. ואעיל בה כפש עלאה דרמי לתקולא עלאה. בגין כך לית ליית כס מיכון לייר כקב״ה. א״ר חייא תא חוי כמה איכון לייר כקב״ה. א״ר הייא תא חזי וליורא דהב"ה. דהא אומכותא עוכלוי ברביו דבר לם איהו כגוונא דעלמא. ובכל יומא ויומא קב״ה ברי עלמין. מזווג זווגין כל חד וחד כדקא חזי ליה. והוא לייר דיוקניהון עד לא ייתון לעלמא: (א-ל:)

ישרדון השמים ותגל הארץ. תאנא כלה<sup>ו</sup> אוכלסין בשעתא דכנסת ישראל חדאת ומתברכת כלהו חדאן. ודינא לא שריא כדין בעלמא. ועל דא כתיב ישמחו השמים ותגל הארץ: (ג-יט.)

# 13

אור זרוע ללדיק ולישרי לב שמחה. אמר רבי ילחק אור דברא קב״ה בעובדא דבראשית הוה סליק נהוריה משייפי עלמא עד סייפי עלמא ואתגניז. מאי טעמא אתגניז. בגין דלא יתהכון מניה חייבי עלמא. ועלמין לא יההכון מניה בגיניהון. והוא טמיר ללדיקיא. ללדי״ק דוק (א) דכתיב אור זרוע ללדיק וגו׳. וכדין יתבסמון עלמין ויהון כלא חד. ועד יומא דיהא עלמא דאתי הוא טמיר וגניז: (ת-נה:)

רבי יוסי אמר ססוא אור אתגניו. ואיסו אודמן לגבי לדיקיא לעלמא דאתי. כמה דאוקמוה דכתיב אור זרוע ללדיק. ללדיק ודאי סתס (כ) והסוא אור לא שמש בעלמא בר יומא קדמאס. ולבתר אתגניו ולא שמש יתיר. רבי יסודס אומר אלמלא אתגניו מכל וכל

אשמורת כתוב חסר. זה הוא הראש כמו ראש המטה (ה) והכל במלך הקרוש העליון נאמר. ווה הוא לי"י: (ב-נד:)

בי גרול ה׳ ומהלל מאר נורא הוא על כל אלהים. רבי אבא פתח (שמואל ב' כב) כי מי אל מבלעדי ה׳ ומי צור זולתי אלהינו. כך אמר דוד המלך מקרא זה כי מי אל מבלעדי ה׳. מי הוא המושל או השר שיוכל לעשות דבר מבלעדי ה׳. אלא מה שנפקר מעם הקב״ה. לפי שכלם אין עומדים ברשותם ואין יכולים לעשות דבר. ומי צור, ומי הוא התקיף שיוכל לעשות תוקף וגבורה מעצמו מבלעדי אלהינו. אלא כלם בידי הקב״ה ואין יכולים לעשות דבר בלי רשותו: ד"א כי מי אל מבלעדי ה׳. שהקב"ה הכל ברשותו. ולא כמה שנראה במראות הכוכבים ומזלות. שכלם מראים דבר. והקב״ה מחליף הדבר לגון אחר. ומי צור זולתי אלהינו. הרי נתבאר שאין צייר כמו הקב״ה. שהוא צייר שלם. שעושה ומצייר צורה תוך צורה. ומשלים לאותה הצורה בכל התיקונים. ומכניס בה נפש עליונה הדומה לתיקון העליון. ולפיכך אין צייר כמו הקב״ה .. א״ר חייא בוא וראה כמה הם גרולים ונפלאים מעשי הקב״ה. שהרי האומנות והציור של האדם הוא כדמיון העולם. ובכל יום ויום הקב״ה בורא עולמות. מזווג זווגים לכל אחד ואחד כראוי לו. והוא מצייר תמונותם קודם שבאים לעולם: (א-צ:)

ישמקרן השמים ותגל הארץ. למדנו שכל מחנות העליונים בשעה שכנסת ישראל תשמח ותתברך כלם שמחים. והדין אין שורה אז בעולם. ועל זה כתוב ישמחו השמים ותגל הארץ: (ג-נט.)

## 12

אור זרוע לצדיק ולישרי לב שמחה. אמר רבי יצחק אור שברא הקב״ה במעשה בראשית היה אורו עולה מקצה העולם עד קצהו ונגנז. מפני מה גגנז. בשביל שלא יהנו ממנו רשעי עולם. והעולמות אין נהנים ממנו בשבילם. והוא נשמר לצדיקים. לצדי״ק דוקא (6) שכתוב אור זרוע' לצדיק וגר. ואז יומתקו העולמות ויהיו כלם אחד. ועד היום שיהיה עולם הבא הוא נסתר ונגנז: (א-לא:)

רבי יוסי אמר אור ההוא נגנז. והוא מוכן עבור הצדיקים לעולם הבא. כמו שנתבאר שכתוב אור זרוע לצדיק. לצדיק ודאי סתם (נ) ואור ההוא לא שמש בעולם מלבר ביום הראשון. ואח״כ נגנו ולא שמש יותר, רבי יהודה אומר אלמלא נגנז מכל ולא שמש יותר, רבי יהודה אומר אלמלא נגנז מכל

## זיו הוהר

- (2) רבי אבא פליג עליהם ואומר שאשמורת בתיב המר. לכן אין זה ל"ר אלא כמו ואשמורה בלילה אשמורת הבקר. ונראה שרבי אבא נדם האות וא"ו בין מ' ר' ולא בין ר' ת'. ולפי דכריו מכוון הכתוב שכנסת ישראל תשיד לראש של המלכות. והיינו התפארת מלכא קדישא עליאה. זוהו נ"כ מה שנוכר בפסוק שהשירת תהיה לי"י, דצה לומר להתפארת. ועי"ו תתכרך שמו, היינו המלכות והשכינה הקרושה:
- (6) דצדיקיא היינו פשוט לצדיקים. ומה שאומר לצדיק דוקא כונתו על משירת הימוד: (כ) פירוש הענין מתם תיינו שכובל ל ענינים. כי על פי פשוט המכוון על הצדיקים. ועל פי מוד המכווו על ספירת הימוד:

12

183 🗅 🗓

תהפים צו–צח

כשון הוהר

וכל לה האים עלמה הפילו רגעה חדה. הלה התגניו ואזדרע כהאי זרעא דעביד תולדין וזרעין ואיבין. ומניה אתקיים עלמא (ג) ולית לך יומא דלא נפיק מניה בעלמת ומקיים כלת. דביה זן קודשת בריך הות עלמת : (כ-קמת:) וההות תור זרע ליה קב"ה בגנתת דעדן. ועבד ליה שורין שורין על ידוי דההוא לדייה דאיהו לההוא אור וורע ליה דגנתה (ד) ונסיל 6000 דקשום (ה) ועביד ליה שורין שורין בגנתה זכועת עלמא. ואלמת ועביד פרין. ומנייהו אתון ואליד אור זרוע ללדיק וגו׳. וכתיב (יבעי׳ סא) וכגנה הה"ד תלמיח. מאן זרועיה. אלין זרועי דאור קדמאם זרועיס ועכיל אוליד הבתח תדיר זרוע דאיהו והשתה זרוע איהו כקדמיתה. ועד לה ייכול איבין. 31011 67 זרועה אוליד 67 היבה עלמא עלמין אתונו בספוקא תיבה ולה שכיך. וע״ד כל ולה פסיה לדי״ק. דישראל דלה שכיך דההות גננת דחקרי תימת ואי בגלותה. לעלמין. בר בומלא אולו מים מני ים ונהר בומכה דגלותה כתיב (חיוכ יד) תולדין (ו) אלא זרוע עביד היד .531 ימכב כתיב. זרוע איהו תדיר. ומיומא דאפסיק ההוא נהר לא 716 וההוא .6002 6100 בנכתה עאל דאיהו זרוע תדיר עביד איבין. ומניה ומגרמיה אודרע תולדיו כקדמיתה ולה שכיך תדיר. כגלתה דעביד ומההות זרע נפיל ביה בתתריה. ומגרמיה עביד תולדין ואיביז דאיכון תולדין הימא כדבקדמיתה. ואי הוו כמה דהוה בומנא דגננא תמן. לאו הכי. אבל לא אתמנע זרוע דא לעלמין : ((כ--קסוי)

## צח

מזבאור שירו לה׳ ביר הדש כי נפלאות עשה הושיעה לו ימינו וזרוע קדשו. פתח רבי יוסי ואמר. אמרוה. כמה הרא אוקמוה מבריא דפרות ່າກົວ בדרך. מהו הפרות וישרנה (1 16 Shinz) דכתיב וישרנה. דהוו אמרי שירתא מדתא. ומאי שירה אמרי. מומור שירו לה׳ שיר חדש כי נפלאות עשה. ורוא עלאה איהו ודאי.. דארונא דהוה על גבייהו עכיד לון לומרא. מזמור. הא אוקימנא ואתמר דבכלא כתיב מזמור לדוד או לדוד מזמור. והכא לא אמר דוד כלל. אלא מומור דרוח קודשא זמין לומרא ליה לומנא דיוקים קב״ה לישראל מעפרא. וכדין שירו לה׳ שיר חדש. ודחי כדין איהו חדש. דהא שירתא כהאי לא דאתברי עלמא: אמר רבי **היי**ת התמר מיומה כתיב

### זיו הזהר

(ג) כי זה האור הוא כלי חסד הממתיק כל הדינים: (ז) אולי הענין של שורות שורות משמעותו חלקים חלקים מן מינים שונים שהשפע נשתנית לכל הלקי העולם כפי שנצרך לכל הלק והלק. וכפי שמניע על פי משפט לכל חלק והלק: (ס) זרע אמת פי שנשמר בהותמו של הקב"ה שנצרך שמירה מן שורדים של סטרא אתרא לינוק השפע שלא ע"פ משפט: (ו) כי הלא כיון דשבינתא בגלותא: אינה נשפעת מן היסוד כבתחדה. וכתרן שהעולם ניזון עתה בזמן הגלות מן ספיתי זרע הישן. וזה ענין שקשה לו ביי תוא סוד עמוק ונפלא. ואם אין הענין מושג נצרך להסתפק כאמונה שהוא משגיה מן החלונות ומציין מן התרכים :

מזמור שירו לה' שיר חדש כי נפלאות עשה מושיעה דו ימינו וזרוע קדשו. פתח רבי יוסי ואמר. מקרא זה ביארו החברים שהפרות אמרו אותו. כמו שכתוב (שמואל א׳ ו) וישרנה הפרות בדרך. מהו וישרנה. שהיו אומרות שיר חדש. ומה השירה שאמרו. מזמור שירו לה׳ שיר חדש כי נפלאות עשה. וסוד עליון הוא בודאי.. שהארון שהיה על גביהן עשה להן לזמר. מזמור. הרי נתבאר וגדרש שבכלם כתוב מזמור לדוד או לדוד מזמור. וכאן לא אמר דוד כלל. אלא מזמור שרוח הקודש עתיד לזמר אותו בזמן שיקים הקב"ה לישראל מעפר. ואז שירו לה' שיר חדש. ודאי אז חדש יהיה. שהרי שיר כזה לא אמר רבי חייא מיום שנברא העולם: נאמר כתיב -

12

8

# צח

פשון קורש

וכל לא נתקיים העולם אפילו רגע אחד. אלא שנגנז

ונזרע כזרע זו שעושה תולדות וזרעים ופירות. וממנו

נתקיים הצולם (ג) ואין לך יום שאין יוצא ממנו

בעולם ומקיים הכל. כי בו זן הקדוש ברוך הוא את העולם: (ב-קמח:) ואור ההוא זרעו הקב״ה בגן

העדן. ועשה לו שורות שורות על ידי צדי״ק ההוא

שהוא הגנן של הגן (ז) ולוקה את האור ההוא וזורעו

זרע אמת (ה) ועושה לו שורות שורות בתוך הגן

ומוליד ומצמיח ועושה פירות. ומהם ניזון העולם.

זש״כ אור זרוע לצדיק וגו׳. וכתוב (ישע׳ סא) וכגנה

זרועיה תצמיח. איזה זרועיה. אלו זרועי אור הראשון

שהוא זרוע תמיד עכשו מוליד הגן ממנו ועושה

פירות. ועד עתה זרוע הוא כקדם. וטרם שנאכל

בעולם פירות הללו מוליד זרע זה מחדש ונותן

פירות ואינו שוקט. וע״כ כל העולמות ניזונים מפרנסת

הגנן ההוא שנקרא צדי״ק. שאינו שוקט ואינו פוסק

פצולם. מלבר בזמן שישראל בגלות. ואם תשאל שהלא

בזמן הגלות כתיב (איוב יד) אזלו מים מני ים ונה.

יחרב ויבש. א״כ איך עושה הגן פירות (ו) אבל זרוע

כתוב. זרוע הוא תמיד. ומיום שנפסק נהר ההוא אין

הגנן נכנס בתוך אותו הגן. ומכל מקום אור ההוא

שהוא זרוע תמיד עושה פירות. וממנו ומעצמו נזרע

כבתחלה ואינו שוקט תמיד. כדמיון הגן שעושה פירות

ומאותו הזרע נופל בו במקומו. ומעצמו עושה ספיחי

פירות כבתחלה. ואפשר תאמר שאלו התולדות והפירות

הם כמו שהיה בזמן שהגנן נכנס שמה. לא כן. אבל

(ב-קטו ז) נמנע זרוע זו לעולם: (ב-קטו

פשון הזהר

לשון קודש צג 185

כתיב (קטלת א) אין כל חדש תחת השמש. והכא שירתה דה היהי הדש והיהי תחת השמ"ש. דהה תחות שמשא להוי. ומאי איהו. דא סיהר״א דכדין להוי חדש השמש (א) מאי טעמא. בגין כי נפלאות תתת ומאן איכון כפלאות. האי דכתיב הושיעה לו נשה. וזרוע קדשו. הושיעה לו. למאן. לההוא דרגא ימיכו אסתמיך בימינא 1037 שירתה דה. בגין דאמר ובשמאלא. הושיעה לו ימיט ודאי לההוא דרגא דהאי מזמור. אימתי. בזמנא דיקומון מתי עלמא ויתערון מעפרא. כדין יהא חדם מאי דלא אתעביד בהאי עלמא. רבי יוסי אמר בזמנא דיעביד קב״ה נוקמין בעלמא בגינייהו דישראל. כדין יתחמר שירתה דה. דהה לבתר יתערוו מעפרא מתי עלמא. ויתחדם עלמא בקיומא שלים דלא להוי שלים מותח בעלמה כקדמיתה : (ה-קכג.)

פתח רבי שמעון וחמר שירו לה׳ שיר .670 לכמס שירו. מאן הוו אמרין איכון פרות געות רתיכין לכמה ממכן לכמה דרגין דהוו אתאן ונפקו לקבלא ליה לארוכא. ולהון הוו אמרי תמן. שילו הוו המרי ומשה שיר דכר. לס׳ שיר חדש. ומאי מעמא הכא במשה התם 656 כוקבא. שירס אמכ סית לחודה ודהתקריו זה״ת נפקת מן גלותה לכוכל הואת ואוכלוסהא ולא יתיר. ובג״כ את השירה כוקבא (י) אבל הכא ארונא 1722 ומאי דהוה בגויה נפיק ובגין ההוא דהוה גניו בגויה אתמר שיר חדש דכר. כי נפלאות עשה. מאי דעבד בפלשתים ימיכו. למאו. הושיעה לו ומאי דעבד בפעוותהון. וכוסא າກວົນ ההוא מומול לעלמו. - עלמו. מאך עלאה קדישא דגניו ביה (ג): (ג-רה.)

ותה הזי רוה דה דהנהו פרות המרי שירה וישרנה הפרות בדרך על כמה דכתיב (שמואל א׳ ו) דרך בית שמש במסלה אחת הלכו הלך וגעו. דא איהו כגוונה דלעילה בשעתה דהיכון חיות נסלי כרסייה לארמא ליה לעילא איכון אמרי תושבחתא דא. ואי תימא אמאי כתיב הכא חדש. והא תדיר האמרי תושבחתה דה. אלה ודהי חדש היהו. וחדש לה הקרי אלה באתחדתותא דסיהר״א כד אתנהירת מן שמש״א (ד) כדין איהו חדש. ודא איהו שיר חדש. הושיעה לו ימינו וזרוע אתערותא דימינא ושמאלא להבלא קדשו. הא לה (ה) ותושבחתא דא כד נסלי כרסייא קא משבחאן דפרות 621120 ()לבית שמ״ש לה כד סלקין וכלה .Spp בית ללך מל ארונא סלקי ברות

כתוב (קהלת א) אין כל חדש תחת השמש. אבל כאן שיר זה חדש הוא והוא תחת השמ"ש. שהרי תחת השמש יהיה. ומה הוא. זו הלבנ"ה שאו תתחדש להיות תחת השמש (۴) מה הטעם. לפי כי נפלאות עשה. ואיזו הן הנפלאות. זה שכתוב הושיעה לו ימינו וזרוע קדשו. הושיעה לו. למי. למדרגה ההיא האומרת שיר הזה. לבעבור שתתמוך בחן בימין המזמור. מתי. בזמן שיקומו מתי עולם ויתנערו מעפר. אז יהיה חדש מה שלא נעשה עוד בזה העולם. רבי יוסי אמר בזמן שיעשה הקב"ה נקמות בעולם בשביל ישראל. אז יהיה נאמר שיר הזה. שהרי אח"כ יתנערו מעפר מתי עולם. ויתחדש העולם בקיום שלם שלא תחיה שליטה למיתה בעולם כמקדם (א-קנג.)

פתח רבי שמעון ואמר שירו לה׳ שיר חדש. למי היו אומרות אותן פרות געות שירו. לכמה מרכבות לכמה ממונים לכמה מדרגות שבאו שמה. ויצאו לקבל פגי הארף, ולהם היו אומרות שירו לה׳ שיר חדש. ומפני מה כאן שיר בלשון זכר. ומשת אמר שירה בלשון נקבה. אלא יען כי שם במשה הארון בלבד [שנקרא] זא״ת יצאה מן הגלות היא עם מחנותיה ולא יותר. ולפיכך את השירה הוזאת בתוכו יצא ובשביל זה שהיה נגנז בתוכו נאמר שיר בתוכו יצא ובשביל זה שהיה נגנז בתוכו נאמר שיר חדש בלשון זכר. כי נפלאות עשה. מה שעשה בפלשתים ומה שעשה באלילים שלהם. הושיעה לו ימינו. למי. לעצמו. מי הוא עצמו. זה אותו המזמור עצמו ורוח עליון הקדוש שנגנז בו (נ): (ג-רא.)

וביא וראה סוד זה שאותן הפרות אמרו שירה כמו שכתוב (שמואל א׳ ו) וישרנה הפרות בדרך על דרך בית שמש במסלה אחת הלכו הלך וגעו. זה הוא כדמיון שלמעלה בשעה שאותן החיות מנשאות כסא הכבוד להרימו למעלה הן אומרות מזמור הזה. ואם תשאל מפני מה כתוב כאן חדש. והלא תמיד אומרות מזמור זה. אלא ודאי חדש הוא. וחדש לא נקרא אלא מזמור זה. אלא ודאי חדש הוא. וחדש לא נקרא אלא מזמור זה. אלא ודאי חדש הוא. וחדש לא נקרא אלא מזמור זה. אלא ודאי חדש הוא. וחדש לא נקרא אלא מזמור זה. אלא ודאי חדש הוא. וחדש לא נקרא אלא מזמור זה. אלא ודאי חדש הוא. וחדש לא נקרא אלא מזמור זה. אלא ודאי חדש הוא. וחדש לא נקרא אלא מזמור זה התעוררות של ימין ושמאל דקבל אותה (כ) ומזמור זה שמומרות החיות כאשר מנשאות הכסא להעלותה לבית השמיש (ו) הוא כדמיון שהפרות העלו את תארון על דרך בית שמש. והכל עולת

זיו הוהר

(h) רצה לומר שהגם שכתוב אין כל חדש תחת העמש. אכל בשיר הזה שהיא המלכות שנקראת שיר ונקראת מזמור על שמ הכתוב למען יומרך כבוד כידוע. בה נראה דכר חוש תחת השמש. והיינו שכומן הגאולה עתידה להיות כקומה התמידי החת השמש. פי תחת התפארת לא תחת נצח והוד אלא שתחיה בשורה אחת חמ"ד מלכורת גבור״ה תחת התפארת, ועל חידוש הוה יאמר כי נפלאות עשה. שימינו דהיינו החסד וורוע קדשו דהיינו הגכורה בחי' שמאל הושיעה לו לבעל גבור״ה תחת התפארת, ועל חידוש הוה יאמר כי נפלאות עשה. שימינו דהיינו החסד וורוע קדשו דהיינו הגכורה אחת חמ"ד מלכורת גבור״ה תחת התפארת, ועל חידוש הוה יאמר כי נתפלת עשה. בימין ובשמאל מהסד ובגבורה מפני שתתעלה לפקום התפארת והתפארת יותעלה תחת הביגה להיות שינוי מקום הזה בתמידות. ודברי רבי חייא עמוקים מאד. והמכין יבין: (נ) בי שם נאמרה השירה לעומת המלכות והשכינה הקרושה עלמא דנוקבא: (נ) פי' ודברי רבי חייא עמוקים מאד. והמכין יבין כו (נ) בי שם נאמרה השרת התפארת יועלה תחת הביגה להיות שינוי מקום הזה בתמידות. ודברי רבי חייא עמוקים מאד. והמכין יבין כו (נ) בי שם נאמרה התפארת ועלה תחת המלכות והשכינה הקרושה עלמא דנוקבא: (נ) פי' הארון הוא בבחי' קדושת המלכות והלוחת שבו מב מרוי לקודשת התפארת עלמא דרכורא. מומור עלמא היינו מדרגת הילכות, ורות ורוח עלאה קדישא דנניו בתוכו חיינו מדרגת התפארת: (ד) פי שהוא הודוגות המלכות עם התפארת לקל ממגו אנות בשע העלוגה. בזמיון מולד הלכנה שהוא חידוש הלבנה שנתחדש בה הכה לקכלת אוו השמשש: (כ) חיינו על דוקה שנקרא שמש: מתציבות התפארת אלית: (ו) פי כאשר החיזת מנשאות לכמא הכבוד אל בית התפארת שנקרא שמש: מתציבות התפארת אלית: (ו) פי כאשר החיזת מנשאות לכמא הכבוד אל בית התפארת שנקרא שנמש:

בסוד אחר. ולפי שבשבת הוא זמן עליית הכסא לעלות למעלה. לכן נתקן מזמור זה לאומרו בשבת. לזמר אליו העם שהוא יחיד בעולם: (ב-קלי:)

**DX** 

ברוא חד סלקא. ובנין דבשבת אישו שליקו דכרסייא לסלקא לעילא. תקונא דתושבחתא דא בשבת איהו. לשנם) ליה עמה יחידה בעלמה: (כ-קלו:)

## 22

פתת

מלך.

637

מלך

CDDD

במספש.

.306

מתמו

**ನ**ಗ –

5

רעו מלך משפט אהב אתה כוכנת מישרים וגו׳. רבי יוסי ואמר. ועו מלך משפע אהב. ועו דא קב״ה. משפע אהב. דא קב״ה. ועו מלך. תוקפא קבייה לאו איהו אלא .DDCD3 דאתתקף ארעה. כד"א (משלי כט) אתקיים Dodna מלך 101 וכנ״כ יעמיד ארץ. D)575 636 כנסת ישראל אהב (א) דלא אתתקנת ברכאן דנסלא וכל לתוכת. 10007 כנין DDED מלך 121 ובג״כ נשלא. לקביל משפש. דילה כמימו 301 תאיבו כד"א מישרים אהבוך. רוא דתרין מישרים. כוכנת כרובים לתתה דכר ונוקבה. דחינון תקונה וישובה דעלמה והה התתר. (ה -רובי) רבי הלעור המר מהן מישרים. דא דרגא עלאה דיעקב שריא בים (ג) הה"ד אתה כוננת מישרים: (א-פו:)

אמר מישה ואהרן בכהניו ושמואל בקראי שמו זגו׳. שמואל רבי שמעון כתיב (במואל א׳ ג) והנער תמן כתיב נער. והכח כתיב משה ואהרן משרת. סים ותניכן שקול ושמואל בקראי שמו. בכהניו שמוחל כנגד משה ואהרן. אי שהול איהו כמשה ואהרן דרגיו מכמה כער. ותו דהא ודאי אמאי כתיב איהו לא הוה מעי אפילו לדרגא ועירא .0587 כל שכן למהוי שהול כתרווייהו. אלא האי קרא הכי הוא. משה ואהרן בכהניו. משה איהו נביאה מהימנא עלאה על כל שאר נביאי. ואהרן בכהניו. איהו כהנא עלאה על כל כהני עלמא. דלא הוה כהנא רבא לכהונה דסליה בדרגא עלאה כאהרן. 121 דאיהו ונבואה והוה נביא וכהן. מאי דלא זכה כהנא אחרא. 160 .010 תימא הא זכריה כהן וכביא **\_\_\_\_\_**, 101 סוה. דכתיב (דה"י כ' כד) וכות לשעתיה כבואה. ירמיה לבשה את וכריה. ואי תימא הא אלהים דכתיב ביה (ירמי׳ ה) בטרם אלרך בבטן ידעתיך. ותו אחרנין (ג) אלא כלהו לא זכו לנבואה ולכהונה עלאה כאהרן. דהא אחרן זכה בנבואה עלאה על כל שאר כהני. ווכה בכהונה על כלהו. ומשה וכה עלאם. אוף שמואל וכה ושמש בכהונה בנבואה בתרווייהו. מה משה הוה קרי וקב"ה אתיב ליה מיד.

וען מלך משפט אהב אתה כוננת מישרים וגו׳. פתח רבי יוסי ואמר. ועז מלך משפט אהב. ועז מלך. זה הקב״ה. משפט אהב. זה הקב״ה. ועז מלך. התוקף של תגבורת הקב״ה אין הוא אלא במשפט. שהרי מתקיימת הארץ. כמש״כ (משלי כט) מלך במעפט במשפט יעמיר ארץ. ולפיכך ועז מלך משפט אהב (ה) שאין כנסת ישראל מתתקנת אלא במשפט. לפי שמשם נשפעת. וכל הברכות שמקבלת משם הוא לוקחת. ולפיכך ועז מלך משפט אהב. שכל השתוקקותה וכל אהבתה היא לעומת המשפט. אתה כוננת מישרים. כמש״כ מישרים אהבוך. זה סוד שני הכרובים למטה זכר ונקבה. שהם התיקון והישוב של העולם. וזה נתבאר. (א-רלב:) רבי אלעזר אמר איזה משרים. זו מדרגה העליונה שיעקב שורה בה (ג) זש"כ

אתה כוננת מישרים: (א-פו:)

משר ואהרן בכהניו ושמואל בקראי שמו וגו׳. אמר רבי שמעון כתיב (שמואל א׳ ג) והנער שמואל משרת. שם כתוב נער. וכאן כתוב משה ואהרן בכהניו ושמואל בקראי שמו. ולמרנו שהי׳ שקול שמואל כנגד משה ואהרן. אם שקול הוא כמשה ואהרן מרוע כתוב נער. ועור שהרי בודאי מכמה מררגות הוא לא היה מגיע אפילו למדרגה הקטנה של משה. כל שכן להיות שקול כשניהם. אלא מקרא זה כך ענינו. משה ואהרן בכתניו. משה הוא נביא הנאמן עליון על כל שאר הגביאים. ואהרן בכהניו. הוא כהן העליון על כל כהני עולם. שלא היה כהן גדול שעלה במררגה עליוגה כאהרן. שהוא זכה לכהונה ונבואה והיה גביא וכהן. מה שלא זכה כהן אחר. ואם תשאל הלא זכריה כהן ונביא היה. אבל זאת נבואתו רק לשעה היתה. שכתוב (דח"י ב' כד) ורוח אלהים לבשה את זכריה ואם תשאל הרי ירמיה שנאמר בו (ירמי׳ א) בטרם אצרך בבטן ידעתיך. ועור אחרים יש (ג) אבל כלם לא זכו לגבואה ולכהוגה עליונה כאהרן. שהרי אהרן זכה בגבואה עליונה על כל שאר הכהנים. וזכה בכהונה על כלם. ומשה זכה בנבואה ושמש בכהונה גדולה. ואף שמואל זכה בשניהם, מה משה היה קורא והקב"ה השיב לו מיר. אף

q1D

#### זיו הוהר

(6) רבי יוסי דורש. עז סלך רא קביה, זו המלכות. משמט אהב דא קביה זה התמארת. ומבאר הענין כי יען שתוקת המלכות אין הוא אלא במשמט. שמטו מקבלת כל סיני שפע. לכן הארץ היינו המלכות מתקיימת במשמט. ועל זה מביא המלכות אין הוא אלא במשמט. שמטו מקבלת כל סיני שפע. לכן הארץ היינו המלכות מתקיימת במשמט. ועל זה מביא הכתוב מלך במשפט יממיר ארץ. ריל שהמלך העליון היינו התפארת ועמיד ארץ היינו המלכות במשפט. במדה הרחמים. ועפייז מכיא הכתוב מלך במשפט יממיר ארץ. היינו המלכות מקבלת כל סיני שפע. לכן הארץ היינו המלכות מתקיימת במשפט. ועל זה מביא הכתוב מלך במשפט יממיר ארץ. ריל שהמלך העליון היינו התפארת ועמיד ארץ היינו המלכות משמט. שלה התפארת הנחמים ארץ היינו המלכות משתוקקת באהבה רבה אל התפארת להודונת איינו המלכות משמט שלים המלכות משתוקקת באהבה רבה אל התפארת להודונים. עמו לקבל ממנו שפע העליונה. וכוה יוכן כל המאמר : (כ) דרנא דיעקב זה התפארת. וענין הכהוב כך הוא. אתה. זה התפארת. כוגנת הנהגת העולם על פי מישרים. על פי רהמים. שאין נומה לימין ביותר ולא לשמאל ביותר. אלא בקו של מישור הגבריע בין תסד וגבורה. וזהו סדת הרהמים : (ג) כמו מנחס אלעור ואיתמר :

10 12

לשון הוהר

תהלים צמ-ק

אף שמואל כתיב ביה (שמואל א׳ יג) הלא קליר חטים היום אקרא אל הי ויתן קולות וגו׳. אבל לא סליק לדרגה עלאה כמשה. מה אהרן הוה משמש בכהונה GE"G. שמואל ດເກ 133 ຣກຣກ 510 המי הב״ה (ד) אבל לא סליק בשמושא עלאה כאהרן. ומלה הוא. תלתא איכון הכי דסוו כבימי מסימכי ושמשו בכהונה. חד משה חד אהכן 161 םמואל. ומל מסיך 65 שמואל 65 6120 בכהונה. 636 אמכא בכסונס. 5057 515 1001 אבל לאו הכי. דהא כתיב (ירמיה א) מן ילמיהו הכהנים אשר בענתות. מן הכהנים הוה אבל לא שמש. ושמואל ביומי דעלי שמש. ומשה ומכא 555 קלא איכון שבעת ימי מלואים שמש. שמואל לנער זכה דכתיב (במואל א׳ א) והנער נער. וכתיב (בס ג) והנער דרגא משרת. ובגין דקיימה בההי שמואל 1771 איהו כמשה ואהרן (ה) מאן דנטיל לההוא נער ווכי .0'3 175 דקיימי עלאין דרגין באיכון け משה ותהרן: (כ-קמת .)

אף שמואל כתוב בו (שמואל אי יב) הלא קציר חטים היום אקרא אל ה׳ ויחן קולות וגו׳. אבל לא עלת למדרגה עליונה כמשה. מה אהרן היה משמש בכהונה שמואל היה משמש לפני הקב״ה. אף לפוי הקב"ה (ז) אבל לא עלה בשמוש עליון כאהרן. וענין הכתוב כך הוא. ששלשה הם שהיו נביאי אמת ושמשו בכהונה. אחד משה אחד אהרן ואחד שמואל. ואם

לשון קודש

לא משך זמנו בכהונה. תשאל הלא שמואל והיה מוטב לחשוב אחר שהיה משמש בכהונה. ומי הוא. הרי ירמיהו. אבל לא כן. שהרי כתוב (ירמיה א) מן הכהנים אשר בענתות. מן הכהנים היה אבל לא שמש. ושמואל בימי עלי שמש. ומשה שמש זמן אחד בכל אותן שבעת ימי המלואים. שמואל זכה למדרגת נער שכתוב (שמואל א' א) והנער נער. וכתוב (שם ג) והנער שמואל משרת. ולפי שנתעלה לעמוד במדרגה זו ודאי הוא כמשה ואהרן (ס) מי שנתקרב לנצר ההוא וזכה בו. הוא זוכה באותן מררגות עליונות שעמדו בהן משה ואהבן: (ב-קמת .)

# P

עבדן את ה׳ בשמתה באו לפניו ברננה וגר. רבי יוסי פתח ואמר. כתוב עבדו את ה׳ ביראה וגילו ברעדה. וכתוב עברו את ה׳ בשמחה באו לפניו ברננה. בוא וראה כל אדם שבא לעבור לו להקביה בבקר ובערב. צריך לשבוד לו להקב״ה בבקר כאשר עולה מאור היום. והתעוררות של צד הימין נתעורר בעולם. אז צריך האדם להתקשר בימינו של הקב״ה ולעבוד לפניו בעבודת התפלה. לפי שהתפלה תחוק התוקף למעלה. ותמשיך ברכות מעומק העליון לכל העולמות. ומשם נמשכות הברכות לתחתונים. ונמצאו העליונים והתחתונים מתברכים בזאת עבודת התפלה. עבודת התפלה היא שצריך האדם לעבוד לפני הקב״ה בשמחה וברננה. להכליל להשכינה הקדושה ביניהם. ואח"כ לכוון היחוד כראוי. שכתוב דעו כי ה׳ הוא האלהים. זה סור היחוד בסוד העבודה. ועם כל זה צריך האדם לעבור לפני הקב״ה בשמחה. ולהראות שמחה בעבודתו. ושתי אלה שמחה ורננה הן כנגד שתי התפלות. שני קרבנות תמידין ליום כנגד שתי אלה שמחה ורננה. שמחה בצפרא ורננה ברמשא. וע"כ את הכבש אחד תעשה בבקר ואת הכבש השני תעשה בין הערבים. ולכך תפלת ערבית היא רשות. לפי שבומן הלילה נחלק טרף לכל החילות. ואין אז הזמן להמשיך שפע אלא ליתן מזון. וביום היא מתברכת משני צדדים האלה בפקר ובערב מתוך שמחה ורגנה. ובליקת

יוסי פתח ואמר. כתיב עבדו את ה׳ ביראה וגילו ברעדה. וכתיב עבדו את ה׳ בשמחה באו לפניו ברננה. תח חזי כל בר נש דחתי למפלח ליה לקב״ה ובפניא. בעי למפלח ליה לקב״ה בלפרא 67953 72 סליה אתער ימינא דסמל ואתערותא נהורה. כדין בעי ב״כ לאתקשרא בימילא בעלמא. דקב״ה ולמפלח המיה בפולחנה דללותה. בנין דללותה החסין הוקפא לעילא. ואמשיך ברכאן מעומקא עלאה לכלהו ברכאו למסיר עלמין. והשתכתו לתתאי. ומתמן בההוא מתברכאן ותתחין עלאין דללותה. פולהכת דללותה דקה בעי ב״כ למפלח קמי קב״ה פולהכה צילייהו. וברננה. לאכללא לכנסת ישראל 00053 ולבתר ליחדה יחודה כדקה חזי. דכתיב דעו כי ה׳ הוה האלהים. דא רוא דיחודא ברוא דפולחנא. ועם כל דא בעי בר כם למפלה קמיה דקב"ה בחדוה. ולאחואה חדוה בפולהניה. ואלין לקבל תרין שמחה ורננה תרין תריו להבל ליומא ללותין. תרין קורבנין אליז שמחה בלפרה ורננה ברמשה. שמחה ורככה. וע"ד את הכבש אחד תעשה בבקר ואת הכבש っこつ תעשה בין הערבים. וע״ד ללותה דערבית רשות היהי. בגין דההיא שעתא מחלהא ערפא לכל הילהא. ולאו שעתה להתברכה הלה למיהב מוונה. וביממה היה מתברכת מתרין פערין אלין בלפרא וברמשה מנו שמהה ורכנה. ובלילס

עבדו את הי בשמחה באו לפניו ברננה וגוי. רבי

### זיו הוהר

(ז) יש מקשים הלא שמואל לוי היה ולא כהן. ומתרצים שהיה עובר במשכן עבודה המותרת בז' והיה עוור לבני עלי באותן עבודות: (ה) כוונתו בענין סדרנת נער היא קרושת הסלאך הנדו? והנורא שנסרא סטים וסבונת בשם נער כירוע. והיתה אתקרבוא לשמואל אליו ועל ירו נשמע לשמואל נבואה ורוח הקורש : - לשמואל אליו

12

11

ובלילה תחלק ברכות לכלם כראוי. זש״כ (משלי לא) ותקם בעוד לילה ותתן טרף לביתה וגו׳: (א-רכט:)

ואם תשאל אם כן כל מי שהוא בצער ובצרה שאין לבו יכול לשמוח. ומתוך דוחקו נצרך לו לבקש רחמים לפני מלך העליון. אם כן לא יתפלל תפלה כלל ולא יכנס בעצבות כלל. שהרי אין לבו יכול לשמוח וליכנס לפניו בשמחה. איזו תקנה יש לו לאדם הזה. אלא וראי הרי למדנו כל השערים ננעלו ונסגרו. ושערי דמעות לא ננעלו. ואין דמעות אלא מתוך צער ועצבות. וכל אותן הממונים על שערים האלה כלם משברים הרי כפור ומנעולים ומכניסים אותן הדמעות. וזאת התפלה נכנסת לפני מלך הקרוש. השכינה הקרושה יש לה צער מאותו העצב ובכן והצרה של אדם ההוא. כמש״כ (ישעי׳ סג) בכל צרתם דו צר. ומפני שתשוקת עודם העדיון ההוא אד השכינה הקדושה הוא כתשוקת הזכר תמיד אל הנקבה. וכאשר המלך נכנס אל המטרונה מוצא אותה בעצבות. אז כל מה שהיא מבקשת נמסר בירה. זהאיש ההוא ותפלה ההיא אינה חוזרת ריקם. שהקב״ה מרחם עליו. אשרי חלקו של אותו אדם ששופך דמעות לפני הקב"ה בתפלתו: (ב-קסה )

פתח רבי יהודה ואמר. עבדו את ה׳ בשמחה. כך למדנו שכל העבודות שצריך האדם לעבור להקב"ה צריך להיות בשמחה ברצון הלב. בשביל שתהיה נמצאת עבודתו בשלמות. ואם תשאל האם עבודת הקרבנות ג״כ כך הוא. הרי לא אפשר. לפי שזה האיש שעבר על מצות רבונו על מצות התורה וחוזר בתשובה לפני רבונו. באיזה פנים יעמוד לפניו. הלא וראי ברוח נשברה ברוח עצבון. איה היא השמחה איה היא הרננה. אלא שם למדנו זה האיש שהטא לפני רבונו ועבר על מצותיו. והוא בא להקריב קרבן ולתקן עצמו. הוא צריך להמצא ברוח נשברה ברוח עצבון. ואם הוא בוכה זה טוב מהכל. הלא שמחה הלא רננה לא נמצא. אלא במה נתתקן באותן כהנים ולוים. שהרי הם משלימים שמחה ורננה בעבורו. שמחה בכהן נתקיים. לפי שהוא רחוק מן דין תמיד. והכהן צריך להמצא תמיד בפנים מאירות ובשמחה יותר מכלם. שהרי הכתר שלו גורם כך. רגנה בלוים. וכך הוא שהרי הלוים נמצאים על השיר לעולם כמו שנתבאר. ואלו עומדים אצלו ובהם נשתלם העבודה להקב"ה. הכהן עומר אצלו ומכוון כונות בשמחה ברצון הלב לייחד שם הקדוש כראוי. והלוים בשיר. זבכן כתוב דעו כי ה׳ הוא אלהים. זה הוא קרבז לקרב רחמים בדין ונמתק הכל. ועכשיו שאין לנו קרבן מי שחטא לפני רבונו וחוזר בתשובה אליו. ודאי במרירות הנפש בעצבות בבכיה ברוח נשברה איך יקיים שמחה ורננה. הרי לא נמצאו אצלו. אלא כך נתבאר שהתשבחות לרבונו ושמחתו עם התורה ורננה של לימודו התורה זאת היא שמחה ורננה : (ג-ח.) רבי אלעזר אמר כתוב אחד אומר עבדו את ה׳ בשמחה. וכתוב אחד אומר עבדו את ה׳ ביראה וגילו ברערה. מה בין זה לזה. אלא כאן בזמן שישראל שרוים בארץ הקדושה. וכאן בזמן שישראל נמצאים 12

12

ובלילה שליגה ברכהן לכלה כדקה תוי. ההידר (משלי לה) ותקם בעוד לילה ותתן ערף לביתה ונוי : (א-רכט:)

ואי תימא אי הכי האי מאן דאיהו בלערא ובדוחהא דלא יכיל למחדי לבים. ומגו דוחקים אית ליה למתבע קמי מלכא עלאה. אי הכי לא יללי ללותא ר המיו יכיל 63 ייעול בעליבו כלל. דהא 651 355 למחדי לביה ולאטלא קמיה בחדוה. מאי תקונא אית ליה להאי ב״נ. אלא ודאי הא תניכן כל תרעין כנעלו ואסגירו. ותרעין דדמעין לא אסגירו. ולית דמעה אלא מגו לפרא ועליבו. וכל איכון דממכן על איכון תרעין ועיילין ומכעולין בזיזין מתברין כלהו אינון דמעין. והאי ללותא עאלת קמי מלכא קדישא. כדין ההוא אתר אית ליה דוחקא מההוא עליבו ודוחקה דההוה ביינ. כד"ה (ישניי סג) בכל לרחם ותיאובתיה דההוא עלמת עלאה לגבי האי ذا ذר. לגבס תדיר דתיאובתיה כדכורא אתר דנוקבא. וכד מלכא עאל לגבי מטרוניתא אשכח לה בעליבו. כדין כל מאי דאיהי בעאת אתמסר בידהא. וההוא בר נש וההיא ללותא לא אהדר בריקניא. וקב"ה עליה. זכאה חולקיה דההוא ב״כ דאושיד סיים דמעין קמי קב״ה בללותיה: (כ-קסה.)

פהח רבי יהודה ואמר. עבדו את ה׳ בשמחה. הכי אוליפנא דכל פולחנא דבעי ב״נ למפלח לקב״ה כגיו .6537 ברעותא בהדוותה כטי פולחכא מימא 161 בשלימו. פולהניה דיפתכת ההוא אפשר. דהא הכי הוא. הא לא דקרבנה ב״נ דעבר על פקודא דמאריה על פקודא דאורייתא ותב 60 קמיה. במאן אנפין יקוס מאריה. להמי ודאי ברוה תבירא ברוח עליבא. אן היא שמחה אן היא רננה. אלא תמן הניכן ההוא ב"כ רחמי לקרצא וממ מאריה ועבר על פקודוי. קמי קרבנא ולתקנא גרמיה. ברוח תבירא ברות עליבא 60 מכלא. שפיר 'D3 101 לאבתכחא. בטי במחה הה רננה לה השחכח. אלה במהי התהן. בסני כהני וליואי. דהא איכון אשלימו שמתה ורכנה בגיניה. שמחה בכהנא אתקיים. בגין דהוא רמיקא מן דיגא תדיר. וכהנא בעיא לאשתכחא תדיר באנפין נהירין וחדאן יתיר מכל עמא. דהא כתרא דיליה גרים. רננה בליואי. והכי הוא דהא ליואי משתכתין על שיר לעלמין כמה דאוקמוה. ואלין היימין עליה ובהו אשתלים פולמנא לקב"ה. כהנא קאים עליה ומכוון מיליו בחדוותא ברעותה ליחדה שמה קדישה כדקה יהות. וליוהי בשיר. כדיו כתיב דעו כי ה׳ הוא אלהים. דא הוא הרבו להרבא רחמי בדינא ומתבסם כלא. והשתא דלא אשתכת לגביה. מאריה ותב דחטי קמי קרבנה מחו ודאי במרירו דנפשא בעליבו בבכיה ברות תבירא היאך אוקים שמתה ורננה. הא לא אשתכתו גביה. אלא אוקמוה דתושבחן דמאריה ותדוותא דאורייתא הכי ורכנה דאורייתא דא הוא שמחה ורכנה : (ג-ח.) רבי אלעזר אמר כתוב אחד אומר עבדו את ה׳ בשמחה. וכתוב אחד אומר עבדו את ה׳ ביראה

וגילו ברעדה. מאי בין האי להאי. אלא כאן בומנא דישרא! שראן בארעא קדיבא. כאן בומנא דישראל 1675

לשון הזהר

תהלים ק-קא

לשון קודש

189 73

שראן בארעא אחרא. ועבדו את הי בשמח״ה. דא כנשת ישראל בומנא דאיהי שריא בארעא קדישא.] עבדו את ה׳ בירא״ה. דא כנסת ישראל בומנא דאיהי בגלותא ניני עממיא (א) אמר רבי יהודה והא כתיב (ישעי׳ נא) כי בשמח״ה תלאו. ודא היא כנסת ישראל. וכיון דאמר תלאו הא מן גלותא הוא ואתקרי שמח״ה. א״ל ודאי הכי הוא דכל זמנא דאיהי בגלותא ושכיבת לעפרא לא אתקרי שמחה. עד ייתי לגבה ויוקים לה דקב״ה מעפרא. ויימא התנערי מעפר וגו׳. קומי אורי וגו׳. ויתהברון כחדא. כדין חדוותא אתקרי חדוותה דכלה. וכדין בשמח״ה תלאו ודאי. וכדין כמה חיילין יפקון לקבלה דמטרוניתא לחדוותא דהלולא דמלכא. כד"א ההרים והגבעות יפלחו לפניכם רנה. וכתיב כי הולך לפניכם ה׳ ומאסיפכם אלהי ישראל: (ג-קית.)

ואית דמתני הכי. שמח"ה דא כנסת ישראל. הא אוקמוה כדכתיב יכי ושמח״ה בשמחה תלאו וגו׳. וומיניו ישראל לנפקא מן גלותא בההיא שמח״ה. ומאי איהי. כנסת ישראל. וע״ד עבדו את ה׳ בשמח״ה. כמה דכתיב בוא״ת יבא אהרו אל הקדש. וכלא חד. בתו לפניו ברננה. דא שלימו דילה. דשמחה בלב ורכנה בפה. שלימו יתיר. דשלימו דההיא ודא הוא שמח״ה הא אשתמודעא והא ידוע. ודא הוא תקונא דב"כ לקמי מאריה. כדין דעו כי הי הוא אלהים. 703 וכלה מלפ דבעי אתיא. לבתר ליחדה שמה קדישה עדקה יהות. ולקשרה דה בדה למהוי כלה תד. דה הוא פולחנא דקב״ה : (ג-ח:)

5

אישב בקרב ביתי עשה רמיה דבר שקרים לא זכון לנגד עיני. אמר רבי שמעון זכאה הוא בר כש דידע למפתי ליה ולמפלה למאריה ברעותא ובכוונא דלצא. ווי ליה למאן דאתי למפתי למאריה בלבא רחיקא ולא גרעותא. כד"א (תהלים עת). ויפתוסו בפיהם ובלשונם יכובו לו ולבם לא ככון עמו.. וע"ד בעי ב"ג לאדבקא נפשיה ורעותיה במאריה. ולא ייתי לגביה ברעותא כדיבא. בגין דכתיב דובר שקרים לא יכון לנגד עיני. מסו לא יכון.. לא בעינא דיתתקן אי אתי ליחדא שמא קדישא ולא מימד ליה כדקא יאות: (נ-קנת.)

12

נמצאים בארצות אחרות. [עברו את ה' בשמח"ה. זו כנסת ישראל בזמן שהיא שורה בארץ הקרושה.] עבדו את ה' בירא"ה. זו כנסת ישראל בזמן שהיא בגלות בין האומות (6) אמר רבי יהודה והלא כתוב (ישעי נא) כי בשמח"ה תצאו. וזו היא כנסת ישראל. וכיון שאמר תצאו הרי זה מן הגלות ונקראת שמח"ה. א"ל ודאי תצאו הרי זה מן הגלות ונקראת שמח"ה. א"ל ודאי נקראת שמחה. עד שהקב"ה יבא אליה ויקימה מן נקראת שמחה. עד שהקב"ה יבא אליה ויקימה מן נקראת שמחה. עד שהקב"ה נקראת שמחת הכל. העפר. ויאמר התנערי מעפר וגו׳, קומי אורי וגר׳, העפר. ויאמר התנערי מעפר וגו׳, קומי אורי וגר׳, העפר. ויאמר התנערי מעפר וגו׳, במש"כ ההרים והגבעות ואז בשמחיה תצאו ודאי. ואז כמה חילות יצאו כנגד המטרונה לשמחת כלילת המלך. כמש"כ ההרים והגבעות יפצחו לפניכם ה׳ ומאסיפכם אלהי ישראל : (ג-קיה.)

ויש למדו באופן זה. שמח״ה זו כנסת ישראל. ושמח״ה הרי נתבאר כמו שכתוב כי בשמחה תצאו וגו׳. ועתידים ישראל לצאת מן הגלות בשמח״ה ההיא. ומה היא. זו כנסת ישראל. וצ״כ עבדו את ה׳ בשמח״ה כמו שנאמר בזא״ת יבא אהרן אל הקדש. והכל אחד. באו לפניו ברננה. זהו שלימות שלה. שהשמחה בלב ורננה בפה. וזה הוא שלימות יותר. כי השלימות של ורננה בפה. וזה הוא שלימות יותר. כי השלימות של אדם לפני רבונו. ועל זה כתוב דעו כי ה׳ הוא אלהים. אדם לפני רבונו. ועל זה כתוב דעו כי ה׳ הוא אלהים. והכל עולה באופן אחד. שנצרך אחר השמחה והרננה והכל עולה באופן אחד. ולקשור זה בזה להיות הכל לייחד שם הקדוש כראוי. ולקשור זה בזה להיות הכל אחד. זאת היא עבודת הקב״ה: (ג-ח:)

X7

לא ישב בקרב ביתי עשה רמיה דבר שקרים לא יכון לנגד עיני. אמר רבי שמעון זכאי הוא האדם שיודע לפתות לו ולעבוד לרבונו ברצון ובכונת הלב. אוי לו למי שבא לפתות לרבונו בלב רחוק ולא ברצון. כמש״כ (תהיים עוז) ויפתוהו בפיהם ובלשונם יכזבו לו ולבם לא נכון עמו.. וע״כ צריך האדם להדבק יכזבו לו ולבם לא נכון עמו.. וע״כ צריך האדם להדבק נפשו ורצונו ברבונו. ולא יבא אליו ברצון שקר. לפי שכתוב דובר שקרים לא יכון לנגד עיני. מהו לא יכון.. אין רצוני שיתתקן אם הוא בא ליחר שם הקדוש ואין מיחדו כראוי: (ג-קכא.)

ועוד

זיו הזהר

101

13

לשון הזהר

ועוד בזמן שישראל משקרים בתורת אמת נאמר בו (דניאד ח) יתשלך אמת ארצה. מהו ארצה. זו השכינה. ובזמן שישראל מקיימים תורת אמת נאמר בו (תחלים מה) אמת מארץ תצמח. ובגלות נאמר (ישני' נט) ותהי האמת נעדרת. והשקר שולט בעולם. ובזמן שנתתקן האמת ויתעלה למקומו ימחה השקר מן העולם. זש"כ משלי יב) שפת אמת תכון לער ועד ארגיעה לשון שקר. כוננת לא כתיב אלא תכון לעד. וכאשר אמת תכון עד בכון ועד ארגיעה לשון שקר. מי האמת. זה התפארת עמוד האמצעי. השכינה שלו (מלאכי ב) תורת אמת היתה בפיהו. ומי השקר. זה סמא"ל. בזמן שהאמת שולט נעבר השקר מן העולם. ברא אלהים לעשור סופי תיבות אמית. וכן גם ברא אלהים את. כי בו ברא העולם ועל שמו נקרא ומתקיים כל העולם. והאמת הוא גושא העליונים והתחתונים : (ת״ו תס״ג)

קב

תבלה לעני כי יעטף ולפני ה׳ ישפך שיחו. אמר רבי שמעון כל תפלה ישראל תפלה היא. ותפלת העני היא עליונה מכלן. מה הטעם. לפי שהיא עולה עד כסא הכבוד של המלך ונעשית עטרה בראשו. והקב״ה מתפאר בזאת התפלה בודאי. תפלת העני תפלה נקראת (ה) עטוף זה אינו עטוף של בגד הוא. שהרי אין דו. אדא כתיב כאן כי יעטף. וכתיב שם (אימה ב) העטופים ברעב (ג) ולפני ה׳ ישפך שיחו. שיצעק לפני רבונו. וזאת התפלה תכון לפני הקב״ה. לפי שהעולם מתקיים בזכות העני כאשר אין נמצאים עמודי עולם אחרים בעולם. אוי למי שזה העני יצעק עליו לרבונו. לפי שהעני קרוב לכלך יותר מכלם., שכתוב קרוב ה׳ לנשברי לב. וכתוב (משלי כב) כי ה׳ יריב את ריבם וגר׳. לפי שהאפטרופס שלהם הוא התקיף והמושל על הכל. שאינו נצרך לעדים ואינו נצרך דדיין אחר ואינו דוקח משכון כדיין אחר. ואיזה משכון הוא לוקח. נפש האדם. שכתוב וקבע את קובעיהם נפש: עוד אמר תפלה לעני. כל מקום שנזכר תפלה ענין עליון הוא (ג) שהיא עולה למקום עליון תפלה של ראש. הן התפלין שהמלך מניח אותן (ז): (ב-סו:) רבי יוסי אמר תפלה לעני כי יעטף וגו׳. מקרא

זה נתבאר בכמה מקומות. אבל דוד המלך אמר זה כאשר הסתכל וראה והבין בעניגי העני. ונתן אל לבו כשהיה הולך ובורח מפני חותנו אז אמר זה תפלה לעני. זאת היא התפלה שהעני מתפלל לפני הקב״ה. וזאת היא התפלה שמקרמת לכל תפלות שבעולם. כתיב 1XD

ותו בומנה דישרהל משקרין בתורת המת הרצתי ביה (דניאל ח) ותבלך אמת ארלה. מהו ארלה. דא שכינתא. ובומנא דישראל מקיימין הורה אמת אתמר בים (ההלים מה) אמת מארץ הלמה. וכגלותא אתמר (ישני׳ נט) ותהי האמת נעדרת. ושקרא שלטא בעלמא. ובומנא דאתתקן לאתריה אתמחי שהרא מעלמא. הה"ד אמת ואסתלה (משלי יג) שפת אמת תכון לעד ועד ארגיעה לשון שקר. תכוו כוננת לא כתיב אלא תכון לעד. [כד אמת אמת. דא לעד כדין] ועד ארגיעה לשון שקר. מאן הורת (מלאכי ב) עמודה דהמלעיתה. שכינתה דיליה אמת היתה בפיהו. ומאן שקר. דא סמא"ל. בומנא דאמת שלפא אתעבר שקרא מעלמא. ברא אלהים לעשות סופי תיבין אמית. אוף הכי ברא אלהים את. דביה ברא עלמא ועליה אתקרי וקיימא כל עלמא. וממת איהו סביל עילאין ותתאין: (חיו חסיג)

רופלה לעני כי יעסף ולפני ס׳ ישפך שיחו. 755 רבי שמעון כל ללותה דישראל ללותה. וללותא דעני עלאה מכלהו. מאי סעמא. בגין דהאי סלקא עד כורסי יקרא דמלכא ואתעשר ברישיה. וקביה משתבה בהאי ללותא ודאי. הפלה דעני תפלה אהרי (א) כי יעטף. עטופא דא לאו עטופא דכסו הוא. דהא לית ליה. אלא כתיב הכא כי יעטף. וכתיב התם (אינה ג) העטופים ברעב (י) ולפני ה׳ ישפך שיחו. דיקבל קב״ה. בגין המי מאריה. ודא ניחא ליה קמי דעלמא מתקיימא ביה כד לא אשתכחו שאר קיימי עלמא בעלמא. ווי למאן דהאי מסכנא יקבל עלוהי למאריה. בגין דמסכנא קריב למלכא יתיר מכלהו.. דכתיב קרוב ה׳ לנשברי לב. וכתיב (מבלי כי ס׳ יריב תהיפת בגין דאפטרופא דילהון את ריבס וגו׳. ושלימה על כלה. דלה הלמריך מהדי ולה הלמריך לדיינה אחרה ולה נסיל משכונה כשאר דיינה. ומאי משכונה נסיל. נשמתא דבר נש. דכתיב וקבע את קובעיהם נסש: תו אמר תסלה לעני. כל אתר דאקרי תסלם מלה עלאה היא (ג) דהיא סלקא לאתר עלאה תפלם דרישא. איכון הפלי דמלכא דאכה להו (ד): (כ-פו:)

רבי יוסי אמר תפלה לעני כי יעסף וגו׳. האי קרא אוקמוה בכמה אתר. אלא דוד מלכא אמר דא ואסתכל ביס דמסכנא. כד הסתכל וחמה במלי דא מפלס כד הוה אויל וערק מקמי המוי אמר לעני. דא היא ללותא דבעי מסכנא קמי קב״ה. ודא ללותא דאקדימת לכל ללותהון דעלמא . כתיב 620

#### זיו הזהר

(6) פר על שם השבינה הקדושה : (3) לפי זה המשמעות כי יעטף כמו כי ירעב : (3) שזה רמז על השבינה שנקראת הפלה נהוא נהטרות עדי הפרות ושראים או המשמעות כי יעטף כמו כי ירעב : (1) שזה רמז על השבינה שנקראת הפלה ין היא נתעלית עיי תפלות ישראל אל התפארת: (ז) כל מבין יבין שכאן יש הסרון. ונראה לפע"ר שכן צריך להיות. רהיא סלקא לאתר עלאה [ודא היא תפלה של יד לאתהברא עם תפלה למשה דאיהו] תפלה דרישא אינון תפלי דמלכא דאנה לתו. ואס נרצה לדחוק ולפרש בלי הסרון יש לומר כוונתו. דהיא סלקא לאתר עלאה תפלה דרישא. כמו לתפלה דרישא. והכי יירושו שהיא היינו התפלה לעני זו המלכות עולה לאחר עלאה לתפלין של ראש שהם התפלין שהמלך זה התפארת מנימ אוהן :

לשון הוהר

תהלים קב

לשון קודש

191 12

הכא תפלה לעני. וכתיב התם תפלה למשה איש האלהים. מאי בין האי להאי. אלא דא תפלה של יד ודא תפלה של ראש. ולית לאפרשא בין האי תפלה לעני ובין תפלה למשה איש האלהים. דתרווייהו שקילין כחד. וע"ד ללותא דעני אקדימת קמי קב"ה מכל ללותין דעלמא. בגין דכתיב (מסנים ככ) כי לא בזה ולא שקך עלות עני וגו׳. תא חזי תפלה לעני דא תפלה של יד. דעני אתדבק במסכנותיה כמאן דלית ליה מגרמיה כלום : ד"א תפלה. דא משה. לעני. דא דוד. כי יעטף. כד אתכסיא **סיהר"א ואתכסי שמש"א מינה. ולפני** ס׳ ישפר שיחו. בגין למתחברה בהדי שמש"ה : (ה-קסח :)

רבי אבא אמר תפלה לעני כי יעסף. כי יתעסף ליה. מהו כי יעפף (ה) אלא איהו עביד מכעי עמופא לכל ללותין דעלמא. ולא עאלין עד דללותא דיליה עאלת. וקב״ה אמר יתעטפון כל ללותין. וללותא דא תיעול לגבאי. לא בעיגא דיכא 13 650 דידוכון ביככא. קמאי ליהוו תרעומין דיליה. אכא והוא בלמודלא. וקב"ה אתייחד בלחודוי באיכון תורעמין דהאי ללותא. דכתיב ולפני ה׳ ישפך שימו. לפני ה׳ ודאי. כל חילי שמיא שאלין אלין לאלין קב״ה במאי אשתדל. אתעסק במאי אתיסדא וממליו בתיאובמא במאכין [תביריו] דיליה (ו) 65 כלהו ידעי מאי אתעביד מהאי ללותא דמסכנא ומכל אינון תורעמין דיליה. דלית תיאובתא למסכנא אלא כד שפיר דמעוי בתורעמו קמי מלכא קדישא. ולית תיאובתא לקב״ה אלא כד מקכל לון דאושדי איסי 170 קמים. ללותה דעביד עסופה לכל ללותין דעלמה : (ו-קוה.)

תפלה לעני כי יעטף וגו׳. דוד מלכא חוא דכלהו ללותין מתעטפין קדם מלכא. ולא עאליו עד דייעול ללותא דעני. בגין דא אמר תפלה לעני כי יעסף. דעטיף כל ללותין קדמאי עד דעאל ללותיה דעני.. ובגין דללותא דעני אקדים לכלהו לריד בר נש למהוי כעני לתרעא דמלכא בללותא דעמידה בכל שיתא יומין דחול. בגין דבהון שכינתא איהי ענייה. ויתעטף דמלוה בעיטופא כעני. ויהא בתפלין כחביוו לתרעא דהיכלא דאיהו אדנ״י. דהכי סליק לחושבן היכ"ל [ותרע"א] (י) ודא איהו אדני שפתי תפתח. וכד אפתח פומיה בללותה דערבית נשרה קה נחית ביומין דחול לקבלה בגדפהא ללותא דליליא. ודא בוריאל דאתקרי אוריאל מסשרא דחסד ונוריא"ל מסשרא דגבורה. דאיהו נור דליק דאתמר ביה (דניאל ז) נהר דיכור נגיד ונפיק מן קדמוהי. ובללותה דשחרית נחית אריה לקבלה ללותיה דב״נ בדרועוי וגדפוי. דארבע גדפין לכל חיה. ודא מיבאל. ובללותה דמנחה נחית הור לקבלה ללותה בקרנוי וכנדפוי. ודמ נבריאל, ובשנת נחית קב״ה בתלת פבהן לקבלא בת יחידא בהון. ודא רוא דשבת ש-בת. דבתלת

כאן תפלה לעני. וכתיב שם תפלה למשה איש האלהים. מה בין זה לזה. אלא זו תפלה של יד וזו תפלח של ראש. ואין להפריד בין זאת תפלה לעני ובין תפלה משה איש האלהים. ששתיהן שקולות כאחת. וע״כ תפלת העני תקדים לפני הקב״ה מכל תפלות שבעולם. לפי שכתוב (תולים כב) כי לא בזה ולא שקץ ענות עני וגו׳. בוא וראה תפלה לעני זו תפלה של יד. שהעני נדבק בעניותו כמי שאין לו מעצמו כלום: ד״א תפלה. זה משה. לעני. זה דוד. כי יעטף. כאשר נתכסית הלבנ״ת והשמ״ש נסתר ממנה. ולפני ה׳ ישפך שיחו. בשביל להתחבר עם השמ״ש: (א-קסחו)

רבי אבא אמר תפלה לעני כי יעטף. כי יתעטף הי׳ צריך לומר. מהו כי יצטף (ה) אלא שהוא צושה עטוף לכל התפלות שבעולם. ואין נכנסות עד שתפלת העני נכנסת. והקב״ה אומר יתאחרו כל התפלות. וזאת תפלה תכנס לפני לראשונה. לא נצרך כאן בית דין **ה** שידונו בינינו. לפני יהיו תרעומות שלו. אני והוא בלבדנו. והקב״ה מתיחד בלבדו באותן התרעימות שבזאת התפלה. שכתוב ולפני ה' ישפך שיחו. לפני ה' בוודאי. כל חילות השמים שואלים אלו לאלו במה עוסק הקב״ה במה מתענן. ואומרים שהוא מתיחד בהשתוקקות עם כלים [נשברים] שלו (ו) כלם אין יודעים מה שנעשה מזאת תפלת העני ומכל אותן תרעומות שלו. שאין הנאה לעני אלא כאשר שופך דמעות בתרעומתו לפני מלך הקדוש. ואין הנאה להקב״ה אלא כאשר מקב? אותן הדמעות ששפך לפניו. וזאת היא התפלה שעושה עטוף לכל התפלות שבעולם: (ג-קצה.)

תפלה לעני כי יעטף וגו׳. דוד המלך ראה שכל התפלות מתאחרות מלפני המלך. ואינן נכנסות

עד שנכנסת תפלת העני. בשביל זה אמר תפלה לעני כי יעטף. שמאחר לכל תפלות הראשונות עד שנכנסת תפלת העני.. ויען כי תפלת העני מקדמת לכלן צריך האדם להיות כעני לפני שער המלך בתפלת העמידה בכל ששת ימי החול. לפי שבהם השכינה היא עניה. ויתעטף בטלית של מצוה כעני. ויתלבש בתפלין לעמוד כאביון לפני שער ההיכל שהוא ארנ״י. שכך הוא צולה למספר היכ"? [ותרע"א] (ו) וזהו אדני שפתי תפתח. וכאשר פותח פיו בתפלת ערבית נשר יורד בימי החול לקבל בכנפיו תפלות הלילה. וזה נוריאל שנקרא אוריאל מצד החסד ונוריא"ל מצד הגבורה. שהוא נור דולק שנאמר בו (דניאי ז) נהר די נור נגיד ונפיק מן קדמוהו. ובתפלת שחרית יורד אריה לקבל תפלות האדם בזרועותיו וכנפיו. שארבע כנפים לכל חיה. וזה מיכאל ובתפלת המנחה יורד שור לקבל התפלות בקרניו ובכנפיו. וזה נבריאה. ובשבת יורד הקב״ה בשלשת האבות לקבל בת היחידה בהם. וזה סוד השבת שבת.

שבשלשת

### זיו הומר

(ד) שהרי כי יעטף משמע לאחרים : (ו) אלו העניים נשברי לב: (ו) היכ"ל בגי׳ אדניי. וכמילואיו בגי׳ תרע"א כזה אל"ף דלית גרץ יויד. ווה רמו על היכל ושער ההיכל: -- שיבת. ג' ראשים של השיין מרמו על ג' האבות:

דשון קודש תהלים קב-קג

לשון הוהר

שבשלשת האבות מקבל הקב״ה את התפלה שהיא כת היתירה שלו: (י״ח)

מנה אל תפלת הערער ולא בזה את תפלתם. מקרא זה קשה. פנה. הקשיב היה צריך לומר או שמע. מהו פנה. אלא כל התפלות שבעולם תפלות הן, אבל תפלת יחיד אינה נכנסת לפני המלך הקדוש אלא בכת חזק. כי טרם שנכנסת תפלת יחיד להתעטר במקומה משגית בה הקב״ה ומסתכל בתטאיו ובזכיותיו של אדם זה. מה שאינו עושה כן בתפלת רבים. שתפלת רבים אף שיש בהן כמה תפלות שאינן מן זכאים. נכנסות כלן לפני הקב״ה ואינו משגית בתטאותיהם. זש״כ פנה אל תפלת הערער. מהפך ומסתכל בה באיזה רצון נעשית. ומי הוא זה האיש שהתפלל תפלה זו. ומה הן מעשיו. לפיכך נצרך לו לאדם להתפלל בתפלת הצבור. מפני מה. לפי שלא בזה את תפלתם. אע״פ שאין כלן בכונה וברצון הלב: ד"א פנה אל תפלת הערער. זה היחיד שהוא נכלל ברבים. ומי הוא היחיד שנכלל ברבים. הוה אומר זה יעקב. שהוא כולל משני צרדים. הוא קרא לבניו והתפלל תפלתו עליהם. איזו תפלה. תפלה שיתקבלו בשלימות למעלה. תפלה שלא יכלו בגלות: (א-רלד.)

ק,

לקדוך ברכי נפשי את ה׳ וכל קרבי את שם קדשו. וכי למה לא כתוב מזמור לדוד או לדור מומור. אלא בשביל מדרגתו אמר (ה) ומה אמר, ברכי נפשי את ה׳. א״ת להתקשר בהקשר שלמעלה. וכל קרבי. איזו קרבי. אלו שאר חיות השדה שנקראים קרבים (כ) כש״כ (שיר ה) ומצי המו עליו: ד״א ברכי נפשי. בשביל עצמו אמר (ג) א״ת ה׳. זהו שלימות הכל. א״ת ה׳. כולל הכל: כרמיון זה (תחלים כה) לרור אליך ה׳ נפשי אשא. לרוד. בשביל מררגתו אמר לרוד. וגם שאמר המומור בשביל עצמו. אליך ה׳ נפשי אשא. אליך ה' למעלה (ז) נפשי. איזו נפשי. זה רוד מררגה הראשונה שאמרנו. אשא. ארום כמש״כ אשא עיני אל ההרים. לפי שכל ימיו של דוד היה מתיגע להרום מדרגתו להתעטר למצלה. ולהתקשר שם בקשר שלם כראוי: (א-פו,)

לקרוך ברכי נפשי את ה׳ וכל קרבי את שם קרשו. פתח רבי אבא ואמר. כמה יש לו לאדם להסתכל ולהבין בעבודת רבונו. שהרי בכל יום ויום הכרוז קורא ואומר (משלי א) עד מתי פתאים תאהבו פתי וגו׳. (ירמי׳ ג) שובו בנים שובבים ארפא משובותיכם. ואין מי שיטה אזנו. התורה מכרזת לפניהם ואין מי שישגיח

דאיסי דבתלת אבהן מקבל קב״ה לללותא במ יחידה דיליה: (י"ח)

פנה אל תפלת הערער ולא בזה את תפלתם. האי קרא קשיא. פנה. הקשיב מבעי ליה או שמע. מהו פנה. אלא כל ללומין דעלמא ללומין. אכל ללותה דיחיד לה עהלת קתי מלכה קדישה אלה בחילה תקיפא, דעד לא עאלת האי ללותא לאתעערא בדוכתהא אשגה בה הב״ה ואסתכי בחובוי ובוכותיה דהאי ב״כ. מה דלא עביד הכי בללותא דסגיאין. דללותא דסגיאין כמה איכון ללותין דלא מן זכאין איכון. ועאלין כלהו קמי קב״ה ולא אשגת בחובייהו. הה"ד סנה אל תפלת הערער. מהפך ואסתכי בה במאי רעותא אתעבידא. ומאן איהו ההוא ב״כ דללי ללותא דא. ומאן איכוו עובדוי. בג״כ ליבעי ליה לב״כ דלללי ללותא בלבורא. מאי שעמא. בגין דלא בזה את תפלתם. אע״ג דלאו כלהו בכוונה ורעותא דלבא: ד״א פנה אל תפלת הערער. דא יחידאי דאתכליל בסגיאין. ומאן הוא יחידאי דאתכליל בסגיאין. הוי אימא דא יעקב. דאיהו כליל בתרין ספרין. ללותיה עלייהו. הרא לבנוי וללי .60135 מאו ללותה דיתקבלין בשלימו לעילה. ללותה דלה ישתלח בגלותה : (א-רלה)

わ

לדוד ברכי נפשי את ה׳ וכל קרבי את שם קדשו. וכי אמאי לא כתיב מומור לדוד או לדוד מומור. ברכי נפשי אלא בגין דרגיה קאמר (א) ומאי אמר את ה׳. א״ת לאתקשרא בקשורא לעילא. וכל קרבי. מאן קרבי. אלין שאר חיון ברא דאקרון קרבים (ג) כד״א (שיר ה) ומעי המו עליו: ד״א ברכי לפשי. בגיניה קאמר (ג) איית הי. דא שלימו דכלא. איית ה׳. כללא דכלא : כגוונא דא (תהלים כה) לדוד אליך ה׳ נפשי אשא. לדוד. בגין דרגיה קאמר לדוד. תושבחתא דאמר בגיניה. אליך ה׳ נפשי אשא. אליך ה׳ לעילא (ד) כפשי. מאן כפשי. דא דוד דרגא קדמאה דקאמרן. אשא. אסלק כד״א אשא עיני אל ההרים. בגין דכל יומוי דדוד הוה משתדל לסלקא דרגים לאתעשרא לעילה. ולחתקשרה תמן בקשורה שלים כדקה יחות: (ה-פו.)

לדוד ברכי נפשי את ה׳ וכל קרבי את שם קדשו. פתח רבי אבא ואמר. כמה אית ליה לב"י לאסתכלא

ולמכדע בפולחכה דמאריה. דהא בכל יומא ויומא כרווא קארי ואמר (מכלי א) עד מתי פתאים תאהבו פתי וגו׳. (ירמיה ג) שובו בנים שובבים ארפא משובותיכם. ולית מאן דירכין אודניה. אורייתא קא מכרוא קמייהו ולית מאן

דישנה

#### זיו הוהר

(ה) מדרגתו היינו מדת המלכוח והשכינה הקרושה הנרמות כתיבת א״ת שהיא בכחינת נפש שתתקשר עם התפארת שעליו רוסו השם הוייה כ״ה: (ג) אלו שאר הסזירות שהן כבהי׳ אברים ונקראים חיות השדה ע" שיונקים כון הסלבות שנקראת : (ג) פי׳ שאמר על עצמו שיוכה הגרום בעבודתו הודוגות א״ת עם הוי״ה כ״ה שוהו שלימות העבודה לייתד קוכ״ה עם שרה : (ג) פי׳ שאמר על טצמו שיוכה הגרום בעבודתו הזרוגות א״ת עם הוי״ה ב״ה שוהו שלימות העבודה שבינתיה: (ז) אליך ה׳. היינו אל התפארת. נפשי אשא ארום השלכות והשביגה אליו. וכן גם זה הפסוק יפורש באופן הכ׳. שנפשו היינו עצמו ממש: 12

16

דישנה. אזיל בהאי עלמא. סזי ב״כ бÐ וסול חשיב דדיליה הוא וישתאר בגויה לדרי דרין. תדיר ולא אדכר כהליר ימיו ENÓ דכתיב מאי כליד השדה כן וליד. כי רוח עברה בו ואיננו ולא יכירנו יהבין עוד מהומו. ועד דהיהו אויל ליה בעלמא בקולרא (ה) ודיינין ליה בבי דינא דלעילא. אי אשתכח ליה סניגורה הה אשתויב מן דיכא. הה״ד (איוכ לג) אם ים עליו מלאך מליך אחד מכי אלף להגיד לאדם ישרו ויחנכו וגו׳. מאן הוא סניגורא. אלין עובדין דכשרן דקיימי עליה דב״ל בשעתא דאלמריך ליה. ואי לא ישתכח עליה סניגורא הא אתחייב מן דילא לאסתלקא דיכין מן עלמא.. עברין עליה דב״כ וכמה 75 מהאי כפיה דינא תקיפא חד ההוא עלמא. 72 כפיק רוחא מן גופא. וחד דיכא כד עובדוי ומלוי קמיה לוליז וכרוזי מכריז עלוי. וחד דיכא 72 עייל לקברה. דיכה דקברה. 101 דיכא 107 וחד דיכת דגיהכם. וחד דתועלתה. דכומא דיכא דאולא ושאם בעלמא. ולא אשכת אתר עד דישתלימו עובדוי (י) ודאי שבעא עדנין יהלפון עלוי. בג״כ בעי ב"כ כד איהו אשתכה בהאי עלמא לדחלא מן מאריה. לאסתכלא בכל יומא ויומא בעובדוי. וייתיב מכייהו מי מאריה. וכד אסתכל דוד מלכא באיכון דיכין **>~**3! 72 מהאי עלמא אסתלק ואמר אקדים רכי נפשי את ה׳. עד דלא תפוק מעלמא השתא דאכת בתכחת עם גופא. וכל קרבי את שם קדשו. ואתון שייפי משתתפי ברוחה. השתח דהשתכסת מכון אקדימו לברכא שמא קדישא. עד לא ימסי ומנא דלא תיכלון לברכא ליה ולאודאה עלייכו: (ג-קכו.)

אנרש כחליר ימיו כליך השדה כן יליך. ביה אתמר כער הייתי גם זקנתי. ולבתר (איוג לג) ישוב לימי עלומיו. דאילנא דאתקלילו ענפין עתיקין דיליה למחו כמלקדמין בשרשוי ואהדרו בעלמא כמלקדמין. מיתו סבין ואהדרו להאי עלמא עולמין. והיינו רוא דמחדש קב״ה בכל יום תמיד מעשה בראשית. דמתין אלף בכל יומא ומתחדשין אלף בכל יומא: (ג-רטו:)

אמר רבי אבא הכי הוא ודאי אכוש כחליר ימיו השדה כן יליך דאתחדש ואהדר כמלקדמין. אבל מהו דח דכתיב בחריה כי רוח עברה בו וחינכו. אלא דא איהו רוחא עלאה טמירא גניוא מכלא דכליל כגויס. ליס ודה הוו רוה (1) ואיככו וכדיו דחנוך דכתיב ביה ואיננו כי לקה אתו אלהים. דא אלהים עלאה. רוח עלאה רוח גניוא ממירא. ולא יכירנו עוד מקומו. דהא אתכליל רוחא ועירא ברוחא עלאה. מאי כתיב בתריה. וחסד ה׳ מעולם ועד עולם. דעאל ליה כהנא

שישגיה. בוא וראה אדם מתהלך בעולם הזה. והוא חושב ששלו הוא צוה"ז תמיד ושישאר בו לדורי דורות. ולא ישים אל לבו מה שכתוב אנוש כחציר ימיו כציץ השדה כן יציץ. כי רוח עברה בו ואיננו ולא יכירנו עוד מקומו. ובעוד שהוא מתהלך בעולם נותנים אותו באזיקים (ה) ודנים אותו בבית דין שלמעלה. אם נמצא עליו מליץ טוב הוא ניצול מן הדין. זש״כ (איוב 14) אם יש עליו מלאך מליץ אחר מני אלף להגיד לאדם ישרו ויחננו וגו׳. מי הוא המליק. אלו מעשים הטובים שעומדים לו לאדם בשעה שנצרך לו זכות. ואם לא נמצא עליו מליץ טוב הרי הוא נתחייב מן הדין להפטר מן העולם.. וכמה דינים עוברים על האדם כאשר הוא יוצא מעולם הזה. אחד דין הקשה ההוא כאשר הרוח יוצא מן הגוף. ודין אחד כאשר מעשיו ודיבוריו הולכים לפניו והכרוז מכריז עליו. ודין אחד כאשר מכניסים אותו לקבר. ודין אחד של הקבורה. ודין אחד של התולעים. ודין אחד של הגיהנם. ועוד הדין שהרוח הולך ומשוטט בעולם. ואינו מוצא מקום עד שישתלמו מעשיו (ו) ודאי שבעה דינים יעברו עליו. לפיכך צריך האדם בעוד שהוא נמצא בעולם הזה לפחד מן רבונו. ולהסתכל בכל יום ויום במעשיו. ולחזור ממעשיו הרעים לפני רבונו. וכאשר נסתכל דוד המלך באותן הדינים של האדם בשעת פטירתו מזה העולם הקדים ואמר ברכי נפשי את ה׳. טרם שתצא מן העולם בזמן שאת נמצאת עם הגוף. וכל קרבי את שם קדשו. ואתם אברי הגוף המשתתפים עם הרוח. כל זמן שהרוח נמצאת עמכם תתקדמו לברך לשם הקדוש. טרם שיגיע הזמן שלא תוכלו לברך לו ולהודות לו עליכם: (ג-קכה)

לשוז הודש

אנוש כחציר ימיו כציץ השדה כן יציץ. בו נאמר נער הייתי גם זקנתי. ואח״כ (איוב לג) ישוב לימי עלומיו. שהעץ שנחתכו ענפים הישנים שלו יצמחו כמקדם בשרשיו ויחזרו לגדל בעולם כמקדם. מתו זקנים וחוזרים לעולם הזה ילדים. וזהו הסוד שמחדש הקב״ה בכל יום תמיד מעשה בראשית. שמתים אלף בכל יום ומתחדשים אלף בכל יום: (ג-רטז:)

אמר רבי אבא כך הוא בודאי אנוש כחציר ימיו כציץ השדה כן יציץ שנתחדש וחוזר ונולד כמקדם. אבל מהו זה שכתוב אחריו כי רוח עברה בו ואיננו. אלא זה הוא רוח העליון הנסתר והנעלם מהכל שכולל לרוח האדם בתוכו. ואז ואיננו (ז) וזה הוא הסוד של חנוך שנאמר בו ואיננו כי לקח אתו אלהים. זה אלהים תנוך שנאמר בו ואיננו כי לקח אתו אלהים. זה אלהים עליון. רוח העליון רוח הנסתר והנעלם. ולא יכירנו עוד מקומו. שהרי נכלל רוח מצער ברוח העליון. מה כתוב אחריו. וחסד ה׳ מעולם ועד עולם. שמכניס אותו כתוב אחריו.

זיו הוהר

(ה) ר"ל שפהאם תבא עליו מחלה ושוכב על ערש דוי: (ו) פי' ע"י העונש: (ו) כאן יבאר סוד גדול בענין מיתת הצדיקים שהיא כעין מיתת נשיקה. כמו למשל שלהבת הגר בהתקרב אליה אכוקה יפרח השלהבת מן הגר אל האכוקה להתכלל בתובה. כן הוא מיתת הצדיקים שנתגלה אל נשמתם ברגע האחרון האות רוחא עלאה שמירא שהוא אור השכינה. ואו תפרח מיד נשמת כן הוא מיתת הצדיקים שנתגלה אל נשמתם ברגע האחרון האות רוחא עלאה ממירא שהוא אור השכינה. ואו תפרח מיד נשמת כן הוא מיתת הצדיקים שנתגלה אל נשמתם ברגע האחרון האות רוחא עלאה ממירא שהוא אור השכינה. ואו תפרח מיד נשמת הצדיק שהיא רוחא מעירא מן הגוף ונכלל באור רוהא עלאה אור השכינה. ויש בוה כמה וכמה מדרגות. כי לא התגלות רוחא עלאה שוה לבל. כי זה לפי ערך מדרגת נשמת הצדיק, וכן ה' בחגוך שאליו מתגלה הארה מן שכינתא עלאה ממירא גניוא מכלא. הייגו

יב 13

כמלקדמין. ואתחדש כנשר עולמין.

כהנא רבא לגו קדש קדשים (ה) ונשיל ליה ואוליך לים

(נ-ריו:) נער נ

ודוםד י"י מעולם ועד עולם על יראיו וגו׳. חסדי י"י. דא אברהם דנקים מעולם עלאה נהירו וחיים

ויהיב לעולם בתראה (ט) הה״ך ועד עולם על יראיו.

הוא עולם בתראה דתליא ביה יראה. וכדין ולדקתו. דא

עולם בתראה דאקרי לד"ק. לבני בנים. דינקא למשריתא דאיקרון בני בנים. דהא שית עלאין

דנהרין לה איקרון בנים (י) כד״מ בני אמי כחרו בי. וכתיב אם הבנים שמחה. ואלין דסחרין להאי עולם

בתראה איקרון בני בנים. אימתי. כר נטרי קיומיה.

הה"ד לשומרי בריתו ולזכרי פקדיו לעשותם: (ייה)

ברכו י״י מלאכיו גברי כח עשי דברו לשמע בהול

לנשמתא דיליה בהדייהו לברכא לתב״ה. הה״ד ברכו ה׳ כל מעשיו

בכל מקמות ממשלתו ברכי נפשי את ה׳. התים בנפשיה

כל ברכאן. זמין למלאכי מרומא לברכא ליה. דכמיב

ברכו הי מלאכיו וגוי. ועד לא אתו ישראל מלאכי

מרומא הוו עבדי ושלמי עשיה. כיון דאתו ישראל וקיימו על פורא דסיני ואמרו נעשה וכשמע. נפלי עשיה

ממלאכי השרת ואתכלילו בעשי דברו. ומכדין עשיה הות

בלחודייהו

בלחודייהו. וישראל גמרין ושלמין עשיה. וע״ד גברי

משיכו מאי הוא. דת משיכו דנהורת דנהיר מנו ההוא

אספקלריאה דנהרא דאתמשך מעילא לתתא (יג) והאי

אתמר ברכו ה׳. אנן אמאי ברכו א״ת ה׳. בגין

דאנן לריכין לאמשכא עלן להאי א״ת. ובה ניעול

לגבי מלכה להחותה הנפוי. וע״ד המר דוד (תהלים יו) הני

בלד"ק אחוה פניך. אני בלד"ק וראי. ובג"כ שירותא

א״ת (יג) וכיון דאכן משכן להאי א״ת עלכא אית לן

למימר ללותא ולשבחא. ובג״כ אסור לברכא לב״כ עד לא

יללי ב״כ ללותיה וימשיך על רישיה להאי א״ת. ואי

ברכו את ה׳. לאמשכא על רישן החי

בבי מרומה החדרה

כח עושי דברו בקדמיתה ולבתר לשמוע.

ישראל דנסלי עשיה מנייהו

ברכאן נפקין עד דיתעבדון ברכה

דאתמשיך. ומגו סניאו דמיין

עלאי דאינון

ברכו. משיכו

יפשון מיין כוכין סגיאין לכמה זיכין (א) "

וגו׳. דוד מלכא זמין לברכא לקב״ה. זמין

שמיא דאינון ככביא ומולי ושאר

ישראל

מהו

בארעא.

איכון –

.1273

למלאכי -

דללותא

דברו. פתח רבי אלעור ואמר ברכו ה׳ מלאכיו

ואתהדר

איהו

לחילי

הדישיו

זכאיו

וההוא

עלאס

מיילין, ושתף

ומלאכין

ואתקיים בהו..

בסגיאו משיכו

ברכאן מאתר דכל

בההיא ברכה מיד

194

כהן הגדול לתוך קדש הקדשים (ה) ונוטל אותו ומולידו כמקדם. וגתחדש כנשר נעוריו, שהוא תוזר להיות נער: (ג-ריו:)

לשון קודש

וְדְּקָקָרָ י״י מעולם ועד עולם על יראיו וגו׳. חסד י״י. זה אברהם שמקבל מעולם העליון הארה וחיים ונותן לעולם התחתון (ש) זש״כ ועד עולם על יראיו. זה עולם התחתון שתולה בו יראה. ובכן וצדקתו. זה עולם התחתון שנקרא צד״ק. לבני בנים. שמניקה להמחנות שנקראים בני בנים. שהרי ששה עולמות שמאירים לה נקראים בנים (י) כמש״כ בני אמי נחרו בי. וכתוב אם הבנים שמחה. ואלה הסובבים לזה עולם התחתון נקראים בני בנים. מתי, כאשר נוטרים בריתו. זש״כ לשומרי בריתו ולזכרי פקדיו לעשותם: (ו״ח)

ברכן י"י מלאכיו גברי כח עשי דברו לשמע בקול דברו. פתח רבי אלעזר ואמר ברכו ה׳ מלאכיו וגו׳. דוד המלך הזמין לברך להקב״ה. הזמין לחילות השמים שהם כוכבים ומזלות ושאר חילות. והשתתף לנשמתו צמהם לברך להקב״ה, זש״כ ברכו ה׳ כל מצשיו ככל מקמות ממשלתו ברכי נפשי את ה׳. התם בנפשו כל הברכות. הזמין למלאכי מרום לברך לו. שכתוב ברכו ה׳ מלאכיו וגו׳. וטרם שבאו ישראל היו מלאכי מרום עושים ומשלימים העשיה. כיון שבאו ישראל ועמדו על הר סיני ואמרו נעשה ונשמע. לקחו העשיה ממלאכי השרת ונכללו בעשי דברו. ומעת ההיא היתה העשיה בארץ. ישראל בלבדם ומלאכים הקדושים בלבדם. וישראל גומרים ומשלימים העשיה. וע״כ גברי כת עושי דברו בתחלה ואח״כ לשמוע. זכאים הם ישראל שלקחו העשיה מהמלאכים ונתקיימה בהם.. ברכו. מהו ברכו. המשכת הברכות מהמקום שכל הברכות יוצאות עד שנעשין ברכה מגדלות ההמשכה שנמשך. ומתוך התרבות המים באותה הברכה מיד יפרו המים רגים גרולים מכמה מינים (ה) ואותה ההמשכה מה היא. זו המשכת האור המאיר מתוך אותה אספקלריא המאירה שנמשך מלמעלה למטה (יכ) וזהו למלאכים העליונים שהם בשמי מרום של הגורן העליון נאמר ברכו ה׳. ועלינו למה כתוב ברכו א״ת ה׳. לפי שאנו צריכים להמשיך עלינו א״ת הזו. ועמה נכנס אצל המלך ליראות פניו. וע״כ אמר דוד (תהלים יו) אני בצד"ק אחזה פניך. אני בצד"ק ודאי. ולפיכך התחלת התפלה היא ברכו את ה׳. להמשיך על ראשינו א״ת הזו (יג) וכיון שאנו ממשיכים א״ת הזו עלינו יש לנו לומר התפלה ולשבח. ולפיכך אסור לברך לאיש קודם שיתפלף האדם תפלתו וימשיך על ראשו א״ת הזו. ואם יקדים

יקדים

#### זיו הזהר

7

**יקדים ויברך לב״כ בקדמיתא. הא אמשיך לההוא** בר כם במה על רישיה בחתר דהחי ח״ת. ובג״כ למלחכי עלאי כתיב ברכו הי. ואכן א״ת הי לתוספת: (ג-קי:) פתח רבי חייא ואמר. ברכו ה׳ מלאכיו גברי כה עושי דברו וגו׳. זכאין איכון ישראל מכל שאר עמין דעלמא. דקב״ה אתרעי בהו מכל שאר עמין ועביל לון מולקים ואחסנתיה. וע״ד יהיב לון אורייתא קדישא. בגין דכלהו הוו ברעותה חדה על טורה דסיני והקדימו עשיה לשמיעה. וכיון דאהדימו עשיה לשמיעה הרא הב"ה לפמליא דיליה ואמר לון. עד הכא אתון הויתון יחידאין קמאי בעלמא. מכאן ולהלאה הא בני בארעא חברים בהדייכו בכלא. לית לכו רשו לקדשא שמי עד דישראל יתחברון בהדייכו בארעא. וכלהו תהוון כחרא חברים לקדשא

שמי. בגין דאקדימו עשיה לשמיעה. כגוונא דמלאכי עלאי עבדי ברקיעא. דכתיב ברכו ה׳ מלאכיו גברי כה עשי דברו לשמוע בהול דברו. עושי דברו בהדמיתא ולבתר לשמע: ד"א ברכו ס׳ מלאכיו. אלין אינון לדיקיא די בארעא. דאינון חשובין קמי קב״ה כמלאכי עלאי ברקיעא. בגין דאיכון גבורי כח. דמתגברי על ילריהון על שנאיה. לשמוע בקול דברו. כגבר פב דמתגבר דוכאן בכל יומה למשמע קלה מלעילה בשעתה

(.5-6) : radacres

고

כפשי את ה׳ ה׳ אלהי גדלת מאד הוד והדר ברבי לבשת. פתח ההוא שבא ואמר. ה׳ אלהי, דא שירותה דמהימנותה (ה) סליקו דמחשבה ועלמה דחתי רוא חדא בלא פרודא. גדלת. דא דיומא שירותה קדמאה מאיכון יומין עתיקין סטרא דימינא (ג) מאד. דא הוא סטרא דשמאלא (ג) הוד והדר לבשת. אלין תריו בדי ערבות (ד) עד הכא כיון דמטא לגו אילנא דחיי בעא למהוי במניכא 631 (5) אתפמר בגיז ההוא מאד. מהו מאד. שמאלא [דכליל] כל עכפין דלתתא. ובכללא ענפא מרירא חדא (ו) וע״ד אתטמר ההוא אילנא דחיי ולא בעא למהוי במנינא דא. עד כמלקדמין מתרא בגווכא דאהדר וסכת ואמר. עמה אור כשלמה. דא שירותא דיומא קדמאה. כופה שמים כיריעה. הכא אתכליל שמאלא (י) ולא אמר מאד. אתכליל שמאלא בימינא למהוי נהיר בכללא הכא נפיק בחדוה דשמים. המקרה במים עליותיו. ההוא אילנא דחיי. ואשתרשו ביה אינון תרי בדי ערבות. דמיכון דכפיה נהר דההוא במימוי גדלין מעדן (ח) ודא הוא המקרה במים עליותיו. מאן עליותיו. אלין בדי ערבות. ודת סוא דכתיב (ירמיה יו) ועל יובל ישלח שרשיו

יקדים ויברך לאיש בראשונה. הרי המשיך לאיש ההוא כמו במה על ראשו תחת א״ת הזו. ולפיכך למלאכי מרום כתוב ברכו ה׳. ולנו א״ת ה׳ לתוספת : (ג-קצ:) פתח רבי חייא ואמר. ברכו ה׳ מלאכיו גברי

לשון קורש

כח עושי דברו וגו׳. זכאים הם ישראל מכל שאר עמים שבעולם. שהקב״ה בחר בהם מכל שאר תעמים ועשה אותם לחלקו ונחלתו. וע״כ נתן להם התורה הקדושה. לפי שכלם היו ברצון אחד על הר סיני והקדימו עשיה לשמיעה. וכיון שהקדימו עשיה לשמיעה קרא הקב״ה לפמליא שלו ואמר להם. עד עכשיו אתם הייתם יחידים לפני בעולם. מכאן ולהלאה הרי בני שבארץ חברים עמכם בכל. אין לכם רשות לקדש את שמי עד שישראל יתחברו עמכם בארץ. וכלכם תהיו ביחד חברים לקדש את שמי. לפי שהקדימו עשיה לשמיעה. כדמיון שמלאכים העליוגים עושים ברקיע. שכתוב ברכו ה׳ מלאכיו גברי כח עשי דברו לשמוע בקול דברו. עושי דברו בתחלה ואח״כ לשמע: ד״א ברכו ה׳ מלאכיו. אלה הם הצריקים אשר בארץ. שהם חשובים לפני הקב״ה כמלאכים עליונים ברקיע. לפי שהם גבורי כח. שמתגברים על יצרם כגבור גדול שמתגבר על שונאו. לשמוע בקול דברו. שזוכים בכל יום לשמוע הקול מלמעלה בשעה שנצרך להם: (א--- א

קד

כרכי נפשי את ה׳ ה׳ אלהי גדלת מאד הוד והדר לבשת. פתח סבא ההוא ואמר. ה׳ אלהי. זהו התחלת האמונה (ה) עליית המחשבה ועולם הבא שהם סוד אחד בלי פירוד. גדלת. זהו התחלה של יום הראשון מאותן ימים הקדמונים והוא צד הימין (כ) מאד. זהו צר השמאל (ג) הור והרר לבשת. אלו שני בדי הערבות (ז) עד כאן כיון שהגיע אצל עץ החיים הסתתר (ה) ולא חפץ להיות במספר בשביל מאר ההוא. מהו מאד. צד השמאל הכוללן לכל הענפים שלמטה. ויש בכללו ענף מר אחד (ו) וע״כ הסתתר אותו עץ החיים ולא חפץ להיות במספר הזה. ער שחזר דוד והתחיל כבראשונה לשבח באופן אחר ואמר. עטה אור כשלמה. זהו התחלה של יום הראשון. נוטה שמים כיריעה. כאן נכלל צד השמאל (ז) ולא אמר מאד. שנכלל השמאל בהימין להיות מאיר בכלל של שמים. המקרה במים עליותיו. כאן יצא בשמחה אותו עץ החיים. ונשתרשו בו אותן שני בדי ערבות. שהם גדלים בהמים של נהר ההוא היוצא מן העדן (n) וזהו המקרה במים עליותיו. איזו עליותיו. אלו ב׳ בדי הערבות. וזהו שכתוב (ירמיה יו) ועל יובל ישלח

שרשיו

# זיו הוהר

רך (ה) ה׳ אלהי זהו הכמה (ביוה. סליקו דמחשבה היינו הכמה. זעלמא דאתי היינו בינה: (כ) זהו ספירת חסד: (ג) כפרא דשמאלא גבורה: (ד) זהו נצח והוד: (ה) אילנא דחיי זה התפארת: (ו) מאד מרמו על גבורה זדין המיתה. וממדת הגבורה יזבק ענפא מרירא חדא זה הס״מ: (ז) בשמים נכלל שמא"א שהיא מדת הגבורה כי שמים היינו אש ומים. אש גבורה ומים הסדי ומשניהם נעשה שמים שהוא התפארת מדת הרחמים (ח) נהר דנפיק מעדן זו הבינה שנשפעת מן החכמה : 3

13

שרשיו (ט) וזה הוא הסוד שכתוב (יעיל מו) נהר פלגיו ישמחו עיר אלהים (י) מאן פלגיו. אלו הם שרשיו. וכך נקראים עליותיו שרשיו פלגיו, כלם נשתרשו באותן המים של הנהר ההוא. השם עבים רכובו. זה מיכאל ונבריאל, אלה הם עבים (יי) המהלך על כנפי רוח. לתת רפואה לעולם. וזה הוא רפאל, מכאן ולהלאה עשה מלאכיו רוחות וגר׳: (ב-צח.)

עמוד אור כשלמה נוטה שמים כיריצה. אמר רבי חייא מקרא זה נתבאר שכאשר ברא הקב״ה את העולם נתעטף באור הראשון ההוא וברא בו השמים. ובוא וראה אור וחשד לא ביחד היו. אור מצר הימין וחשך מצר השמאל. מה עשה הקב״ה השתתף אותם יחד וברא מהם שמים. מהו שמים. אש ומים. שתפם יחד ועשה שלום ביניהם. וכאשר נתכללו יחד ומתה אותם. כיריעה מתה אותם ועשה (ב-קסד:) מהם האות וא״ו (יג) וזאת נקראת יריעה:

המכרדה במים עליותיו וגר. אמר רבי יהודה כאשר ברא הקב״ה את העולם הוציאו מתוך המים והסדירו על המים. מה עשה. חלק המים לשנים. מחציתם למטה ומחציתם למעלה ועשה מהם מלאכתו. ממחצית התחתונה צשה והתקין עולם הזה והסרירו על מחצית הזו. והתקין אותו למעלה עליהם. זש״כ כי הוא על ימים יסרה. ומחצית האחרת העלהו למעלה והקרה בו קורות העליונות. זש״כ המקרה בכים עליותיו. ועשה רקיע בין שני חצאים האלה. זש״כ יהי רקיע בתוך המים וגו׳. ועליהם התקין והסדיר מלאכים עליונים הקרושים מתוך הרוח שנגזר מפיו. שכתוב (תהלים לג) וברוח פיו כל צבאם: (ג-לב:)

עישר מלאכיו רוחות משרתיו אש להט. אמר רבי שמעון בוא וראה עשה מלאכיו רוחות. אלו המלאכים שעומדים מבחוץ. משרתיו אש להט. אלו המלאכים שעומרים בפנים (ינ) רוח טמא ההוא ואלו שהם רוח. רוח ברוח אין ליכנס זה בזה. רוח טמא ברוח קדוש אל יתערבו זה בזה. ולפיכך אותן שנקראים רוח אין יכולים ליכנס פנימה מפני אותו רוח הטמא. אותן שמבפנים הם אש. ואש ההוא דוחה לאותה הטומאה שלא תכנס פנימה. ולפיכך כלם דוחים לה להטומאה החוצה שלא תתערב עמהם. וע״כ מלאכים העליונים משבחים (ב-קעג.) : דהקב״ה לאחר שדוחים לה להטומאה החוצה רבי יוסי אמר בכל יום הקב״ה עושה מלאכים שלוחים על העולם. שכתוב עושה מלאכיו רוחות. עשה לא כתיב אלא עושה. לפי שבכל יום ויום הוא עושה : (::-::) למדנו שבכל יום ויום הקב״ה עושה מלאכים קדושים. ואלו הן נשמותיהם של הצדיקים. זש״כ עושה מלאכיו רוחות משרתיו אש להט. רבי

ברשיו (ש) ודא הוא רוא דכתיב (לשיל מו) נהר פלגיו ישמתו עיר אלהים (י) מאן פלגיו. אלין איכון שרשיו. אקרון עליותיו שרשיו פלגיו. כלהו אשתרשו והכי מיין דההוא נהר. השם עבים רכובו. באיכון זא מיכאל וגבריאל. אלין הס עניס (יא) המהלך על כנשי רוח. למיהב אסוותא לשלמא. ודא איהו רפאל, מכאן ולהלאה עשה מלאכיו רומות 

עמה אור כשלמה נוטה שמים כיריעה. אמר רבי חייא האי קרא אוקמוה דכד ברא קבייה אתעשף בההוא אור קדמאה וברא ביה עלמא אתעשף בההוא אור קדמאה שמים. ותא חוי אור וחשך לאו כחדא הוו, אור מסשרא דימינא וחשר מסשרא דשמאלא. מאי עבד קב״ה שהף לון כחדת וברת מנהון שמים. מהו שמים. אם ומים. בתפן כחדא ועביד שלם בינייהו. וכד אתכלילו כחדא ומתח לון. כיריעה מתח לין ועביד מכהין את וא"ו (יכ) ודא אקרי יריעה: (כ-קבד:)

במים עליותיו וגו׳. אמר רבי יהודה כד המקרה ברא קביים עלמא אפיק לים מנו מייא וסדר ליה על מייא. מאי עבד. פלג מייא לתרין. סלגוהה לתתה וסלגותה לעילה ועביד מנייהו עובדין. משלגותה התאה עבד ותקן שלמה דה ושדר ליה על פלגותה דה. ואתקין ליה לעילה שלייהו. הה"ד כי הוא על ימים יסדה. ופלגותא אחמיא סלקיה לעילא ותקר ביה תקראין עלאין. ההיד המהרס עליותיו. ועבד רקיע בין תרין פלנותייה אלין. במים יהי רקיע בתוך המים וגו׳. ועלייהו אתקין 7"00 עלאין מלאכין וסדר קריסין כוהל 120 דאתגול מפומיה. דכתיב (ההלים לג) וברות פיו כל (د(د):

עשדה מלאכיו רוחות משרתיו אש להת. אמר רבי שמעון תה הזי עשה מלאכיו רוחות. אליו מלאכין דקיימין לבר. משרתיו אש להש. אלייו מלאכין דקיימין לגו (יי) ההוא רוהא מסאבו ואלין דאיניון רוה. רוח ברוח לא עייל דא בדא. רוח מסאבו ברוה קדשא לא אתערבו דא בדא. ובנ״כ אינון דאקרון רוח לה יכלין להצלה לגו בגין ההוה רוחה מסחבו. איכון דלגו איכון אש. וההוא אש דחי לההוא מסאבו דלא עייל לנו. ובג״כ כלהו דחיין ליה למסאבו לבר דלא יתערב בהדייהו. וע"ד מלאכי עלאי קא משבחן ליה לקב״ה בתר דדחיין ליה למסאבו לבר:' (נ-קענ.) לבי יישי אמר בכל יומא קב״ה עביד מלאכין שליחן על עלמא. דכתיב עושה מלאכיו רוחות. עשה לא כתיב אלא עושה. בגין דכל יומא ויומא עושה: (ג-לכ:) תאנא כל יומא ויומא קב״ה עביד מלאכין קדישין. ואלין איכון כשמתהון דלדיקיא. הה"ד עושה מלאכיו רוחות משרתיו אש להש. רבי פנתם

זיו הזהר

פנחס

(ט) יובל רומו על הבינה שנקראת יובל כמן שהמדכות נקראת שמשה : (י) פי׳ בשפע שהם סכינים ושמחו למדת המלכות : (יל) שתט מהאבי המרגבה: (יכ) זה התפארת: (ינ) לבר היינו בעודם ווצירה. לנו היינו בעודם הבריאה: 13 4

לשון הזהר

פנהם אמר כתיב עושה מלאכיו רוחות. הא רוח. משרתיו אש להש. הא אש. יסד ארץ על מכוניה. כמשמעו הא עפר. תהום כלבוש כסיתו על הרים יעמדו מים. הא מים. הני כלהו רוח אש עפר מים מתחברן דא עם דא. וכלהו כללם הב״ה באדם: (י״ה)

פנחס אמר כתוב צושה מלאכיו רוחות. הרי רוח. משרתיו אש להט. הרי אש. יסד ארץ על מכוניה. כמשמעו הרי עפר. תהום כלבוש כסיתו על הרים יעמדו מים. הרי מים. כל אלה רוח אש עפר מים מתחברים זה עם זה. וכלם כוללם הקב״ה באדם: (י״ח)

לשון קורש

מן גערתן ינוסון מן קול רעמך יחפזון. אמר רבי יהושע כשבקש הקב״ה להוציא הארץ לאור העולם. 17/1 המים עולים ויורדים. ככתוב יעלו הרים ירדו בקעות. מה עשה הקב״ה הוציא מן הרקיע רעמים וזוצות ונסו המים. זש״כ מן גערתך ינוסון מן קול רעמך יחפזון. ויצאה הארץ ונשארה נמוכה ומלוכלכת. כולד הזה שיוצא נמוך כמת ומליכלך מהלידה. וכשם שמפעפעין את הולד עד שיתעורר. ונותנים הבל אש לגבו לחממו ואור הגר להאיר. כך עשה הקב״ה בעולם כשיצאה הארץ מתוך המים. והכל גראה במקרא אחד שכתוב (תהליםעיו) קול רעמך בגלגל האירי ברקים תבל. מיד רגזה ותרעש הארץ: (ו״ח)

המשקה מצינים בנחלים וגו׳. ישקו כל חיתו שדי המשלח מעינים בנחלים וגוי. ישקו כל חיתו שדי וגו׳. תסתיר פניך יבהלון וגו׳. תשלח וגו׳. תסתיר פניך יבהלון וגו׳. תשלח רוחך יבראון וגו׳. פתח רבי שמעון ואמר. מקראות יבראון וגו׳. פתח רבי שמעון כומר ואמר. הני קראי האלו דוד המלך ברוח הקודש אמרם. ויש לציין דוד מלכא ברוח קודשא אמרן. ואית לאסתכלא בשעתה ההכמתה .103 בהם. בוא וראה בשעה שהחכמה העליונה דפק אורו עלאה בעש מוי ี ถึงวิ (יד) אע״ג דהיא בכל בגליסוי בחקיקתו (יז) אע״פ ישהיא סתומה בכל הצדדים. סמירא סשריז. נפתח פתח ונמשך ממנו נהר אחד המלא בשערים פתח וחתכניד בתרעיז מליא חד נהרא מניה עלאיו העליונים (טו) וכמו מעין של מקור מים שנתמלא כמבועא (10) דמיית דמקורא דמלי רבא מניה גיגית גדולה ממנו ומשם נמשכים מעינים בנחלים ומתמן אתמשכאן מבועין דכחלין הוופא ולהרין זנהרות בכל צד. כך זה בנתיב דק אחד שאינו סער. כר האי בחד שביל דקיק דלא 553 ידוע (טו) נמשך ונתפשט נהר ההוא שנמשך ויוצא (טו) משיך ולגיד ההוא נהר דלניד ולפיק אתידע וממלי לההוא כהלא עמיקא (יי) ומתמן אתמשכאן מבועין וממלא לנחל עמוק ההוא (יו) ומשם נמשכים מעינים ונהרות ונתמלאים מאותו נחל העמוק. זש״כ המשלח וכחליו מניה. הה״ד ואתמלייו המשלח מעינים בנחלים וגוי. אלין מעינים בנחלים וגו׳. אלו נהרות עליונים הקדושים קדישי נהרי עלאי דאפרסמונא דכיא (ית) וכלהו אתשקיין כחד מההוא של אפרסמון הטהור (יה) וכלם נשפעים כאחד מאותה הנביעה של הנהר העליון הקדוש שיוצא ונמשך בלי קדישא עלאה דומלא גביעה דנפיה הפסק (יט) ואח״כ ישקו כל חיתו שדי. זהו (יט) ולבתר ישקו כל חיתו שדי. ולגיד הייכו דכתיב (כראשית כ) ומשם יפרד והיה לארבעה ראשים. שכתוב (בראשית ב) ומשם יפרד והיה לארבעה ראשים. הכי ארבעה ראשים אלין אינון חיתו שדי (כ) כללא אלו ארבעה ראשים הם אותן חיתו שדי (כ) הכולל דכל איכון וכל איכון היילין דאחידן של כל אותן המחנות וכל אותן החילות שנאחזים משריין בהן. שדי. אל תקרי שדי אלא ייורי, שהוא לוקח ומשלים לו זה השם מן היסוד של העולם. ישברו בהו. שדי. אל תקרי שדי אלא ישרי, דהוא נטיל ואשלים ກກະ -דעלמא. מיסודא ישברו פראים למאם. אלין איכון דכתיב בהו (יחוקאל א) והאופנים פראים צמאם. אלה הם שכתוב בהם (יחוקאל א) והאופנים ינשאו לעומתם לעומתם כי רוח החיה באופנים. איזו כי רוח ינשאו החיה באופנים. מאן מים (כא) אלא אלין חיתו שדי ארבע אינון. וכל חדא וחדא חיה (ה) אלא אלו חיתו שדה ארבעת הנה. וכל אחת ואחת לחד סטרא דעלמא. וההוא אקרי חיה. ואופנים לקביל לצד אחד של העולם. ולהן יקרא חיה. והאופנים כנגד כל אחת ואחת. ואין הולכים אלא מרוח החיה ההיא כל חדא וחדא. ולא אוליו אלא מרוח דההיא חיה דאויל עלייהו. וכד אליו מתשקיין מההוא שקיו עלאה ההולכת עליהם. וכאשר אלו נשפעים מן שפע עליון כל שאר היילין אחרכין אתשקיין ואתרוון ומשתרשן ההוא כל שאר חילות אחרים נשפעים ונרוים ונשתרשים בשרשייהו. ואתאחדן אלין באלין בדרגין ידיען. בשורשם. ונתאחדים אלה באלו במדרגות ירועות. סה״ד עליהם עוף השמים ישכון וגו׳. משקה זש״כ עליהם עוף השמים ישכון וגו׳. משקה הרים הרים מעליותיו

מעליותיו

#### זיו הזהר

(יד) פי׳ שהחכמה ציירה להכינה והאיר כה אורו הנסתר: (טו) זו הכינה שבה חמשים שערי בינה: (טו) זה חדעת שנקרא נתיב לא (יר) פר שהוהכטה ציחה להכינה האיר כה אחת הנסחד לטין זה הבינה שבה המשים שמי בינה, עסין זה חיעה שעקוא ברב את ידעוע עיפו (יר) זו הבינה ומן הבינה נמשכים מעינים ונהרות שהן שאר הספירות שתתת הבינה. ועליהן נמשך השפע מן הבינה עבור העולמות יצירה ועשיה: (יח) נהרות שהן הספירות של הבינה בעולם הבריאה נקראין נהי אפרסטון בשביל רוחניות והדככות השפע של הסדים נמורים: (יט) פו' שכלם נשפעים מן השפע של הכמה ובינה: (כ) אלו ד' התיות של המרכבו בעולם היצירה ששם מקנן המדאך הגדול הנקרא כו שכוב"ן שהוא בנימטריא השם לעדרי שהוא השם של ספירת היסוד: (כ) קשיא ליה למה אשר חיה הלא ר' תיות הן והיל"ל חיות. ומתרץ שאעים שהן ארבע לארבע רוחות העולם מימ אחת הן, בי רוח החיה היינן שתמר חיה משתי אחת לעשה ביציר ומתר שמעים שהן ארבע לארבע רוחות העולם מימ אחת הן, בי רוח החיה היינן התפארת ששרשו השם הוי״ה ב״ה. וכמו שארבע אותיות של השם הוי״ה הן אחדות נמורה כן הד׳ מיות שחן בנגד הארבע תאותיות של השם הוי״ה כ״ה שפיר יש לקרוא אותן רות החיה כלשון יחיר. וזהו שאמר וההוא אקרי חית: 13

מעליותיו וגו׳. אלו שאר מדרגות עליונות (ככ) ואחר כל זה מפרי מעשיך תשבע הארץ. ארץ העליונה הקדושה. וכאשר היא נתברכת כל העולמות שמחים ומתברכים. וכל זה בזמן שברכות נמצאות מהשפעת הנחל העמוק מכלם:

לשון קודש

ובשעה שהעולם יושב בדין אין הברכות נמצאות דרת בעולם. ואז נטמא המקדש. וכמה מחנות מחבלים נמצאים בעולם והם שרוים על האנשים. ורוח טמא ההוא מטמא להט. כמו אדם המת שרוח טומאה שורה עליו. כמו כן הוא שורה על מי שמתקרב אליו. זש״כ תסתיר פניך יבהלון וגו׳. מקרא זה מה ענינו. אלא תסתיר פניך יבהלון. שהרי לא נשפעים להמצא ברכות לעולם. תוסף רוחם יגועון, שנתעורר רוח אחר מצד השמאל. ורוח טמא שורה על האנשים ןכמו ששורה) על אותן המתים ועל הנוגעים בהם. מה הרפואה שלהם. זהו שכתוב ואל עפרם ישובון. זה עפר המקדש שלמעלה בשביל להטהר בו (כג) וזהו הסוד (קהלת ב) הכל היה מן העפר. ואפילו גלגל חמה. ולאחר ששבים לאותו עפר בשביל להטהר בו נעבר רוח הטמאה ונתעורר רוח אחר קדוש ושורה בעולם. זש״כ תשלח רוחך יבראון. יבראון וירפאו ברפואה עליונה של רוח האחר. ותחדש פני אדמה. שהרי תטהר [כמו שנטהרת אשה לבעלה] והתחדשות הלבג״ה נמצאת וכל העולמות מתברכים. אשרי חלקם של ישראל שהקב״ה גותן להם עצה רפואה לכל. למען יזכו לחיי עולם הבא. ויהיו נמצאים טהורים בעוה"ז וקדושים לעולם הבא. עליהם כתוב (יחוקאל לו) וזרקתי עליכם מים טהורים וטהרתם: (ג-קפא .)

מצמיה האדם וגו׳. בהמה זו הרובצת על אלף הרים (כז) ומצמיחים לה בכל יום חציר ההוא. וחציר הזה הם מלאכים השולטים לפי שעה שנבראו בשני. ועומדים למאכל לבהמה זו. לפי שיש אש אוכלת אש. ועשב לעבודת האדם. עשב זה אלו האופנים והחיות והכרובים. שכלם מתתקנים מתוך התיקונים של האנשים. ועומדים להתתקן בשעה שהאנשים באים לעבוד לרבונם בקרבנות ובתפלות. שזאת היא עבודת האדם, ועשב זה הוכן ונצב לעבודת האדם להתתקן בתקונו כראוי (כה) וכאשר הם מתתקנים בזאת עבודת האדם יוצא מהם מזון וטרף לזה העולם. שכתוב להוציא לחם מן האר״ץ. וזה הוא עשב מזריע זרע. שהרי חציר אינו מזריע זרע. אלא שהוכן למאכל של האש הקדוש. והעשב הוא לתקון העולם להוציא לחם מן הארץ. שכל תיקוני האנשים שמתקנים לעשב ההוא בעבודתם לרבונם. הוא למען לפרנס על ידם מאר״ץ חתיא טרף ומזון לזה למען לפרנס און איז מאר״ץ לא לא לא לא לא אין לא אין לא אין לא אין איז העולם

מעליותיו וגו׳. אלין שאר דרגין עלאין (כג) לבתר כל דה מפרי מעשיך תשבע החרץ. חרעה עלאה הדישא. וכד איהי מתברכא כל עלמין כלהו חדאן ומתברכאן. וכל דא בשעתא דברכאן משתכחי משקיו דנחלא עמיקא דכלא:

ובשעתה דעלמה יתיב בדינה ברכהן לה משתכהן לנהתה בעלמה. וכדין הסתהב מקדשה. וכמה חבילי טריקין משתכחי בעלמה ושרהן על בני נשה. ומסאב רוחא להו. כבר נש דגוע ורוח מסאבא הכוא שריא עליה. הכי כמי שריא למאן דקריב בהדיה. הה"ד תסתיר פניך יבהלון וגו׳. האו קרא מאי קא מיירי. אלא תסתיר פניך יבהלון. דהא לא אתשקיין לאשתכחא ברכאן לעלמין. תוסף רוחם יגועון. דאתער רוחא אחרא מסערא דשמהלא. ורוח מסאבא שריא על בני נשא ןכמה דשריאן על אינון דמיתין ומאן דקאים בהדייהו. מאי אסוותא דילהון. הא דכתיב ואל עפרם ישובא. דא עפר מקדשה דלעילה בגין להתדכאה ביה (כג) והייכו רוא (קהלת כ) הכל היה מן העפר. ואפילו גלגל חמה. ולבתר דמהדרו להאי עפר בגין לאתדכאה כיה מתעבר רוהא מסאבא ואתער רוחא אחרא קדישא ושארי בעלמא. הה״ד תשלח רוחך יבראון. יבראון ויתסון באסוותא עלאה דרוחא אחרא. אדמה. דהא ותחדם פני אתדכיאת [כמה דאתדכיאת אתתא לבעלה] וחדתותי דסיהר״א אשתכח ועלמין כלהו מתברכאן. זכאה חולקהון דישראל דקב״ה יהיב לון עיטא דכלא אסוותא. בגין דיזכון לחיי עלמה דהתי. וישתכחו דכיין בההי עלמה וקדישין לעלמא דאתי. עלייהו כתיב (יחוקאל לו) וזרקתי עליכם מים מהורים ומהרתם: (ג-קפא.)

מצמיה חליר לבהמה ועשב לעבדת האדם וגו׳. דא בהמה דרביעא על אלף מורין (כד) ומגדלין לה בכל יומא ההוא חליר. וחליר דא איכון מלאכין שליטין לפום שעתא דאתבריאו בשני. וקיימין למיכלא דהאי בהמה. בגין דאית אשא אכלא אשא. ועשב לעבודת האדם. עשב דא אלין אופנים וחיות וכרובים. דכלהו תקונייהו. מהתקנן לאתתהנא וקיימין 12 בשעתא דבני נשא אתיין לפולחנא דמאריהון בהרבניהון ובללותהון. דדא איהי עבודת האדם. ועשב דא אודמן ואתעמד לעבודת האדם לאתתקנא בתקוניה כדקא יאות (נים) וכד אינון מתתקנן בהסיא עבודת האדם נפקי מנייהו לבתר מזוני לעלמא. דכתיב להוליא לחם מן האר״ץ. וטרפיו ודא איהו עשב מוריע זרע. דהא הליר לא מוריע זרע איהו. אלא אודמן למיכלא דאשא קדישא. ועשב איהו לתקונא דעלמא להוליא לחם מן הארץ. דכל תקונין דבני נשא דקא מהקני לההוא עשב בפולחנא דילהון למאריהון. היהו לספקא על ידיהון מההיא אר״ך ערפי ומווני להאי

עלמא

#### זיו הוהר

(ככ) סי׳ משקה הרים מעליותיו זו הכינה תשקה שפע החכמה לששת הספירות של עלמא דדכורא. זהינו הרים, ואח׳כ מכל זה תשכע האר"ץ שהיא המלכות עלמא דנוקבא: (כנ) פי׳ שיחזרו בתשובה להתדבק בהשכינה הקדושת שנקראת עפר המקדש שלמעלה: (כל) סור של בהמ"ה היינו מדת המלכות והשכינה הקרושה ששורשן שם הוי״ה במילוי ב״ן במספר בהמ״ה. ואל״ף הרים היינו עשר ספירות שלה כי כל ספירה כלולה מעשר ועשר ממאה: (כג) שהן בכנפיהן מקבלות תפלות ישראל ומתעננין מהן בתור מוון. וזה המת שאמרו חוד? ישראל מפרנסים כביכול לאביהם שבשמים. ולעומת זה הן מקבלות שפע העליונה ומוציאות מזון ומרף לזה העולם עדי מדת המלכות והשכינה הקדושה שעליה נאמר והנה אופן אחד בארץ והיא כמו הסולם עולים תחלה התפלות ואחיכ יוודים שרף ומוון: 13 6

לשון הוהר

תהלים קר

לשון קורש

199 🏓

עלמת. ולאתברכת בני נשת מברכתן דלעילה: (א-יה:) ועשב לעבודת האדם. מהו לעבודת האדם. לית עבודה הכא אלא ללותא דאיהי פולחנא דשכינתא. עבודת י״י ודאי. ועלה אתמר ילא אדם לפעלו ולעבודתו עדי ערב, יצא אדם לפעלו. דא ללותא דשחרית, ולעבודתו עדי ערב. דא ללותא דמכחה דאתמר בה (כראשית כד) וילא ילחה לשוח בשדה לפנות ערב: (מ"ז תכ"ה)

ישמח לבב אכוש להלהיל פנים משמן ולחם לבב ווין אנום יסעד. פתח ההוא ינוקא ואמר. ויין ישמח .mpn להלהיל פנים. אמאי. בגין Disk. 225 דמאתר דחדוה קאתי דאתקרי שמן (כו) תא שירותא דחמרא חדוה הוא. מאתר דכל חידו בגין דמאתר מני מניה נפקא. וסופיה דינא. מאי טעמא. בגין דסופא דיליה אתר כנישו דכלא דינא הוא (יו) וביה אתדן עלמא. וע"ד שירותא מדוה וסופא דינא. בגין כך להלהיל פנים מאתר דכל חדום מניה נפקא. ולחם לבב משמו. יסעד. מאן לחס. דסעיד דה לה״ס ່ວນກໍ (כת) ואי הימא דביה בלחודוי תליא סעידו עלמא דעלמא. לאו הכי דהא ליליא בלא יומא לא אשתכה. ולא בעי לאפרשא לון (כיי) ומאן דאפריש לון יתפרש מחיין. הה״ך (דנרים ח) למען הודיעך כי לא על הלחם לבדו לאתפרשא. ואי תימא יחיה האדם. בגין דלא בעי דוד היך קאמר ולחם לבב אנוש יסעד. הואיל ולא תליא ביה בלחודוי סעידו דעלמא. אלא דייקא דמלה ולח״ם. וא״ו דאיתוסף איהי כמו דד (ל) וע״ד כלא אשתכה כהדא: (א-למ.) ותו ויין ישמה לבב אנוש. דא יינא דאורייתא. דהכי סליק יי״ן כהושבן סו״ד. ומה יין לריך למחוי סתים וחתים דלא יתכסך לע״ו. GID. הכי לריך למהוי סתים וחתים רזין דאורייתא. דלא 6 71D כמד"א ליראיו. 656 אתשקיין (יראין: (ג--רטו:)

ישבעו עלי ה׳ ארזי לבנון אשר נשע. אמר רבי הייא מאי כתיב לעילא. ויין ישמה לבב אנוש וגו׳. וכי מאי האי להאי. אלא הכי אוליפכא דכתיב מלמית הליר לבהמה וגו׳. וכי שבחא דבהמה דאית לה חליר אתא דוד למימר ברוח קדשא. אלא מלמיח חליר אלין איכון שיצין אלף רבוא מלאכין שליחין דאתבריאו ביומא תנינא דבראשית. וכלהו אשא מלהשא. חליר. אמאי הליר. בגין דלמהין אלין אתקרון כחליר בעלמה דה. דכל יומה ויומה התקלירו השתה. ולבתר למחין ומהדרין כמלקדמין. וע"ד כתיב מלמיח חליר לבהמ"ה (לא) הה"ד (משלי יג) יודע לדי"ק נפש בהמתו. ותניכן אלף טורין סלקין לה בכל יומא ויומא. וכל מורא שתין רבוא הוי. והיא אכלתן. ועשב לעבודת האדם. אלין אינון נשמתהון דלדיקיא. דההוא אד"ם דרכב 11 ועאיל דע אכיל בהמ״כ 30 ושלים בגויס

(א אית : האנשים מברכות שלמעלה : (א אית : העולם. ועשב לעבודת האדם. מהו לעבורת האדם. אין עבודה זו אלא תפלה שהיא עבודת השכינה. עבודת י״י ודאי. ועליה נאמר יצא אדם לפעלו ולעבודתו עדי ערב. יצא אדם לפעלו. זו תפלת שחרית. ולעבודתו עדי ערב. זו תפלת מנחה שנאמר בה (בראשית כד) ויצא יצחק לשוח בשדה לפנות ערב: (ת״ז תכ״א)

רוין ישמח לבב אנוש להצהיל פנים משמן ולחם לבב אנוש יסעד. פתח ילד ההוא ואמר. ויין ישמח לבב אנוש להצהיל פנים. מפני מה. יען כי משמן. לפי שממקום חדוה הוא בא שנקרא שמן (כי) בוא וראה ההתחלה של יין חדוה הוא. ממקום שכל שמחה ממנו יוצא. וסופו דין. מה הטעם. לפי שהסוף שלו מקום קיבוץ הכל דין הוא (ז) ובו נידון העולם. וע״כ התחלתו חדוה וסופו דין. לפיכך כתוב להצהיל פנים משמן. ממקום שכל השמחה ממנו יוצאה. ולחם לבב אנוש יסעד. איזה לחם. זה לח״ם שהוא סועד לעולם (כת) ואפשר תאמר שבו בלבדו תולה הסעד של העולם. לא כן שהרי לילה בלי יום לא נמצא. ולא נצרך להפרידם (כט) ומי שמפרידם יפרד מן החיים. זש״כ (דברים ח) למען הודיעך כי לא על הלחם לבדו יחיה האדם. לפי שאין נצרך להפרידם. ואם תשאל איך אמר דוד ולתם לבב אנוש יסעד. הואיל שאין תולה בו בלבדו הסעד של העולם. אלא דוק המלה ולח״ם. וא״ו שנתוספה היא כמו יד (ל) וע״כ הכל גמצא ביחד : (א-רמ.) ועוד ויין ישמח לבב אנוש. זה יינה של תורה. שכך עולה יי״ן כמספי׳ סו״ד. וכמו שיין צריך להיות סתום וחתום שלא יתנסך לע״ז. אף כך צריך להיות סתום וחתום סודות התורה. שלא להשקות אותם אלא ליראיו. כמש״כ סוד ה׳ (ג - רטז :) ליראיו

ישבעי עצי ה׳ ארזי לבנון אשר נטע. אמר רבי חייא מה כתוב קודם. ויין ישמח לבב אנוש וגו׳. וכי מה ענין זה לזה. אלא כך למדנו שכתוב מצמית חציר לבהמה וגו׳. וכי בא דוד להשמיענו ברוח הקודש שבחה של בהמה שיש לה חציר. אלא מצמיח חציר אלו הם ששים אלף רבוא מלאכים שלוחים שנבראו ביום השני של בראשית. וכלם הם אש לוהט. אלה נקראים חציר. מפני מה חציר. לפי שצומחים כחציר שבעולם הזה. שבכל יום ויום נקצרים עכשו. ואח״כ הוזרים וצומחים כבתחלה. וע״כ כתוב מצמיח חציר לבהמ״ה (לה) זש״כ (משלי יב) יודע צרי״ק נפש בהמתו. ולמדנו שאלף הרים מגדלים לה בכל יום ויום. ובכל הר ששים רבוא הם. והיא אכלתן. ועשב לעבודת האדם. אלו הם נשמות הצדיקים. שאד״ם ההוא הרוכב בהמ״ה זו אוכל ומכניס אותן ושולט על בקרבו

### זיו הזתר

(כו) יין רומו לבינה ושמן רומו על חכמה: (כו) מדת המלכות היינו ג׳כ מדת הרין: (כה) לחם רומו על המלכות והשכינה הקדושה המחדקת מוון לבל: (כט) לילה בלי יום היינו שבינתא בלי קב״ה: (3) אות וא״ו רמו על התכארת. לה״ם רמו על מלכות שהיא האות ה׳ אוורונה מן השם הוי״ה ב״ה: (ה) פור של בהמ״ה וצרי״ק נתכאר לעיל: 7 13

לשון הוהר תהכים קר לשון קורש

> כקרבו (ל) ובזכותם ניזון כל העולם מארם ההוא שכתוב בו (יחיקאל א) ועל רמות הכסא רמות כמראה אדם וגו׳. וע״כ כתוב לעבורת האדם. אותו הירוע. בשביל להוציא לחם מן הארץ. להוציא מזון לעולם מן האר״ץ הקדושה. ויין ישמח לבב אנוש. יין זה יין הישן שנמשך מלמעלה (לג) ישמח לבב אנוש. אנוש. זה סור הנע"ר ההוא שעלה לזקנה וחזר לנערותו כמקרם (לד) וע"כ כתוב (לציל קג) אנוש כחציר ימיו. להצהיל פנים משמן. פנים. אלו הם הפנים שנקראים פנים גדולים ופנים קטנים (ה) משמן. מהמשכת השפע של עוה״ב שמן משחת קורש העליון (מ) ולחם לבב אנוש יסער. זהו הלחם של הזלת שחקים הטוהנים מן למאכל הצריק סתם (לו) ומשם נמשך לכמה חילות שנקראים לכב אנוש (לה) והכל בא מהשפעה העליונה. ישבעו עצי ה׳. אלו הם עצים עליונים הפנימים. ארזי לכנון אשר נטע. שהרי נעקרו ונטעם הקב״ה (לט) מה בין עצי ה׳ לארזי לבנון, עצי ה׳. אלו עץ החיים ועץ הרעת טוב ורע. ארזי לבנון. אלו חמשים השערים שנקראים המש מאות שנה (מ) אשר שם צפרים יקננו. בהצללים שלהם מקננות נשמות הצדיקים. וכל הילות הקרושים ניזוגים משם. חסידה ברושים ביתה. חסידה. בתו של אברהם אבינו שנקרא חסיד (מה) שעשה חסר עם כל בני העולם. לפיכך נקראת חסידה. כרושים ביתה. בין זרועות העולם יושבת (מכ) : (ג-ריי .) מד רבו מעשיך ה׳ כלם בהכמה עשית מלאה הארץ

> קנינך. רבי חזקיה פתח מה רבו מעשיך ה׳. כמה גרולים מעשי המלך הקרוש בעולם. משל לאיש שנוטל בידיו הרבה קשרי זרעים ביחר וזורע אותם בפעם אחד. ואח״כ יוצא כל אחד ואחר בלברו. כך הקב״ה עשה מעשיו בחכמה. ובחכמה לקח הכל יחד וזרע אותם. ואח״כ יצאו כל אחר ואחר בזמנו. זש״כ כלם בחכמה עשת. א״ר אבא מה רבו מעשיך ה׳. כמה גרולים הם מעשי המלך הקרוש. וכלם נסתרים בחכמ״ה. זש״כ כלם בחכמה עשית. כלם בחכמה נכללים ואין יוצאים לחוץ אלא בנתיבות ירועים אל הבינה. ומשם נעשים כלם ונתתקנו. זש״כ (משלי כי) ובתבונה יתכונן. וע״ר כלם בחכמה עשית בבינה. מלאה הארץ קנינך. האר״ץ. זו כנסת ישראל. שמשם נתמלאית מהכל. כמש״כ (קהלת א) כל הנחלים הולכים אל הים וגו׳. קגינך. שהיא מוציאה אותם אח"כ. זש"כ אלה תולרות השמים והארץ בהבראם. בך בראם. לפיכך מלאה הארץ קנינך: (ג-מבי) רבי

בגויה (לכ) ובוכותהון אתון כל עלמא מההוא אדם דכתיב ביה (יהוקאי א) ועל דמות הכסא דמות כמראה אדם וגו׳. וע״ד כתיב האדם. ההוא דאבתמודע. בגין להוליא להם מן הארץ. לאפקא מזוכא לעלמא מן האר״ז קדיבא. ויין יבמת לבב אנוב. יין דא חמרא עתיקא דרגיד מלעילא (לג) ישמה לבב ארוש. ארוש. דההוא נע״ר דסליק לסיבו ואתהדר 67 כות כמלקדמין (לד) וע״ד כתיב (לעיל קג) אמש כחליר ימין. להלהיל פנים משמן. פנים. אלין איכון פעים דאקרון אכפי רברבי ואכפי זוערי (לה) משמן. מנידו דעלמא דאתי מבה ורבו קדישא עלאה (יו) ולחם לבב ההוא לחס דאוילו ומתמ בחהים יסעד. END מנא למיכלא דלדיקא סתמא (יי) ומתמן אתנגיד לכמה חיילין דמקרון לכב אנוש (לח) וכלא אתי מכגידו עלאה. יבבעו עלי ה׳. אלין איכון אילנין עלאין פנימאין. ארזי לבנון אשר נסע. דהא אתעקרו ונסע לון קב״ה (לש) מאי בין עלי ה׳ לארוי לבכון. עלי ה׳. אלין עד ועד הדעת שוב ורע. ארוי לבכון. אלין חמשין ההיים תרטין דחקרון המש מחות שנה (מ) חשר שם לפרים יקננו. בפוליהון הייליו וכל כשמתיהון דלדיהיא. מקננן מתמן. חסידה ברושים 12156 קדיםיו ביתה. הסידה. ברתיה דחברהם אבינו דחהרי חסיד (מא) ועבד עלמא. בג"כ אתהרי חסידה. חסד עם כל בני ברושים ביתה. בין דרועי עלמא יתבא (מג): (ג-ריו.) רבו מעשיך ה׳ כלם בהכמה עשית מלאה הארץ 🗂

קנינך. רבי חזקיה פתח מה רבו מעשיך ה׳. כמה סניטין עובדוי דמלכא הדישא בעלמא. מתל לב״כ דנסיל ביזוהי כמה מקפורין כחדא וזרע לון בומנא חדא. ולבתר נפיק כל חד וחד בלחודוי. כך קב״ה עביד עובדוי בחכמה. ובחכמה נטיל כלח כהדח וורע לון. ולבתר נפקו כל חד וחד בזמניה. הה"ד כלם בחכיוה לון. ולבתר נפקו כל חד וחד בזמניה. המ"ד כלם בחכיוה עשית ה'. כמה סגיאין אינון עובדוי דמלכא קדישא. וכלהו סתימין בחכמ״ה. הה"ד כלם בחכמה עשית. כלהו בחכמה כלילן ולא כפקי לבר אלא בשבילין ידישן לגבי בינה. ומתמן אתעבידו כלהו ואתהקנו. הה״ד (משלי כד) ובתבונה יתכונן. וע"ד כלם בתכמה עשית בבינה. מלאה הארך הנינד. האר"ז. דא כנסת ישראל. דמתמן אתמליא מכלא. כד"א (קבלת א) כל הנחלים הולכים אל הים ונו׳. קנינך. דהיא אפיקת לון לבתר. הה״ר תולדות - 666 בהבראם. בה בראם. בגייכ מלאה השמים והארך הארך קניגך: (ג מג:)

(לג) אדים זה היינו התפארת החיה שעל המרכבה, אדים כני׳ מיה. רמלגאו איהו שם מיה. הוייה במילוי אלפייזו, ומה שאמר אמיל ואעיל לון בנויה, הייגו הסור שמיכאל כהנא רפא עומר ומקריב על המוכח נשמות הצריקים שכוה נתוסף להן הארה והתחדשות, (ג) היינו שפע הבינה: (נז) זה המיאך ממימ שיקח אותו אדהים בזקנותו זהור הגערותו כמדרגת מיאך גרול וגורא. זוהו כהציר שנקצי והוור וצומת: (לא) היינו המיאכים שנקראים כרובים: (י) פי' משפע הבא מן החכמה: (ל) וו השפני שנתהקנה עדי נצח ותור להויל אותה אד היסור. כסור שחקים ששוחקים מן לצריקים, ומה שאמר לצריקיא סתמא. כוונתו שסובר כ׳ משמעות. צריק התתתון עפיי פשום וצריק העדיון שהוא היסור על פי סור : (לה) היינו המהנות המלאכים שבעולם היצירה ששם מקנן המלאך ממיכ בידוע: (נט) זה המוד שהיה הקביה בונה עולמות ומתריבן: (מ) הייגו הספירות של הבינה ונקראין לבגון על שם לבנונית אור החסו שהוא מדבן עונות יצראד ביום הכפורים: (מל) זו המדכות והשבינה הקרושה בסור שאמרו בת היתה לו לאברהם אבינו ובכל שמד בסבואר ברמב"ן על התורה שם: (מג) פי' שכאשר תחעלה המ"כות להורונג עם התפארת היא יושבת בין ורועות שלים. **דה**יינו בי תפר וגבורה דרועה ימינא ודרועא שמאלא

### זיו הוהר

200

לצי ילחק אמר מה רבו מעשיך הי וגו׳. האי קרא אוקמוה בכמה אתר. אלא מאו יכיל לממני עובדוי דקב״ה. דהא כמה חילין ומשלייון משניין דא מן דא דלית לון חושבנה. וכלהו בומנה חדה. כמרופה דהפיק זיקין לכל סשרין בומנא חדא. כך קב״ה אפיק כמה זיכין משריין משכיין דח מו דח דלית לוו חושבכה. וכלהו בזמנה הדה. תה חזי בדבורה וברוחה כהדה התעביד עלמא. דכתיב בדבר שי שמים כעשו וברוח פיו כל לבאס. בדבר ה׳ דא דבורא. וברוח פיו דא רומא. דא בלה דה לה הזיל. התכליל דה בדה ונפיק מנייהו כמה מילין לחילין ומשריין למשריין. וכלא בומנא חדא. תא חזי כד בעא קב״ה למברי עלמין. אשיק חד נהורא כפקין ונסרין סתימאה (מג) ומן ההוא נהורא כל איכון כהורין דאתגליין. ומההוא כהורא כפקו ואתפשעו ואתעבידו שאר נהורין. ואיהו עלמא עלאה. תו אתששש ההוא נהורא עלאה ועביד אומנא נהורא דלא נהיר (מד) ועביד עלמא תתאה. ובגין דאיהו דלא נסיר בעי לאתקשרא וכעי לטילא נהורא אתקשר לאתקשרא לתתא (מה) ובקשורא דלתתא דלעילת. והאי 637 כהוכא . לאתנהרא בקשורא 🗉 חילין ומשריין נהיר בקשורת דלעילה חשיק כל לזיכין סניחין. הח״ר מה רבו מעשיך ה׳ וגו׳ (מי) וכל מאי די בארעא הכי כמי לעילא. ולית לך מלה זעירא בהאי עלמא דלא תליא במלה אחרא עלאה דאתפקדא עליה לעילא. בגין דא כד אתער tool ילס -<u> ממממד</u> אתער ההוא ראתפקרא עליה לעילא. דכלא רא בדא: (א-קני.)

ורחב ידים שם רמש וחין מספר וגו׳. דה הים גדול שם אניות יהלכון לויתן זה ילרת לשחק בו. אמר ואממר. אוקמוה 65 הני קראי nere לכי אבל תא חוו כל משריין דלעילא וכל אינוו רתיכיו כלהו אחידן אלין באלין דרגין בדרגין. אלין עלאין ואלין תתאין. וחיותא קדישא עלייהו (מי) וכלהו אוכלוסין ומשריין בסלין תחות ידהא. על מימרהא בשלין ועל מימרהא שראן, ודא היא חיותא דכל שאר חיותא אחידן כמה חיון לחיון. בה. ואשתלשלו ואשתכללו בגינה אוליו ואתאחדן דרגין בדרגין. וכלהו עלאין ותתאין ושאטין בימא (מת) הה״ר זה הים גדול ולחב ידים וגו׳. וכד סליק ימא גלגלוי כלהו ארבין סלקין ונחתין (מש) וועפה השתכח ורוחה תקיפה הזלה עליה בתקיפו. וכוני ימא מתבדרין לכל סער. אלין למורח ואלין למערב אלין ללפון ואלין לדרום. וכל איכון בני עלמא דחמאן רשימא עלייהו נסלין לון ובלעין לון בקשירי עפרא. וכל ארבין לא נמלין מאתרייהו ולא סלקין 1737 מד דאתי שעתא מסהיא כר וכחתין בימה

רבי יצחק אמר מה רבו מעשיך ה׳ וגו׳. מקרא זה נתבאר בכמה מקומות. אבל מי יכול לספר מעשל הקב״ה. שהרי כמה חילות ומחנות משונים זה מן זה שאין להם מספר. וכלם יצאו ברגע אחר. כפטיש המוציא ניצוצות לכל צר ברגע אחר. כך הקב״ה הוציא כמה מינים מחנות משונים זה מן זה שאין להם מספר. וכלם בזמן אחר. בוא וראה ברבור וברוח יחד נברא העולם. שכתוב ברבר ה׳ שמים נעשו וברוח פיו כל זה צבאם. ברבר ה׳ זה רבור. וברוח פיו זה רוח. בלא זה אינו הולך. נכלל זה בזה ויצא מהם כמה חילות לחילות ומחנות למחנות. והכל בזמן אחד. בוא וראה כאשר רצה הקב״ה לברוא העולם. הוציא מאור נסתר אחד (מנ) ומן המאור ההוא יוצאים ומאירים כל אותו מאורות הנגלים. ומאותו המאור יצאו ונתפשטו ונעשו שאר המאורות. והוא עולם העליון. ועור התפשש אותו מאור העליון ועשה אומנות מאו שאינו מאיר (מז) ועשה עולם התחתון. ולפי שהיא מאור שאינו מאיר נצרך להתקשר למעלה ונצרך להתקשר למטה (מז) ובהתק שרות שלמטה נתקשר להיות נואר בהתקשרות שלמצלה. וזה המאזר שאינו מאיר בהתקשרות שלמצלה הוציא כל החילות והמחנות של הרבה מינים. זש״כ מה רבו מצשיך ה׳ וגו׳ (מו) ולל מה שבארץ כן גם למעלה. ואין לך דבר קטן בעולם הזה שאינו תולה ברבר אחר עליון שנפקר עליו למעלה. ובשביל זה כאשר נתעורר הדבר למטה נתעורר אותו שנפקד עליו למעלה. כיון שהכל נאחז זה בזה : (א-קנו.)

וגו׳. הים גדול ורחב ידים שם רמש ואין מספר וגו׳. שם אניות יהלכון לויתן זה יצרת לשחק בו. אמר

רבי שמעון מקראות האלו כבר נתבארו ונדרשו. אבל בוא וראה כל המחנות שלמעלה וכל אותן המרכבות כלם נאחזים אלה באלו מררגות במררגות. אלה עליונים ואלו תחתונים. וחיה הקרושה עליהם (זו) וכל ההמונים והמחנות נוסעים תחת רשותה. על פיה יסעו ועל פיה יחנו. וזאת היא החיה שכל שאר החיות נאחזין בה. ונשתלשלו ונתיסרו בשבילה כמה חיות לחיות. ונאחזין מדרגות במדרגות. וכלם העליונים והתחתונים הולכים וצפים בהים (מת) זש״כ זה הים גרול ורחב ירים וגו׳. וכאשר מנשא הים את גליו כל האניות עולות ויורדות (מז) וזעף נמצא ורוח חזק הולך עליו בגבורה. ורגי הים מתפורים לכל צר. אלו למורח ואלה למערב אלו לצפון ואלה לדרום. וכל אותן בני העולם שרואים תו מיתה עליהם נוטלים אותם ומזביעים אותם בנקיקי העפר. וכל האניות לא יזיזו ממקומותם ולא יעלו ויררו רק משתגיע שעה ההוא שבא מנהיג אחד

בים

#### <u>זיו הוהר</u>

(מנ) זו הבינה, וממנה נשתלשלו שאר הספירות מאורות הנגלים. וממנה תבא להן הארת השפע: (מז) זו המלכות בהי' לכנה: (מה) ההתקשרות דלעילא היינו עם התפארת לקבלת השפע. וההתקשרות שלמטה היינו עם צדיקי הרור לקבל עבודתם הקרושת תורה תפלה ומצות שעו"ו תתעלה להתקשרות שלמעלה: (מו) ועל פי זה יתבאר כלם בחכמה עשית שהתהלת הבריאה היתה בהכיה העליונה ונמר הבריאה בחכמה ועירא שהיא המלכות: (מו) זה התפארת: (מח) כי' ים עולם המלכות אשר בדין יסידרו: (מט) כד כליק ימא פיי כאשר יש מקום למדת חדין להתנשא ולתכוע דין על הטולם או הארכין והנוגין שהם שרי הדין מתגברים לבקש לגמור ענשי הרין בעולם. וזהו מער הים:

13

9

דשון קורש תהצים קד-לה

ישחקו שם: (ב-מחי) וזהו הסוד

לשון הוהר

לאשלמא (i) friz זעפא כוסמ וידע דימה. בים (:) והוא יודע להשקיט רוח סערה של הים. כיון דסליק דא עליה דימא שכיך מרוגוא ונייהא אשתכח. כיון שצולה זה על הים ישקט מרוגזו ומנוחה נמצאת. וכדין כלהו ארבין אולין בארח מישור ולא ספאן לימינא ואז כל האניות הולכות בדרך ישר ולא יטו לימין ושמאלא. הה״ך שם אניות יהלכון לויתן זה ילרת ושמאל. זש״כ שם אניות יהלכון לויתן זה יצרת לשחק בו. ו״ה דייקא (א) וכל נוני ימא מתכנשין לשחק בו. ז״ה דוקא (ה) וכל דגי הים נאספים עליה. וכל איכון חיון חדאן לאתרייהו. למקומותם. וכל אותן החיות משמחות עליו. וחיות של וסיוו דחקלא עלאה חדאן. הה"ד (איוב מ) שדה העליון שמחות. זש״כ (איוב מ) וכל חיות השדה וכל חית השדה רוא דתניכן. ישחקו שם: (כ-מת:) והייכו לויתן שלמדנו. לויתן זה ילרת לשחק בו. דא לדי״ק (יב) כלם אליך ישברון זה יצרת לשחק בו. זה צדי״ק (:כ) כלם אליך ישברון לתת אכלם בעתו. מאן עתו. דא מטרוניתא דאקרי לתת אכלם בעתו. איזו עתו. זו המטרונה שנקראת עתו דלדי״ק. וב״כ כלהו מחכאן להאי עת״ו. כלהו צתו של צדי״ק. ולפיכך כלם מחכים לעת״ו הזו. כלם דאתוכן לתתא מאתר דא אתוכן. ורוא דא אוקימנא שניזונים למטה ממקים זה ניזונים. וסוד הזה ביארנו במאי דכתיב עיני כ"ל אליך ישברו וגו׳ (ני) תא חוי בשעתא דהאי כ"ל מבסס לעת"ו ומתחברא עמיה במה שכתוב עיני כ״ל אליך ישברו וגו׳ (::) בוא וראה בשעה שזה כיל ממתיק לעת"ו ומתחברת עמו כלהו עלמין בחדו. כלהו עלמין בברכאן. כדין שלמא כל העולמות בשמחה. כל העולמות בברכות. ואז שלום גרמיז בעלאי 721 ותתאי. מייבי אשתכת נמצא בעליונים ובתחתונים. וכאשר גורמים רשעי כחלי עלמא דתמן לא אשתכחו ברכאן עולם ששם אין נמצאות הברכות של אותן הנחלים דאילון וינקא האי ע״ת מספרא אחרא. כדין דינין טלאין. העליונים. ויונקת ע״ת זו מצד השמאל. אז דינים בעליות ושלמה לה השתכה. וכד בעהן מתערין 33 מעוררים בעולם ושלום לא נמצא, וכאשר יבקשו בני עלמה להתברכה לה יכלין הלה על ידה דכהנה. בגיו העולם להתברך אין יכולים אלא על ידי הכהן. לפי דיתער כתרא דיליה (יד) ויתברכא משרוניתא וישתכחו שהוא מעורר כתר שלו (ז׳) ותתברך המטרונה ויושפע ברכאן בכלהו עלמין : (ג--נח.)

תסתיר פניך יבהלון תוסף כוחס יגועון וגו׳. אמר רבי יוהנן מהכא אוכח דהב״ה לא עביד בישא לכל בר נש. אלא כד לא אשגה ביה הוא דכתיב תסתיר פניך יבהלון תוסף (א-קטו.) תו תנינן בשעתא דבר נש ישתלי מגרמיה. רוהס יגועון : עלמה. מהאי שריא עליה לנפקא ודילא כניב דלא הוה כיומוי. מאי אתוסף רוחא עלאה ביה. vhn. ואתדבק דשריא ביה חמי עלוי וכיון דהתוסף דלא זכה ביומוי. ההוא ביה כגין רוחא. וכד אתוסף ביה וחמא כדין נפיק מהאי עלמא. הה״ד תוסף רוחם יגועון ואל עפרם ישובון. כדין כתיב (שמות לג) כי לא יראני האדם וחי. בחייהון לא זכאן במיתתהון זכאין: (א-ריה:)

הטאים מן הארץ ורשעים עוד אינם ברכי נפשי תמו את ה׳ הללויה. אמר רבי שמעון כל זמנא דהייביא סגיאון בעלמא. כביכול שמא קדישא לא מתברך בעלמא. וכל זמנא דחייביא לא סגיאו בעלמא שמא קדישא מתברך בעלמא. הה״ד יתמו הפאים מן הארז וגו׳ כדין ברכי כפשי את ס׳ סללויה: (נ-ריא.)

קה

ענן בכבל רגלו וגו׳ עד עת בא דברו אמרת ה׳ לרפתהו

**CL** 

ענן בכבל רגלו וגו׳ עד עת בא דברו אמרת ה׳ צרפתהו

10

זיו הוהר

(ג) הייגו הארת התפארת מדה הרהמים ע"י היסוד שזה ממתיק הגבורות והדינים של זעף הים: (ה) ו"ה רומו על תפארת ויכור (ג) עלמא דרכורא הממתיק לואית : (ג) לוותן היינו היסור : (ג) כוונתו שעיני כ"ל דהיינו היסור שנקרא כ"ל אליך ישכרו. היינו אל התפארת. ואתה התפארת נותן להם את אכלם בעתיו, היינו במרת המלכות והשכינה הקרושה לתלק השפע /בעולם הוה: נה) כתרא דבהנא זו מדת החסד הממתיק למדת הדין ועי"ז נשפע שפע ברכה :

13

שלא זכה לראות בכל ימיו. לפי שנתוסף בו רוח ההוא. וכאשר נתוסף בו והוא רואה אז יוצא מזה העולם. זש״כ תוסף רוחם יגועון ואל עפרם ישובון. בכן כתוב (שמות לג) כי לא יראני האדם וחי. בחייהם

(א-רית:) אין זוכים במיתתם זוכים: (א יתמן הטאים מן הארץ ורשעים עוד אינם ברכי נפשי

ברכות בכל העולמות : (ג-גח.) תמתיך פניך יבהלון תוסף רוחם יגועון וגרי. אמר

רעה לכל איש. אלא כאשר מסיר השגחתו ממנו הוא

יכלה מעצמו. שכתוב תסתיר פניך יבהלון תוסף רוחם יגועון: (א-קטו.) עוד למדנו שבשצה שהאדם

שוכב חולה והדין שורה עליו להוציאו מן העולם.

נתוסף רוח עליון בו. מה שלא היה לו בכל ימיו.

וכיון ששורה עליו זה הרוח ונדבק בו רואה מה

רבי יוחנן מכאן נשמע שאין הקב״ה עושה

את ה׳ הללויה. אמר רבי שמעון כל זמן שהרשעים רבים בעולם. כביכול שמו הקדוש אינו מתברך בעולם, וכל זמן שהרשעים מועטים בעולם שם הקדוש מתברך בעולם. זש״כ יתמו הטאים מן הארץ וגר׳ ובכן ברכי נפשי את ה׳ הללויה: (ג-רצי .)

לשון קודש

לרפתהו. אמר רבי חוקיה הכי תנינן. כל מלה ומלה דללותה דהפיק בר נש מפומיה סלקה לעילה. ובקעת רקיעין ועאלת לחתר דעאלת. ותמן חתבחנת ხა רכשרא עאלין מלה. אי היא מלה 100 קמי מלכא קדישת למעבד רעותה. ואי לאו סאטיו לה ואתער ומל רוחא אחרא. מלה בהאי 555 חזי כתיב ביה ביוסף ענו בכבל רגלו וגו׳. עד אימתי ענו בכבל רגלו. עד עת בא דברן אמרת ה׳ לרפתהו. עד עת בא דברו דמאן. אלא עד עת בא דברו דיוסף לעילא ואתבחין ההיא מלה דיליה. הה״ד אמרת ה׳ לרפתהו. כדין שלח מלך ויתירסו מושל עמים ויפתחסו: (ג-נה.)

שלה מלך ויתירהו מושל עמים ויפתחהו. אמר רבי שמעון כתיב ה׳ מתיר אסורים, והכא כתיב שלח מלך ויתירהו. ומהו מושל עמים ויפתחהו (א) אלא שלח מלך דא קב״ה. מושל עמים דא קב״ה, שלח מלך. מלך עלאה שלח ויתירהו. ומאן איהו דשלח ליה. דא מלאך הגואל דאיהו מושל עמים, דאיהו מושל על תתאי, וכלא מעם קב״ה איהו: (א-קלה.)

ויבא ישראל מלרים ויעקב גר בארך חם. אמר רבי אלעור תא חזי דקב״ה מגלגל גלגולין בעלמה להיימה היומה וגורה דחיהו גויר. רקל תכו אלמלי חביבו ורחימו דרמים קב״ה לאבהו הוה אתחוי יעהב לנחתא למלרים בשלשלי דפרולא. וברחימו דלהון שלפיה ליוסף בריה ועבד ליה מלכא דשליטא על כל ארעא. ונחתו כלהו שבטין ביקרא כמלכא. תא חזי מאי כתיב ויבא ישראל ויעקב מלרים ויעקב גר בארץ חם. כיון דכתיב ויבא ישראל לא ידענא דיעקב גר בארץ יהמהי .00 מלרים אלטריך ויבא ישראל מלרים. דא 656 **.**Ď7 קב״ה (י) ויעקב גר בארך חס. דא יעקב. דהא בניניה דיעהב ובנוי אתיא שכינתא למלרים. וקב״ה גלגל גלגולין ואחית ליה ליוסף בקדמיתא. דבוכותיה אתקיים ברית בהדיה ושלטיה על כל ארעא : (א-קלד:)

ריוציא עמו בששון ברנה את בחיריו. פתח רבי אלעור ואמר (הושע יג) ואנכי הי אלהיך מארץ מלרים ואלהים זולתי לא תדע. לא כתיב אשר הולאתיך מארץ מלרים. אלא אנכי הי אלהיך מארץ מלרים. וכי מארץ מלרים הוה להו למלכא ולא מקדמת דנא. והא כתיב (כראשית לה) ויאמר יעקב אל בניו הסירו את אלהי הנכר אשר בתוככם, וכתיב ונקומה ונעלה אמרת מארך .36 636 מלרים. ולת כית מן יומה דהוו ישראל בעלמה לה השתמודעו יקרה דקב״ה בר בארעא דמלרים. דהוו בפולחנא קשיא ולוותו לקבליה דקב"ה. ולא אשתנו מנמוסא דילהון. תמן <u>אתבמינו</u>

צרפתהו. אמר רבי חזקיה כך למדנו. כל דבור ודבור של תפלה שמוציא אדם מפיו עולה למעלה. ובוקע רקיעים ונכנסת למקום שנכנסת. ושם נבחנת תפלה ההיא. אם היא תפלה כשרה מכניסין אותה לפני המלך הקדוש לעשות רצונה. ואם לא דוחים אותה החוצה ונתעורר בתפלה זו רוח אחר, ובוא אותה החוצה ונתעורר בתפלה זו רוח אחר, ובוא ענו בכבל רגלו. עד עת בא דברו אמרת ה' צרפתהו. עד עת בא דברו של מי. אלא עד עת בא דברו של יוסף למעלה ונבחנה תפלתו. זש"כ אמרת ה' צרפתהו. ואז שלח מלך ויתירהו מושל עמים ויפתחהו: (ג-גה.)

שלך מלך ויתירהו מושל עמים ויפתחהו. אמר רבי שמעון כתיב ה׳ מתיר אסורים. וכאן כתיב

שלח מלך ויתירהו, ומהו מושל עמים ויפתחהו (ה) אלא שלח מלך זה הקב״ה. מושל עמים זה הקב״ה. שלח מלך, מלך עליון שלח ויתירהו, ומי הוא ששלח אותו. זה מלאך הגואל שהוא מושל עמים. שהוא מושל על

התחתונים, והכל מעם הקב״ה הוא: (א-קצה.) ויבא ישראל מצרים ויעקב גר בארץ הם. אמר רבי אלעזר בוא וראה שהקב״ה מסבב סבות בעולם לקיים השבועה והגזרה שהיה גוזר. שהרי למדנו אלמלי החביבות וחאהבה שאהב הקב״ה להאבות היה ראוי יעקב לרדת למצרים בשלשלאות של ברול. ובאהבתו אותם השליט ליוסף בנו ועשה אותו למלך המושל על כל הארץ. וירדו כל השבטים בכבוד ויעקב כמלך, בוא וראה מה כתוב ויבא ישראל מצרים ויעקב גר בארץ הם. כיון שכתוב ויבא ישראל מצרים האם לא ירענו שיעקב גר בארץ חם. ולמה הצריך לומר זה. אלא ויבא ישראל מצרים. זה הקב״ה (כ) ויעקב גר בארץ חם. זה יעקב. שהרי בשביל יעקב ובניו באה השכינה למצרים. והקב״ה היה מסבב סבות והוריד ליוסף בראשונה. שבזכותו נתקיים עמו הברית והשליטו על כל הארץ: (א-קצד:)

ויוציא עמו בששון ברנה את בחיריו. פתח רבי אלעזר ואמר (הישע יג) ואנכי ה׳ אלהיך מארץ מצרים ואלהים זולתי לא תדע. לא כתוב אשר הוצאתיך מצרים ואלהים זולתי לא תדע. לא כתוב אשר מצרים. מארץ מצרים היה להם למלך ולא מקודם לזה. והלא כתוב (בראשית ליח) ויאמר יעקב אל בניו הסירו והלא כתוב (בראשית ליח) ויאמר יעקב אל בניו הסירו ועמר הנכר אשר בתוככם. ונאמר ונקומת ונעלה את אלהי הנכר אשר בתוככם. ונאמר ונקומת ונעלה בית אל. וכאן כתוב מארץ מצרים. אלא מן היום שהיו ישראל בעולם לא הכירו כבודו של הקב״ה מלבד בארץ מצרים. שהיו בעבודה קשה ויצעקו אל הקב״ה. ולא שינו ממנהגים שלהם. שם

נודקקו

#### זיו הזהר

(ה) ה' מתיר אסורים משמע הוא בעצמו. וכאן משמע עיי שלית, ועור מושל עמים ויפתחהו כפל לשון במלות שונות למה. ומתרץ שהכל מוסב על הקב"ה. הוא שלח את המלאך הנואל הירוע שעליו נאמר אשר שמי בקרבו. לפיכך הרי זה באילו הקב"ה בעצמו היה מתיר אסירתו: (כ) זה יובן מתברייתא דרבי עקיבא שיש היה אחת נושאת הכמא עומדת באמצע הרקיע וישראל שמה וחקוק על מצחה ישראל שאומרת בקול רם ברכו וכו':

לשון קודש תהלים קה-קו

לשון הוהר

אתבחינו אבהתנא כדהבא בגו שיפסא. ועוד דהוו חמאן בכל יומא כמה הרבין כמה זינין בישין לאפעאה לון לבני נשא. ולא סטו מארחא לימינא ולשמאלא. ואע״נ דלא הוו ידעין כל כך ביקרא רקב״ה. 656 היו אולין בתר כמוסי אבהתהון. ולבתר המו כמה כסין וכמה גבוראו ונשל לון קב״ה לפולחניה. ובגין דכלהו חנוו כמה כסין ואתין וגבורן בשיניהין אמר. ואנכי ה׳ אלהיך מארץ מלרים. דתמן הוה באתגליא יתרא דיליה. ואתגלי עלייהו על ימא וחמו זיו יקרא על זה דיליה אפין באפין. לא תימרון אלהא אחרא היא דמליל עמנא. אלא אנא הוא דחמיתון בארעא דמלרים. אנא הוא דקטלנא סנאיכון בארעא דמלרים. אנא הוא דעבדנא כל אינון עשר מחאן בארעא דמלרים. ובגיני כך ואלהים זולתי לא תדע. לא תימא דאית אחרא אלא אנא הוא כלא: (ג-עד:)

קו

ימלל גבורות ה׳ ישמיע כל תהלתו. פתח רבי ואמר. מי ימלל גבורות ה׳. האי קרא ילחק אבל מהו ימלל. ידבר אוקווה. . 513 מבעי ואי תימא דארחיה דקרא הכי דהא שיבו קראי אינון הכי. לא דכלהו לאחואה מלה קל אתיין. אוף הכא לאחואה מלא הא אתיא. מי ימלל. כדכתיב (דנרים כג) וקטפת מלילות (א) גבורות ה׳. בנין דסגיאין איכון. דהא כל גורא דדינא מתמן קא אתיא. ועל דא מאן איהו דיסלק ויעביר גורא חדא מאיכון גבוראן דעביד קב״ה: תו מי ימלל. מי כלא חד. מי ידבר דהא כמה וכמה גביראו ידבר. אינון דלית לון חושבנא. כמה מארי דדינין כמה מארי תריסין כמה גרדיני נמוסין. ומלולת לה יכל למללה לון. ובמה ידיען כלהו. בהגדה דחית ביה רוח ובאמירה לא יכיל למללא דחכמתא. דהא במלולא לון למכדע לון. אבל בהגדה ידיען (כ) כמה דכתיב דור לדור ישבת מעשיך וגבורתיך יגידו. ברות אבל גבורתר דאיהי גבורה דא ידיען. מהאה מלכותך יאמרו דכתיב כבוד ידברו. וגבורתר ידברו (ג) ישמיע כל תהלתו. דסגיאין אינון דרגין דאשתמודען ומתחברן בתהל״ה. וכמה חילין וכמה משיריין דמתחברן בה. כדכתיב (איוג כה) היש מספר מאן יכיל לגדודיו. ועל urneht Ď7 5 תהלתו: (א-רמש.)

רבי חייא פתח ואמר מי ימלל גבורות ה׳ וגו׳. תא חזי כד בעא קב״ה וסליק ברעותא קמיה למברי עלמא. הוה מסתכל באורייתא וברא ליה. ובנל עובדא

זיו הזהר

מעשה

(6) שהוא ענין כריתה העברה והשחתה. עדה״כ (תהליס נח) ידרך חציו כמו יתמוללו: (ג) פוי כי כמה מדרנות יש ברשון, ספור (ג) שהוא ענין כריתה העברה והשחתה. עדה״כ (תהליס נח) ידרך חציו כמו והכונה העיקר. הגדה היא יותר גבוה. איך ששם העיקר ודבור זו מדרגה היותר פשוטה. אמירה גבוה מרבור. איך שהדבור מפל והכונה העיקר, הגדה היא יותר גבוה. איך ששם העיקר ודבור זו מדרגה העיקר. הגדה היא יותר גבוה. איך ששם העיקר הדבור זו מדרגה העיקר זו מדרגה היותר פשוטה. אמירה גבוה מרבור איך שהדבור מפל והכונה העיקר. הגדה היא יותר גבוה. איך ששם העיקר ודבור זו מדרגה העיקר. הגדה היא יותר גבוה. איך ששם העיקר הדבור זו מדרגה העיקר. הגדה היא יותר גבוה איך שהים העיקר הדבור מפל והכונה העיקר. הגדה היא יותר גבוה איך ששם העיקר היה הדבור זו מדרגה העיקר. הגד היא החכמה. וכן כאן גבורנת עולם הביגה שהיא עולם הגנלה. ובגבורתה שייך דבור ושייך לומר ישמיע כל תהלתו:

13

אחר אלא אני הוא הכל: (ג--פר :) קו אי ימלל גבורות ה׳ ישמיע כל תהלתו. פתח רבי יצחק ואמר. מי ימלל גבורות ה׳. מקרא זה נתבאר. אבל מהו ימלל. ידבר היה צריך לומר. ואפשר תאמר שדרך המקרא כך שהרי כמה מקראות יש בלשון כזה. לא כי כלם להראות ענין נסתר באים. אף כאן להראות ענין נסתר הוא בא. מי ימלל. ככתוב (דברים כג) וקטפת מלילות (ה) גבורות ה׳. לפי שהן הרבה. שהרי כל גזרת הדין משם היא באה. ועל כן מי הוא שיסיר ויעביר גזרה אחת מאותן הגבורות שעושה הקב״ה: ועוד מי ימלל. מי ידבר. הכל אחד. מי ידבר שהרי כמה וכמה, גבורות הן שאין להן מספר. כמה שרי דינים כמה שרי מלחמות כמה מענישי המשפטים. והדבור אין ביכולת לדבר אותם. ובמה נודעים כלם. בהגדה שיש בו סוד של חכמה. שהרי בדבור ובאמירה אין ביכולת לדבר אותם לדעת אותם. אבל בהגדה הם ידועים (נ) כמו שכתוב דור לדור ישבח מעשיך וגבורתיך יגידו. בסוד הם ידועים. אבל גבורתך שהיא גבורה התחתונה ידברו שכתוב כבוד מלכותך יאמרו וגבורתך ידברו (נ) ישמיע כל תהלתו. כי היבה הן המדרגות הניכרות ומתחברות בתהל״ה. והרבה חילות והרבה מחנות שמחוברים בה. ככתוב (איוב כה) היש מספר לגדודיו. ועל כן מי הוא ביכולת להשמיע כל (. א-רמט א הלתו

רבי חייא פתח ואמר מי ימלל גבורות ה׳ וגו׳.

בוא וראה כאשר חפץ הקב״ה ועלה ברצונו לפניו

לברוא העולם. היה מסתכל בתורה וברא אותו. ובכל

12

נזדקקו אבותינו כזהב בתוך הכור. ועור שהיו רואים בכל יום כמה כשפים כמה מינים רעים להטעות לאנשים. ולא סרו מדרכם לימין ולשמאל. ואצ״פ שלא היו יודצים כל כך בכבודו של הקב״ה. אלא שהלכו אחר מנהגי אבותם. ואח״כ ראו כמה נסים יכמה גבורות ולקחם הקב״ה לעבודתו. ולפי שכלם יכמה נסים ואותות וגבורות בעיניהם אמר. ואנכי יהא כמה נסים ואותות וגבורות בעיניהם אמר. ואנכי ה׳ אלהיך מארץ מצרים. כי שם היה בהתגלות העליון פנים בפנים. ולפיכך אל תאמרו שאלהים אחר הכבוד שלו. ונגלה אליהם על הים וראו זיו כבוד העליון פנים בפנים. ולפיכך אל תאמרו שאלהים אחר העליון פנים בפנים. ולפיכך אל תאמרו שאלהים אחר מצרים. אני הוא שהרגתי שונאיכם בארץ מצרים. אני הוא שעשיתי כל אותן עשר מכות בארץ מצרים. ובעבור זה ואלהים זולתי לא תדע. אל תאמר שיש אחר אלא אני הוא הכל: (ג-פדי)

205

לשון קודש

תהלים קו

לשון הזהר

מעשה ומעשה שברא הקב"ה בעולם היה מסתכל בתורה וברא אותו. זש״כ (משלי ח) ואהיה אצלו אמון ואהיה שעשועים יום יום. אל תקרי אמון אלא אומן. כאשר חפץ לברוא אדם אמרה התורה לפניו. אם תברא אדם ואח״כ יחטא ואתה תדין אותו למה יהיו מעשי ירך לחנם. שהרי לא יוכל לסבל רינד. אמר אמל לה הקב״ה הלא תקנתי תשובה טרם שבראתי העולם. ובשעה שהקב״ה עשה את העולם וברא לאדם אמר. עולם עולם אתה וחקותיך אין מתקיימים אלא על התורה. ובשביל זה בראתי בך האדם לבעבור שיעסוק בה. ואם לא הרני מחזירך לתהו ובהו. כי הכל בגלל האדם מתקיים. זש״כ (ישעי׳ מה) אנכי עשיתי ארץ ואדם עליה בראתי. והתורה עומדת ומכרות לפני האנשים ותזהירם שיעסקו ויתיגעו בה. ואין מי שיטה אזנו לשמוע. בוא וראה כל מי שעמלו בתורה הוא מקיים העולם. ומקיים כל מעשה ומעשה שנברא בעולם על תקונו כראוי. ואין לך כל אבר ואבר שנמצא בו באדם שלא יהיה נמצא כנגדו בריה בעולם. שהרי כמו שגוף האדם מתחלק לאברים. וכלם קיימים מדרגות על מדרגות. מתתקנים אלה עם אלו. וכלם גוף אחר הם. כמו כן העולם. כל אותן הבריות כלן הן אברים אברים וקיימים אלה על אלו. וכאשר מתתקנים כלם הרי הם גוף אחד ממש. והכל כדמיון התורה. שהרי התורה כלה היא אברים ופרקים וקיימים אלה על אלו. וכאשר מתתקנים כלם נעשים גוף אחר. וכיון שהסתכל רור במעשים האלה פתח ואמר (חהלים קד) מה רבו מעשיך ה׳ כלם בחכמה עשית מלאה הארץ קנינך. בהתורה הם כל סודות העליונים חתומים מה שאין ביכולת להשיג. בהתורה הם כל אותן איכוו ענינים העליונים הנגלים ושאינם נגלים. בהתורה הם כל הענינים שלמעלה ושלמטה. כל עניני העולם הזה וכל עניני העולם הבא נמצאים בתורה. ואין מי שיסתכל ויבין אותם. ולפיכך כתוב מי ימלל גבורות ה׳ ישמיע כל תהלתו. בוא וראה בא שלמה וביקש לעמוד על הברי התורה ועל הקדוקי התורה ולא יכל. אמר (קהלת ז) אמרתי אהכמה והיא רחוקה ממני. רוד אמר (תהלים קיט) גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך. בוא וראה כתוב בשלמה (מלאכים א' ה) וידבר שלשת אלפים משל ויהי שירו חמשה ואלף. והרי ביארו שחמשה ואלף טעמים היו בכל משל ומשל שהיה אומר. ומה שלמה שהוא בשר ודם כך היו דבריו. רברי התורה שאמר הקב״ה על אחת כמה וכמה. שבכל דבור ודבור יש בו כמה משלים כמה שירים תשבחות כמה מודות עליונים כמה הכמות. כמה וע״כ כתוב מי ימל? גבורות ה׳: (א-קלד.)

אישרי שמרי משפט עשה צרקה בכל עת. פתח רבי אבא ואמר אשרי שמרי משפט. זכאים הם ישראל שהקב״ה נתן להם תורת אמת לעסוק בה יומס ולילה. שהרי כל מי שעמלו בתורה יש לו חירות מהכל. חירות מן מיתה שאין יכולה לשעוט עליו. והרי ביארו יען כי שכל מי שמתיגע בתורה ודבוק בה הרי הוא נאחז בעץ החיים. ואם מרפה עצמו מעץ ההיים הרי עץ המיתה שורה עליו ונאחז בו. צוא וראה אשרי שומרי

משפט

טובדא ועובדא דברא קב״ה בעלמא הוה מסתכל באורייתא וברא ליה. הה״ך (משלי ה) ואהיה אללו אמון ואסיה שעשועים יום יום. אל תקרי אמון אלא אומו. אדם אמרה הורה המיה. אי בעה למברי 70 ולבתר יחטי ואנת תידון ליה אמאי יהון ב"כ יתברי עובדי ידך למגנא. דהא לא ייכול למסבל דיכך. לה קב״ה הא אתקינת תשובה עד לא בראתי עלמא. ובשעתא דהב״ה עבד ליה לעלמא וברא לאדם אמר. עלמא אכת ונימוסך לא קיימין אלא על עלמא אורייתא. ובג״כ בראתי ליה לאדם בך בגין דיתעסק בה. ואי לאו הא אנא אהדר לך לתהו ובהו. דכלא בניניה דאדם קיימא. הה״ד (ישעי׳ מה) אנכי עשיתי ארז ואדם עליה בראתי. ואורייתא קיימא ומכרוא קמייהו דבני כשא בגין דיתעסקו וישתדלו בה. ולית מאן דירכין אודניה. תא חוי כל מאן דאשתדל באורייתא איהו עלמא. היים ועובדל עובדה 5 וקיים על תקוניה כדקא יאות. ולית לך כל שייפא ושייפא דהיימיא ביה בב״כ דלא בריה הוי לקבליה בעלמא. דהא כמה דבר כש איהו מתפלג לשייפין. וכלהו קיימיין דרגין על דרגין. מתתקנין אלין על אלין. וכלהו חד גופא. הכי נמי עלמא. כל אינון בריין כלסו שייפין שייפין וקיימין אלין אלין. וכד 30 מתתקנן כלהו הא אינון חד גופא ממש. וכלא כגוונא דאורייתא. דהא אורייתא כלא איהי שייפין ופרקין וקיימין מתתקנן כלהו אתעבידו על אלין. וכד אליו חד גופה. וכיון דהסתכל דוד בעובדה דה פתח והמר (תהלים קד) מה רבו מעשיך ה׳ כלם בחכמה עשית מלאה הארץ קניכך. באורייתא איכון כל רזין עלאין חתימין 35 בתורייתה לאתדבקא. יכלין 657 מלין עלאין דאתגליין ודלא אתגליין. באורייתא איכון כל מלין דלטילא ולתתא. כל מלין דטלמא דין וכל מלין דעלמא דאתי באורייתא אינון. ולית מאו דישנח וידע לון. ובג״כ כתיב מי ימנל גבורות ה׳ ישמיע כל תהלתו. תא חוי אתא שלמה ובעא למיקם על מלוי דאורייתא ועל דקדוקי אורייתא ולא יכיל. אמר (קהלת ז) אמרתי אחכמה והיא רחוקה ממני. דוד אמר (תהלים קיט) גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך. תא חזי כתיב בשלמה (מלכים א׳ ה) וידבר שלשת אלפים משל ויהי שירו המשה ואלף. והא אוקמוה דחמשה ותנף שעמים שו בבי ודם כך הוו במנוי. תמר. ומה שלמה דאיהו בשר ודם כך הוו במנוי. דחמשה ואלף שעמים הוו בכל משל ומשל להוה דבכל מלה ומלה אית בה כמה משלים כמה שירין עלאין כמה כזין תושבחן כמה כמה -חכמאן. וע"ד כתיב מי ייולל גבורות ה׳: (א-קלד.) אשרי שמרי משפט עשה לדקה בכל עת. פתח רבי

אישרי שמרי משפט עשה לדקה בכל עת. פתח רבי הבה והמר השרי שמרי משפט. זכחין הינון ישראל דקב״ה יהב לון הורייתה דקשוט להשתדלה בה יממי ולילי. דהה כל מהן דהשתדל בהורייתה הית ליה חירו מכלה. חירו מן מותה דלה יכלה לשלטהה עליה. והה הוהמוה מירו מן מותה דלה יכלה לשלטהה עליה. והה הוהמוה בגין דכל מהן דהשתדל בחורייתה והתחחיד בה התחיד בגין דכל מהן דהשתדל בחורייתה והתחחיד בה התחיד בגין דכל מלו השתדל בחורייתה והתחיד בה התחיד דמותה שריה עלוי והתחיד ביה. תה חוי השרי שומרי דמותה שריה עלוי והתחיד ביה. תה חוי השרי שומרי 13

לשון קודש

תה.לים קו

לדהה לעילא

בלדקה האי

עלאה (ד)

דכל מביעיו

עת: (א-קונ.)

555

לטילא

כרכאן

ידעין

לשוו הוהר

משפט דנטרי מהימנותא דקב״ה. בגין דקב״ה

ותתה.

לדקה -

לההוא אתרא

ולא משגיחין - ביקרא

(ישעי' נד)

משפט דכל ארחוי משפט. עושה לדקה בכל עת.

וכי בכל עח יכיל ב״כ למעבד לדקה. אלא דא מאן

דישתדל בארחוי דאורייתא ועביד לדקה עם אינון דאלטריכו

לה. דכל מאן דעביד לדהם עם מסכנא אמני ההיא

דעביד

חילין. וכלהו אתברכאן ואתוספן נהורין כדקא יאות. בגין

דכלהו אקרון ע״ת. ודא הוא דכתיב עשה לדקה בכל

איכון תתאי

<u>ת ה</u> סזי

דיעקב

ולכל

ואמשיך ברכאן לההוא אתר

(ס) ומההיא לדק״ה אמשיך

בכה רבי שמעון ואמר. ווי לון לבני נשא דלא

1016

דאשתדל

6001

רתיכא

ממכוע

וארבי

ולכל

מאן

דאיהו

רתיכיו

דמאריהון. מאן עביד

סליק לעילא

משפט שנוטרים אמונת הקב״ה. לפי שהקב״ה הוא משפט כי כל דרכיו משפט. עושה צרקה בכל עת. וכי בכל עת יוכל האדם לעשות צרקה. אלא זה מי שמתיגע בדרכי התורה ועושה צדקה עם אותן שנצרכים לה. שכל מי שעושה צרקה עם עני מרבה צרקה ההיא למעלה ולמטה. בוא וראה מי שמתיגע לעשות צדקה זאת הצדקה שעושה עולה למעלה ומגעת למעלה למקום ההוא של יעקב שהוא מרכבה העליונה (ז) וממשיך ברכות למקום ההוא מן המעין של כל המעינות (ה) ומן צרק״ה ההיא נמשך ונתרבח ברכות לכל אותן התחתונים ולכל המרכבות ולכל החילות. וכלם מתברכים והארות נתוספות כראוי. לפי שכלן נקראים ע״ת. וזהו שכתוב עשה צדקה בכל עת: (א-קנג.)

בכה רבי שמעון ואמר. אוי להם לאנשים שאין יודעים ואין משגיחים בכבור רבונם. מי הוא שעושה שם הקדוש בכל יום. הוה אומר מי שנותן צדקה לעניים. בוא וראה הרי ביארו וכך הוא שהעני נאחז בו בדין וכל מאכלו הוא בדין. והוא המקום שנקרא צד"ק. כמש"כ תפלה לעני כי יעטף. תפלה זו היא תפלה של יד וזה נתבאר (ו) ומי שנותן לו צדקה לעני הוא עושה למעלה שם הקרוש שיהיה בשלמות כראוי (ו) לפי שצדק״ה זה עץ החיים. וצדק״ה נותן לצד"ק וכאשר נותן לצד"ק אז נתחבר זה בזו ושם הקדוש נמצא בשלמות. ומי שעושה התעוררות זו למטה ודאי כאילו עשה לשם הקדוש שיהיה בשלמות. כדמיון שהאדם עושה למטה כן נתעורר למעלה. וע״כ כתוב אשרי שמרי משפט עשה צדקה בכל עת. עושה צדק״ה. זה הקב״ה כביכול הוא עושה אותו (ח) בוא וראה עני הרי אמרו איזהו מקומו. מה הטעם. לפי שהעני אין לו מאומה משלו אלא מה שנותנים לו. וכן הלבנ״ה אין לה אור מעצמה אלא מה שנותן לה השמש. בו וראה שאמרו העני חשוב כמת. מה הטעם. לפי שמקום ההוא גורם לו. שהרי במקום המיתה הוא נמצא. ולפיכך נקרא מת. זה שמרחם עליו הוא נותן לו צדקה ועץ החיים שורה עליו. כמו שכתוב (משלי י) וצדקה תציל ממות. וכדמיון שהאדם עושה למטה כן גם נעשה למעלה ממש. אשרי חלקו מי שזוכה לעשות שם הקדוש למעלה. לפיכך הצדקה עולה על הכל. וכל זה בצדקה לשמה. שהרי נתעורר צדק"ה לצר"ק לחבר אותם כאחד. ולהיות כל השם הקדוש כראוי. שהרי צד"ק לא תתתקן ולא תשתלם אלא בצדק"ה. כמו שכתוב (ישעי' ני) בצדקה תכונני.-י ועל כנסת ישראל

שמא קדישה בכל יומה. הוי אימה מאן דיהיב לדקה למסכני. תא חזי הא אוקמוה והכי הוא דמסכנא אחיד ביה בדינה וכל מיכלייהו בדינה. הוא אתר דאקרי לד"ק. כד״ה תפלה לעני כי יעסף. תפלה לא תפלה של יד ואוקימנא (ו) ומאן דיהיב ליה לדקה למסכנא הוא עביד לעילא שמא קדישא שלים בדקא יאות (נ) בנין דלדק״ה דא אילנא דחיי. ולדק״ה יהיב ללד"ק. וכד יהיב ללד"ק כדין אתחבר דא בדא ושמא אשתכח שלים. מאן דעביד אתערותא דא הדישא ודאי כאילו עביד - שמא קדישא בשלימו. לתתא דאיהו עביד לתתא הכי אתער לעילא. כנווכא וע״ד כתיב אשרי שמרי משפט עשה לדקה בכל עת. עושה לדה"ה. דא הב"ה כביכול הוא עביד ליה (ח) תא חזי מסכנא הא אתמר מאן הוא אתריה. מאי מעמא. בגין דמסכנה לה אית לה מדיליה כלום. אלא מאי דיהבין ליה. וסיהר"א לא אית לה כהורא מדילה אלא מאי דיהיב לה חוי אמאי עני השוב כמה. מאי פעמא. - AD .ADDD כגין דההוא אתר גרים ליה. דהא באתר דמותא הוא שכיח. ובנ״כ אקרי מת. האי דחיים עליה הוא יהיב ליה לדקה ואיללא דחיי שריא עלוי. כד״א (משלי י) ולדקה תליל ממות. וכגווכא דעביד ב"כ לתתא הכי כמי עביד לעילה ממש. זכאה חולקיה דוכי למעבד שמא הדישא לעילא. בג״כ לדקה סליק על כלא. והני שמה. דהא אתער לדק"ה ללד"ק מלי לדקה לחברא לון כחדא. ולמהוי כלא שמא קדישא כדקא יאות. דהא לד"ה לא אתתקן ולא אשתלים אלא בלדק"ה.

בלדקה

ישראל

ולכנסת

תכונני.

#### זיו הזהר

דכתיב

(ז) וח התפארת שנקרא זדק״ה: (ז) זו הבינה: (ו) היינו המרכות והשכינה הקרושה שנקראת תפרה של יר ונקראת צר״ק: (ו) שמא קרישא שלים הוא כאשר השם הוייה שהוא שורש התפארת שנקרא צדקיה ונקרא עין החיים הוא כהודונות עם השם ארני הזשם אלהים שהם שמות המרכות והשכינה הקרושה שנקראת צר"ק : (מ) ענין העשיה בכיכול הוא שוה נורם התעוררות שארונת צרק״ה תזרווג עם מדרגת הצר״ק: יש שואלים כאן מדוע בכה כזה רבי שמעון. וי״ל שבכה על צרה כפולה. שראה הרבה למערה. תרמורי חכמים שיודעים זה הסוד של נתינת צדקה לשמה. אכל אין בכחם ליתן. וראה הרכה עשירים שיש בכחם ליתן ואין תפצים ליתן. ואף אם לפעמים נותנים אין נותנים לשמה לשם צדקה אלא להתפאר. ועל זה אנו צועקים ראה עמידתנו לפניך דלים ורקים. כלומר אלה שאינם דלים הם רקים מן דעת:

14

13

2590

ההרש.

דישראל

לשון קודש

ישראל אתמר (ט): (ג-קי"ג:) ובגיו דה כתיב עשה בכל 6795 רעביר בכל דמאו עת. ואל יבא בכל עת אל ע״ת עביד (י) כד״ה (ויקרה טו) דכתיב (ישעי׳ גט) מהו מאכא ואוקמוה : תפלה. הא כילד. 50 כשריוו. הדא וילבש לדקה 5 222 ארבע אמנים. קשעיס 🎗 קרושות יומא (יא) כן מאה ברכות. וו יייים יומא (יא) כן מאה ברכות. ווייים) החיד לדקה תרומס גוי: (ייים) מאה ברכות. ד' חמשה חומשי תורה. את כבודם בתבנית שור אוכל עשב. אמר וימירו שמעון וימירו את כבודם. דא כבודם רבי דאולת קדישא דילהון שכינתא 6n6 המייהו החליפו לה בדוכתה מסאבה אל החרה. בתבנית ודא הוא דכתיב (שמואל א׳ ד) גלה שור דה עגל. לשכינתא דאתגלי בגלותא עמסון. ובג״כ ככוד. דגרמו

לא אתעבר זוהמא דא מעלמא עד ההוא זמנא דיעבו ליה קב״ה מעלמא. כד״א (יכריה יג) ואת רוח הטומאה אעביר מן הארז: (ג-רלג.)

ישראל נאמר זה (ט): (ג-קיג :) ולפיכך כתוב עשה צדקה בכל עת. כי מי שעושה צדקה הוא עושה בכל ע״ת (י) כמש״כ (ויקרא טז) ואל יבא בכל עת אל הקדש. וזה נתבאר: למדנו מהו שכתוב (ישעי' נט) וילבש צדקה כשריון. זו היא תפלה. הא כיצד. ד' ארבע קדושות אמנים. אי תשעים אמנים. בכל יום (ה) ר מאה ברכות. ד חמשה חומשי תורה. זש״כ צדקה תרומם גוי: (ו״ח)

וימירן את כבודם בתבנית שור אוכל עשב. אמר רבי שמעון וימירו את כבודם, זה כבודם של ישראל האם שלהם זו השכינה הקדושה שהלכה לפניהם החליפוה במקום טמא אל אחר. בתבנית שור זה העגל. וזה הוא שכתוב (שמואל א' ד) גלה כבוד. שגרמו להשכינה שתגלה בגלות עמהם. ולפיכך לא נעבר זוהם הזה מן העולם עד הזמן ההוא שיעבירו הקב״ה מן העולם. כמש״כ (יכריה יג) ואת רוח הטומאה אעביר מן הארץ: (ב-, לז.)

ויאמר להשמידם לולי משה בחירו וגו׳. א״ר יצחק אמר רב. ואמרי לה אמר רבי יהודא אמר רב. כל זמן שהצדיקים בדור אין מדת הדין יכולה לשלוט בהם. הה״ד ויאמר להשמידם לולי משה בחירו וגוי. וכשהקב״ה רוצה לעשות דין ברשעים מסלק הצדיקים מביניהם ואז עושה דין ברשעים, משל למה הדבר דומה למלך שהיה לו פרדס. יום אחד נכנס לכרמו וראה שגדלו שם הרבה קוצים, אמר אני רוצה לבערם מכאן, נשא עיניו וראה שושנים יפות ביניהם. אמר בשביל אותן השושנים אניח כל הקוצים. וכאשר השושנים נתנו ריח נטל אותם ועקרם מן הכרם. לאחר שעקרם אמר הגיעה העת לעקור הקוצים ולבערם מן הכרם. כך הקב״ה כל זמן שהצדיקים בדור אין נעשה דין ברשעים. נסתלקו הצדיקים מביניהם אז נעשה דין ברשעים: (ו״א)

> פינחם ויפלל ותעלר האגפה. אמר רבי ויעאר שמעון פינחס קאים קמי דינא תקיפא דילחק לאגלא עלייהו דישראל. דכתיב ויעמד פינחס ויפלל. דילחק. דיכא קמי דקם בפרלה ויעמד. מסו רוח דילחק. לגבי אשלים וע״ר פינחס 5"15 כליל דה בדה בחושבכה : (ג-רלו:) ברוד ה׳ אלהי ישראל מן העולם ועד העולם וגו׳. תכיו אתר 353 אלעזר רכי אמר (יכ) ואכן דאתגליא דאתכסיא 671 67 עלמין כך 656 לקב״ה לא מברכיכן בתרין עלמין. בגין ולעלמא עלאה עלמא הו״א. קריכן קרינן חת ..... עלאם על ידא דלדי"ק. דהא כנת שלאם בי" דרוד ה׳ אלהי ישראל הריכן בגין הת״ה. תתאה כלוך າ່ວ 635 מעלמא עלאס. הה״ד ברוך ה׳ מעלמא m סעולם ועד העולם: (א-קותי)

פינחס ויפלל ותעצר המגפה. אמר רבי ויע מד שמצון פינחס צמר לפני הדין הקשה של יצחק להנן על ישראל. שנאמר ויעמד פינחס ויפלל. מהו ויעמר. שעמד בפרצה לפני הדין של יצחק. לפיכך נשתלם אצל פינחס הסוד של יצחק. וע״כ נכלל זה בזה במספר אחד: (ג-רלו:)

ברוד ה׳ אלהי ישראל מן העולם ועד העולם וגו׳. אמר רבי אלעזר בכל מקום שנזכר שני עולמות אחד הוא הנגלה ואחד הוא הנסתר (יכ) ואין אנו מברכים להקב״ה אלא בשני העולמות. ולפיכך לעולם עליון הנסתר אנו קוראים הו״א. ולעולם תחתון הנגלה אנו קוראים את״ה. לפי שהוא נתברך מן עולם העליון על ידי הצדי״ק. שהרי הכל הוא מן עולם העליון. זש״כ ברוך ה׳ אלהי ישראל מן

העולם ועד העולם: (א-קנח:)

ויצעכן אל ה׳ בצר להם ממצוקותיהם יצילם. תנו רבנן כל מי שמתפלל ובוכה וצועק עד שאינו יכול למרחש בשפתיו. זו היא תפלה שלמה שהיא בלב. ולעולם אינה חוזרת ריקם. אמר רבי יהודה גדולה צעקה שקורע

קז

זיו הוהר

(ס) פי׳ שוה נאמר על מדת המלכות והשכינה הקרושה שתשלם בהזרונותה עם המדרנה שנקראת צרק״ה: (י) וה רמו שהנותן צרקה לשמה גורם המשכת השפע מן המדרגה שנקראת צדק״ה זה התפארת, ככ״ל, זה הימור, ע״ת, זו המלכות : (ה) במפמר ד׳ קרושות בכל זום נחשבת הקרושה של ברכת יוצר אור. והקרושה של ובא לציון : (יכ) מן העולם ועד העולם. פו׳ מן עולם הבינה עד עולם השלבות. מוא. רמו על הבינה. אתה. רמו על המלכות. צדי"ק. זה הימור שהוא מבורך מן התפארת ומברך להמלכות :

13

15

דשון קודש תהלים קז–קח

לשון הוהר

שקורע גזר דינו של אדם מכל ימ׳ו. וצעקה היא בלב שכתוב (אינה ב) צעק לבם אל ה׳. וזו קרובה להקב״ה אדתר מתפלה ואנחה. שנאמר (כמות כב) כי אם צעק יצעק אלי שמע אשמע צעקתו. וא״ר יהודה כל דבר שבעולם. תולה בתשובה ובתפלה שמתפלל האדם להקב״ה. וכל שכן מי ששופך דמצות בתפלתו. שאין לך שער שלא יכנסו אותן דמעות. אמר רבי ברכיה בשעה שאמר הקב"ה לשמואל (שמואל אי טו) נחמתי כי המלכתי את שאול למלך, מה כתוב ויחר לשמואל ויצעק אל ה׳ כל הלילה הניח הכל ולקח צעקה משום שהיא קרובה יותר להקב"ה. רבי יצחק אמר גדולה צעקה שמושלת על מדת הדין שלמעלה. רבי יוסי אמר גדולה צעקה שמושלת בעוה"ז ובעוה"ב. ובשביל צעקה נוחל האדם עוה"ז ועוה"ב. שכתוב ויצעקו אל ה׳ בצר להם ממצוקותיהם יצילם: (ב--כ.)

> ושלח דברו וירפאם וימלט משחיתותם. פתח רבי אלעזר ואמר (ירמיה יז) רפאני ה׳ וארפא הושיעני ואושעה. כיון שאמר רפאני ה׳ מהו וארפא. וכיון שאמר הושיעני מהו ואושצה. הלא כיון שהרופא ירפא אין עוד מחלה. אלא כל הרפואות שבעולם ביד הקב״ה. אבל יש מהן על ידי שליח. ויש מהן שאינן נמסרין בידי שליח. אותן שנמסרין בידי שליח רפואות הן. אבל לפצמים חוזרין אליו המחלות. מלבד אותן שהקביה מרפא אינן חוזרין לעולם. וע"כ הרפואה שלו היא רפואה שאין עוד מחלה כלל. ובשביל זה רפאני ה׳ וארפא בודאי בלי קטרוג (ג-תוספות) : 775

> תאנא כתוב (תהלים מא) אשרי משכיל אל דל. דל נקרא זה ששוכב במחלתו. והוא אסיר על מטתו בבית אסירי המלך. ואם נמצא רופא שהוא חכם. נותן לו הקב״ה ברכות לזה שמתיגע באיש הזה ששוכב במחלתו כמו אסיר בבית אסירים. ויעזור לו להוציאו מבית האסירים. ובוא וראה שהקכ"ה דן הדינים של בני העולם למעלה. הן למות הן לשרש הן לעקור הן לעונש רכוש והן להאסר. מי שנידון לעונש רכוש נופל במחלה. ולא ירפא עד שיתן ויפסיד מן רכושו כפי מה שנגזר צליו. וכיון שנענש בממונו שהפסיד ונתן כפי מה שנגזר עליו נרפא ויוצא מבית האסירים של מחלתו. וע״כ נצרך להתיגע אצלו שיתן עונשו במוקדם וישתחרר. מי שנידון לשרש יהיה נתפס וינתן בבית אסירים עד שישתרש מהכל. ולפעמים ישתרש מאבר שבגופו ואח״כ יוציאו אותו מבית האסירים. אבל מי שנידון למות אף אם יתן כל כופר וכל ממון שבעולם לא ינצל. ולכן נצרך לרופא שהוא חכם להתיגע אצל החולה. שאם יכול לתת לו רפואה לגופו הרי טוב. ואם לא יתן לו רפואה לנשמתו ויתיגע על רפואת הנפש. זה הוא רופא חכם שהקב"ה נמצא בעזרתו בעולם הזה ובעולם הבא: (ג-רנט.)

קח בי גרול מעל שמים חסדך ועד שחקים אמתך. למרנו אשרי חלקו מי שזוכה לאחר שתצא נשמתו מעולם הזה. להעלות נשמתו במקום יותר עליון. שהוא למעלה מהמקום נקרא שמים. ושם תזכה לחזות בכבוד המלך ולהתעדן בעדון העליון. כמו שכתוב (ישעי׳ נח) או תתענג על ה׳. על ה׳ דוקא. אשרי חלקו מי שווכה

לחסד

16 13

ישלח דברו וירפאם וימלם משחיתותם. פתח רבי אלעור ואמר (ירמיה יו) רפאמי הי וארפא הושיעני ואושעה. כיון דאמר רפאני ה׳ מהן וארפא. וכיון דאמר הושיעני מהו ואושעה. הא כיון דאסיא דעלמא מסי מאן הוא דמחי. אלא כל אסוותא בידא דקב״ה. אבל אית מנהון על ידא דשליחא. ואית מנהין דלא אתמסרו בידא דשליחא. אינון דאתמסרי בידא דשליחא לומכין הסוותא אינון. אבל מרעין. מתהדרן בר אינון דקב״ה מסי לא מתהדרן לעלמין. וע״ד אסוותא דיליה איהי אסוותא דלית בה מרעא כלל. ובנין דה רפאני ה׳ וארפה ודאי בלה קערוגה כלל : (ג-תוספית)

כתיב (תהלים מא) אשרי משכיל אל דל. 6260 אקרי האי דשכיב בבי מרעיה. ואיהו אסיר 57 בבי אסירי דמלכא. ואי sid. חכים אסיא קב״ה יהיב ליה ברכאן לההוא דישתדל בהאי בר נש בבי אסירי. ויסייע כאסיר מרעיה לבכיב בכי ליה לאפהא ליה מבי אסירי. ותא חזי הב״ה דן דיניון דבלי עלמא לעילא. הן למות הן לשרושי הן לעקור הן לעכוש נכסיון והן לאסירי. מאן דאיתדן לענוש נכסין נפיל בבי מרעיה. ולא יתסי עד דיתן כל מאי בממוכים דאתענש כיון עליה. דאתנור דאתגור עליה אתסי ונפק מבי ויהיב כל מאי הנשריך לאשתדלא שליה 7"21 דמרעיה. אשירי עונשיה ויפוק. לפרופי דאיתדו מאן דיתן ליה ויהבי ליה בבי אסירי עד דיבתרם מכלא. יתפסון דיבתרם משייפה דגופה ולבתר יפקון לים ולומכין אסירי. אבל מאן דאיתדן למות אילו 150 יהיב כל כיפרא וכל ממונא דעלמא לא ישתויב. וע״ד אלמריך עליה, אי יכיל לאבתדלא לאסיא ו הכיס למיהב ליה אסוותא לגיפא יאות. ואי לאו יהיב ליח אסוותא לנבמתיה ויבתדל על אסוותא דנשמתא. דא הוא אסיא חכים דקב״ה ישתדל עליה בהאי עלמא ובעלמא דאתי: (ג-דלט.)

בי גדול מעל שמים חסדך ועד שחקים אמתר. תאנא זכאה הולקיה דמאן דוכי בתר דנפהא נשמתיה מהאי עלמא. לסלקא כבמתיה באתר עלאה יתיר, דאיהו לעילא במים. ותמן זכי ליקרא דמלכא וואתר דמקרי ולאתעדנא בעדונא עלאה, כמה דכתיב (ישיי נה) או התטנג על ה׳. על ה׳ דייקא. זכאה הולקיה דמאן דוכי 7002

לשון הוהר

תהלים קח–קמ

כה 209

תכד. מעל שמים כי גדול לחסד דה דכתיב וכי על השמים הוא והא כתיב (תהלים נו) כי גדול עד שמים חסדך. אמר רבי יוםי נאית חסד ואית חסד. חסד עלאה וחסד תתאה. חסד עלאה מעל שמים הוא (א) חסד תתאה הוא דכתיב (ישעי' נה) חסדי דוד

הנאמנים (כ) ובהני כתיב עד שמים: (א-ריט.) ילחק אמר כתיב כי גדול מעל שמים 137 דסלקא לעילא מאתר דלוקרי מעל שמים. חסדך. שמים (ג) ומאי איהו. דא איהי אמא והייכו דאקרי דיהא דכתיב מעל שמים. אמר רבי יהודה תשובה. - אתר משמע ההוא שמים על כתיב אלמלי מעל כיון דחמר יתיר. 651 שמים 30 דהיימא לטילא ההוא אתר דקיימא על השמים שמים משמע עובדיו דמתכשרו בההוא זמנא דתאכא לעילא. עתיקא אתגליא במלוותה. 6261 לתתא חכפין. לזעיר נהורא ותכ הדישא וכדין כלה בחדוותה כלה בשלימו. כלהו השתכחן בברכהן ורחמין זמינין. ועלמין כלהו בחדוותא: (ג-טו.)

60

הדור אהבתי ישטנוני ואני תפלה. אמר רבי חוקיה מהו ואני תפלה. דא איהי כנסת ישראל. כמה דאוקמוה דכתיב (תהלים סט) ואני תפלתי לך ה׳. וכתיב (שם כה) וגו׳. ודוד בגין כנסת ישראל תפלה עדיך שומע האמר לה. ומה דאמר ואני תפלה כלא חד. ודא תפלה של יד דכתיב על ידכה בה״ה: (ג-מט:)

רכי להושיע משפטי נפשו. יעמד לימין אביון אלעור שאיל לרבי שמעון אבוהי אמר ליה. הא עלמה רעב בה לעולם. וכלהו דעל ג׳ חובי תמיכן דלבייהו בעתירי. בגין 656 לא אשתכחו תובי דיכא מתי במסכני. משתכחי 651 .103 b דהא לעתירי. וקאים למסכני דקב״ה קטיל 610 מהשתא יוסיפון למחטי קמיה. אמר ליה יאות שאלת. הב״ה בעת 72 ואמרו הבריה אוקמוה וסת לאתפרעא מן רשיעיא ולאובדא להו מן עלמא. כדין יהיב 722 שלום ואשלים להו בכלא. אבל תא חזי להו עלמה לה משתכחין קריבין למלכה עלאה כאליו \*>>5 מאנין דאיהו אשתמש בהו. ומאן אינון. לב נשבר ונדכה. איכון מאכי דמלכא. אליז ושפל רוח. דכת 100 וכד אשתכה בלורת בעלמא וכפנא ודינא אתתקף על קמי מלכא. וקב״ה וגעאן כדין בכתו מסכני. (תהלים כב) כי לא קריב לון יתיר מכלא. הה״ד פקיד קב״ה עכי. וכדין עכות בזה ולה בקו 30

1

14

7,

לחסז' הזה שכתוב כי גדול מעל שמים חסדן. וכי על השמים הוא הלא כתוב (תחלים גז) כי גדול עד שמים חסדך. אמר רבי יוסי יש חסד ויש חסד. חסד עליון וחסד תחתון. חסד עליון מעל שמים הוא (ה) חסד תחתון הוא שכתוב (ישעי' נה) חסדי דוד הנאמנים (ב) ובהם כתיב עד שמים: (א-ריט.)

לשון קודש

רבי יצחק אמר כתיב כי גדול מעל שמים חסדך מעל שמים. שעולה למעלה מהמקום שנקרא שמים (ג) ומה הוא. זו היא הבינה והיינו שנקרא תשובה. רבי יהודה אמר ממשמע שכתוב מעל השמים. אלמלי כתוב על שמים היה נשמע שזהו המקום שעומד על שמים ולא יותר. אבל כיון שאמר מעל שמים משמע שזה המקום שעומד על השמים למעלה מעלה. שלמדנו כי בזמן ההוא שטובים המה מעשה האנשים למטה ואם הבנים היא בשמחה. אז מופיע בהתגלות הקדמון הקדוש ומאיר אורו אל פני הקטנות. ובכן הכל בשמחה הכל בשלמות. כלם נמצאים בברכות ורחמים מתפשט. וכל חעולמות בשמחה: (ג-טו.)

107

תדרת אהבתי ישטנוני ואני תפלה. אמר רבי חזקיה מהו ואני תפלה. זו כנסת ישראל. כמו שביארו שכתוב (תהלים סט) ואני תפלתי לך ה׳. וכתוב (שם סת) שומע תפלה עדיך וגו׳. ודוד בשביל כנסת ישראל אמר כך, ומה שאמר ואני תפלה הכל אחד. וזו תפלה של יד שנאמר על ידכה בה״א: (ג-מט:)

רבי ועמד לימין אביון להושיע משפטי נפשו. רבי אלעזר שאל לרבי שמעון אביו ואמר לו. הרי למדנו שבשביל ג׳ פשעים שבעולם רעב בא לעולם. וכל אותן הפשעים לא נמצאים אלא בעשירים. לפי שלבם מתגאה בהם. ואין נמצאים בעניים. א״כ מה הוא הדין שהקב״ה מענה לעניים ומחזק העשירים. שהרי בעבור זה מוסיפין לחטוא לפניו. אמר לו יפה שאלת. והרי ביארו החברים ואמרו שכאשר חפץ הקב״ה להפרע מן הרשעים ולהאבידם מן העולם. אז נותן להם שלמות ומשלים להם בכל. אבל בוא וראה שכל בני העולם אין נמצאים קרובים למלך העליון כאלה הכלים שהוא משתמש בהם. ומי הם. לב נשבר ונדכה. ואת דכא ושפל רוח. אלה הם הכלים של המלך. וכאשר יש בצורת בעולם והרעב והדין מתגבר על העניים. אז הם בוכים וגועים לפני המלך. והקב״ה קרוב אליהם יותר מלאחרים. זש״ה (תהלים כנ) כי לא ואז הקב״ה פוקד בזה ולא שקי ענות עני.

בשביל

#### זיו הוהר

(ה) הסד עלאה שהוא מעל שמים. פוי למעלה מן התפארת שנקרא שמים. היינו ספירת חסד שהיא ספירה הראשונה של ו' ספירות ההחתונות: (ג) חסדי רוד הנאמנים נקראין ב׳ הספירות נצח והוד. על שהן מכינות ומתקנות שפע החסד עבור דוד. פי׳ עבור המדכות. והן עד שמים. היינו מתחת התפארת: (ג) דעת רבי יצחק ג״כ שמעד שמים רומו עד הבינה עודם הבריאה, ודעת רבי יהודה שרומו על הספירה היותר גבוה מן הבינה שהיא מכמה עולם האצילות. ואור אי״ן סו״ף שנמצא שס נקרא כשם אכא : עתיקא קרישא. ולעומתו אור אי״ן סו״ף שנמצא בהתפארת נקרא בשם ברא ועיר אנפין פני קמנות

פשון קודש

תהלים קמ-קי

הייבית כפכה לעלמה. ווי להיכון אתיא בשביל מה בא הרעב לעולם. אוי לאותן הרשעים על מאי בעלמה כד אתער מלכא לאשגחא 160 שגרמו הרעב כאשר נתעורר המלך להשגיח בעולם דגרמי דמשכני. רחמנא לישובן מנייסו ומעולבנייסו. על קלא על צעקת העניים. רחמנא ליצלן מהם ומעלבונם. לעהתו. שמוע כתיב (שמות ככ) שמוע אשמע בכן כתוב (שמות כב) שמוע אשמע צעקתו. שמוע כדין הד לאשנהא בקליהון. וחד .7001 תרי ນກະກ לאתפרעא מן אינון דגרמין לון האי. וע״ד בשעתא דלפנא מייביה עתירי לאיכון 211 בעלמא אשתכה מהליהון דמסכני לקמי קב"ח: (נ-חי)

קי

סי לאדני שב לימיני עד אשית סדם לרגליך. נאם שמעון ואמר. כאס לאדלי. **'**5 פתח רכי 35 האמר תתאס לדרגא עלאה דרנה לימיני (א) לאתקשרא מערבית בדרומית שמאלא בימינא. עכו״ס. נאס עמין חיליהון דשאר בגיו לתכרא ה׳ לאדני. נאם ה׳. דא יעקב (ג) לאדני. דא (יהובע ג) ארון הברית אדון כל הארץ: ד"א נאם הי. דא יובלא. לאדני. דא שמטה (ג) דכתיב בה (שמות כא) אהבתי את אדוני. שב לימיני (י) דהא ימינא בייבלא שריא. ושמטה בעי לאתקשרא בימינא (ד) תא חזי שמטה בקיומה שלים בימינה ובשמהלה דא לא אתקשר מיומה דהשתכחת. כד בעיה להתהשרה הושיש דרועה 6107 וכגיז . 7'7 להבלה וברא עלמא 6)6n= לית ביה היומא עד זמנא דאלף דשמאלא מסטרא שביעאה. דבההוא יומא לחוד אתקשר כדין בימינא. שלים. בקיומא 636051 וכדין תהוי בין ימיכא וישתכחון שמים חדשים וארץ חדשה. וכדין לא תעדי מתמן לעלמין (ו) אי הכי במאי נוקים שב לימיני (י) אלא אשית אויביך הדס עד זמנת ידיעת. דכתיב עד לרנליך. ולא תדיר. אבל בהסוא ומנא לא תעדי מתמן לעלמין. דכתיב (ישעי׳ נד) כי ימין ושמאל תפרולי. למהוי כלא חד: (א-י:)

רבי יוםי אמר נאם ס׳ לאדני שב לימיני. מאן ימיכא דיליה איהו אתער ליה לקב״ה דלחים לגבי׳ ומקבל ליה ברחימו. וכל מלין דעלמא לא תליין אלא ברעותא. רוח אמשיר רוח ואייתי רוח. וסימנר וכשמתו אליו (איוכ לד) אם ישים אליו לבו רוחו קב״ס לגכי כר כש רחימו יאסף. וכד אתער בתלת 636 63 אתער דימינא התערותה -גוונין. כד״ה בכל לבבך ובכל נסשך ובכל מחרך. הא תלת גוונין סכה וכלח אלמריכו לבה ונסשה וממוכה. וכדין קב״ה אתער ימינים לגביה ופשים ליה לקבליה ומקבל

אשמע שני פעמים. אחר להשגיח בצעקתם. ואחר להפרע מאותן שגרמו להם כך. וע״כ בזמן שהרעב נמצא בעולם אוי להם לאותן עשירים הרשעים מצעקתם של העניים לפני הקב״ה: (ג-ח:) אם ה׳ לארני שב לימיני עד אשית הדם לרגליך. גאם ה׳ לארני שמעון ואמר. נאם ה׳ לארני . מררגה העליונה למררגה התחתונה אומרת שב לימיני (ה) שתתקשר מערבית בדרומית השמאל בהימין. בשביל לשבר הכחות של שאר העמים עכו״ם. נאם ה׳ לארני. נאם ה׳, זה יעקב (נ) לארני. זה (יהישע ג)

ארון הברית אדון כל הארץ: ד״א נאם ה׳. זה היובל. לאדני. זו השמטה (ג) שכתוב בה (שמות כא) אהבתי את אדוני. שב לימיני (ז) שהרי הימין ביובל שורה. והשמטה צריכה להתקשר כהימין (ה) בוא וראה שמטה זו אינה נקשרת בקיום שלם בהימין ובהשמאל מן היום שנמצאת. כאשר חפצה להתקשר הושיט זרוע השמאלית לקבל אותה וברא עולם הזה. ולפי שהוא נברא מצד השמאל אין בו קיום רק עד זמן אלף השביצי. שביום ההוא בלבד תתקשר אז בהימין. ואז היא תהיה בין הימין והשמאל בקיום שלם. ויהיו נמצאים שמים חדשים וארץ חדשה. ואז לא תסיר משם לעולם (ו) אם כן איך יפורש שב לימיני (ו) אלא זה רק עד זמן ידוע. ככתוב עד אשית אויביך הדם לרגליך. ולא תמיד. אבל בזמן ההוא לא תסיר משם לעולם. שכתוב (יעעי׳ גד) כי ימין ושמאל תפרוצי. להיות הכל אחר: (א-גי)

רבי יוסי אמר נאם ה׳ לאדני שב לימיני. מי שאוהב לו להקב״ה הוא מעורר בחינת הימין אליו והקב״ה מקבלו באהבה. וכל עניני העולם אין תלוים אלא ברצון. רוח ממשיך רוח ומביא רוח. וסימנך (איוב לו) אם ישים אליו לבו רוחו ונשמתו אליו יאסף. וכאשר הארם מבקש לעורר אהבה אצל הקב״ה ידע שחתעוררות הימין לא תתעורר אלא בג׳ אופנים. ככתוב בכל לבבך ובכל נפשך ובכל מארך. הרי ג׳ אופנים כאן וכלם נצרכים לב ונפש וממון. ואז הקב״ה מעורר ימינו אליו ופושט ימינו לקבל אותו

(ל) פי׳ התפארת אומר זפוקר ההמזכות ההתקשר מערבית בדרומית. היינו שהשבינה שהיא כחינת שמאל ודין תתקשר כהימין בשייו ל) פי׳ התפארת אומר זפוקר המזכות התקשר מערבית בדרומית. היינו שהשבינה שהיא כחינת שמאל ודין תתקשר כהימין כשייו בשביד הרעש אויב. והיינו כבתוב ימינך ה׳ נאדרי בכח ימינך ה׳ תרעץ אויב: (כ) יעקב היינו התפארת. וארון הברית זו המזכות: (ג) יובל זו הבינה ושמטה זו המזכות. העבר שאינו רוצה לצאת לחירות נפרד מן היובל שהוא מקור החירות וארון הברית זו המזכות. היינו שהשבינה שהיא כחינת שמאל ודין תתקשר כהימין המזכות: (ג) יובל זו הבינה ושמטה זו המזכות. העבר שאינו רוצה לצאת לחירות נפרד מן היובל שהוא מקור החירות וארון הברית זו המזכות. העבר שאינו רוצה לצאת לחירות נפרד מן היובל שהוא מקור החירות ואין לו אחיזה רק כמלכות: (ג) יובל זו הבינה מוקדת למזכות התקשר בהימין שהוא החסד. והבינה תקרא לחסד ימיני כיון שאחר הבינה אחיזה רק כמלכות: (ג) פוי שהמי מוברי (ג) שיי שהוא החסד. והבינה תקרא לחסד ימיני כיון שאחר הבינה יאמיות ליון שאחר הבינה יאמיות המזכות שמור זו ליון שאחר הבינה יאמיות לו שמור הבינה שמוד שהחיר מסדר המירי שמור וים למזכות לימות בימי שהוא החסד. והבינה תקרא לחסד ימיני כיון שאחר הבינה יאמיות המזכות אדלה החסד: (ג) פו׳ שהבינה מוקדת למדכות שרהיק שבה ביום שהוא החסד. והבינה תקרא לחסד ימיני כיון שאחר הבינה ימכון אצלה החסד: (ג) כי לשון שב נראה כמו בקביעות. וע״ז איזר ודשמאל תפרוצי. והיינו כמו שעתה התכמה עם תפמות ענית ו מסור מיות נו זיד עם התפארת במדרגה המיז איזר ושמאל הפרוצי. והיינו כמו שעתה התכמה עם עדמו מפורש דחיינו לו ער אשית אויביך ז

זיו הזהר

2 14

ומקבל ליה. וע"ד כתיב נאם ה׳ לאדני שב לימיני. ורוא דהאי קרא הא אתערנא ביה דדוד מלכא על דרגא דיליה קאמר כד אתקשר בימינא: (כ-קסנ:)

ארד כהו לעולם על דברתי מלכי לדק. פתח רבי אלעור ואמר (ישני׳ כה) ה׳ אלהי אתה ארוממר אודה שמך כי עשית פלא. האי קרא רוא דמהימנותא ייי רוא עלאה שירותא דנקודה עלאה סתימא איהו. קול דממה 617 (ח) אלהי. ידיע 657 דקה (ט) ואיהו שירותא דקיימא לשאלא. ואסתים ולה ידיע ולית מאן דיתיב עליה. בגין דאיהו סתים שירותא () דא ימיכא אתה. ובכיז. וסמיל דהיימה לשאלא ולאתבא ביה. והוא כהן עלאה. כד"א אתה כהן לעולם על דברתי מלכי לדק. מאו על דברתי מלכי לדק. אלא כהן עלאה דא איהו דקיימא על דב״ר (יא) בגין דההוא דבר לא קיימא אלא בימינא. וההוא דבר מאן איהו. מלכי לדק. כך שמיה. ונואי דאמר דברתי בגין דאתקשר ביה בדוד (יג) וכל מלי שבחא דיליה בההוא דב״ר אתיין. רברתי. וע״ל דוכתי ובג״כ את״ה דא כהן. והא אוקימנא דתלת איכון דאהרי כל חד אתה (יג) ארוממך. כלא כהדא. אודה שמך. כדקא יאות והאי שם ידיע (יד) כי עשית סתימא פלא. כסויא ולבושא (טו) לאתלבשא נהורא עתיקא ראשיתא דרגא עלאה אדם קדמאה עמירא. בכסויה דנהורה ההרה : (ג-קלג :)

ידין בנוים מלא גויות מחץ ראש על ארץ רבה. חמל רבי שמעון בהיכלא רביעאה [די בגן עדן תמן כל אינון אבלי ציון וירושלם וכל אינוו מתאסו והאים עאל דעמין עכו״ס. וכל משיח הפולי לזלעה איהו שארי בכי. כדין כל איכון כשיאין בינייהו שארי . 51 ומכחמין ביה למידן ללול ובכי עד דקלא נפיק ומתאחד בההוא קלא. תניכות עד רים ירחא. וכד צעילה והשתהי תמן וסליק כחית כחתין עמיה כמה כהורין וזיוין מכהרין ואסוותא ובני מרעין ומכאובין קסוליו לכל איכון ונהורא דסבילו עמיה דמשיח. וכדין פורפירא לביש ותמן הקיקין עכו״ס קטולי דעמין איכון 5 ורשימין לעילא פורפירה הסוא וסליה פורפירה. בההוא וקב״ה עלאה דמלכא. תמן גו פורפירא ואתחקק זמין לאלבשא ההוא פורפירא ולמידן אינון עמים. וע"ד כתיב ידין בגוים מלא גויות מחץ כאש על ארץ רבה : (א--לח:)

אותו ומקבלו. וע״ז כתוב נאם ה״ לאדני שב לימיני. וסוד מקרא זה הרי העירו בו שדוד המלך על המדרגה שלו אמר כך כאשר תתקשר בהימין: (ב-קסב:)

אתה כהן לעולם על רברתי מלכי צרק. פתח רבי אלעזר ואמר (ישעי' כה) ה׳ אלהי אתה ארוממך אודה שמך כי עשית פלא. מקרא זה סוד האמונה הוא. י״י. סוד עליון ראשית נקודה עליונה הנסתרת ידוע (ה) אלהי. סוד של קול רממה שאינה דקה (ט) והיא הראשית ששייך בה לשאול. ונסתרת ואינה ידוע ואין מי שישיב עליה. לפי שהיא סתומה נסתרה וגניזה. אתה. זה הימין (י) והוא הראשית ששייך בו שאלה ותשובה. והוא כהן העליון. כמש״כ אתה כהן לעולם על דברתי מלכי צדק. מי הוא על רברתי מלכי צדק. אלא זה כהן העליון שהוא העומד על רב״ר (ה) לפי שהרבר ההוא אינו עומר אלא בימין. ודבר ההוא מי הוא. מלכי צרק. כך שמו. ומה שאמר דברתי לפי שנתקשר בו בדוד (ינ) וכל דברי תשבחות שלו בדב״ר ההוא הם באים. וע״כ דברתי. ולפיכך את״ה זה כהן, והרי ביארנו ששלשה מקומות הם שנקראים כל אחד אתה (יג) ארוממד. הכל יחד. אודה שמך. כראוי וזה השם הוא ידוע (יז) כי עשית פלא. מכסה ולבוש (טו) שיתלבש בו אור נסתר הקדמון ראשית מדרגה העליונה אדם קדמון הנעלם. במכסה של מאור אחר: (ג-קצג י)

בגוים מלא גויות מחץ ראש על ארץ רבה. אמר רבי שמעון בהיכל הרביעי ואשר בגן עדן התחתון] שם כל אותן אבלי ציון וירושלם וכל אותן שנהרגו ע״י העמים עכו״ם. וכאשר המשיח נכנס ועומד ביניהם הוא מתחיל לבכות. ואז כל הנשיאים מגזע רוד אוחזים בו ומנחמים אותו. והוא מתחיל פעם שנית לבכות עד שהקול יוצא ומתאחר בקול ההוא. והוא עולה למעלה ושוהה שם עד ראש חודש. וכאשר יורד יורדים עמו כמה אורות ובהירות מאירות ורפואות והארה לכל אותן ההרוגים ובעלי מחלות ומכאובים שסבלו עם המשיח. ואז הוא לובש אדרת ושם נחקקים ונצטיירים כל אותן ההרוגים שנהרגו ע״י העמים עכו״ם למעלה באדרת ההיא. ומעלה אותה האדרת ונחקקת שם בתוך אדרת העליונה של המלך. והקב״ה עתיד ללבוש אדרת ההוא ולדון אותן העמים. וע"ז כתיב ידין בגוים מלא גויות מחץ ראש על ארץ (\* "<sup>7</sup>--\*) : רבה : (\*

הללוי ה

זיו הזהר

הללויה

(ח) היינו החכמה עולם האצילות: (ט) היינו הבינה עולם הבריאה: (י) היינו ספירת החסד מדרגת כהן: (ח) פי׳ שמדת החסד עומד על מדת המלכות שנקראת דבר ונקראת מלכי צדק. וענין העמידה שמדת החסד משפיע' להמלכות הארת החסד כדי להמתיק הרינים שכה: (ינ) דוד קרא להמלכות דברתי יען כי היא שורשו: (יג) ג׳ המדרגות הן חסד תפארת ומלכות, והכל לפי הענין: (יל) המלכות נקראת ש"ם כסוד ושמו אחד: (טו) דורש תיבת פלא במשמעות הבדלה ומכוסה מהשנה. והיינו כמו שפירשיי כתפסוק כי יפלא ממך דבר למשפט. וו"ל כל הפלאה לשון הבדלה ופרישה שהדבר נכדל ומכוסה ממער

d'A

דללויך אודה ה׳ בכל לבב בסוד ישרים ועדה. רבי שמעון פתח ואמר. אודה ה׳ בכל לבב. בכל לב היה צריך לומר. אלא דוד בסוד העליון של שם הקדוש היה נצרך לו להודות להקב"ה (ה) אודה ה' בכל לבב. ביצר טוב וביצר רע. ואלה הם שני צדדים אחד ימין ואחד שמאל. בסוד ישרים ועדה. אלו הם שאר הצדדים של זה העולם. שהרי לבב הוא כדמיון של דרום וצפון. כן בסוד ישרים הם שאר צדדי העולם. שהם ששה כרמיון שלמעלה. וערה. זה הוא המקום של יהודה (ג) ככתוב (תהלים קלב) ועדתי זו אלמדם. וכתוב (הושע יב) ויהודה עד רד עם אל וגו׳. ומה שכתוב (תהלים קלה) אודך בכל לבי נגר אלהים אזמרך. שם נגד מקום אחד היה אומר (ג) ככתוב נגד אלהים אזמרך. שהרי לעומת מדרגה זו היה אומר אותו המזמור לחבר לה בהימין: (א-קנה:)

פתח רבי אלעזר ואמר. הללויה אודה ה׳ בכל לבב וגו׳. הללויה. הרי נתבאר והעירו בו החברים וכן׳ הוא שזה הוא השבח שעולה על כל אותן שירות ותשבחות שאמר דוד בכל עשר מיני זמירות שהיה אמר. לפי שוה כולל שם הקדוש עם שבחה ביחד. והוא הכולל של שם הקדוש העליון (ז) אורה ה׳ בכל לבב. בכל מקום שאמר דוד המלך בסוד של אלפ״א בית״א הרי הוא הסוד של אותיות הנחקקות שיצאו בחסיסה של ל״ב הנתיבות (ה) ויש אותיות גדולות שהן מסוד עולם העליון. ויש אותיות אחרות שהן אותיות קטנות. וכאן הוא סוד אלפ״א בית״א של עולם התחתון. אודה ה׳ בכל לבב ביצר הטוב וביצר הרע שהוא שורה בקרבו. שהרי על הכל יש להודות לו להקב״ה. ביצר הטוב וביצר הרע. שהרי מצר של יצר הטוב בא הטוב לאדם. וצריך לברך להקב״ה ברוך הטוב והמטיב. ומצר של יצר הרע בא הקטרוג על האדם. וצריך להורות להקב״ה על כל מה שבא על האדם הן מצד זה והן מצר זה. בסור ישרים ועדה. ישרים. הם מלאכים עליונים הקרושים שיודעים הסור של הקב״ה. שהרי כל הסורות של הקב״ה הם יורעים והם הסוד שלו. וע״כ בסור ישרים. ועדה. אלה הם ישראל כאשר מתאספים בעשרה להודות לו להקב״ה. ולפיכך

קיא

הללויה אוזה ה׳ בכל לבב בסוד ישרים ועדה. רבי שמעון פתח ואמר. אודה הי בכל לבב. בכל לב מבעי ליה . אלא דוד ברוא עלאה רשמא קדישא קא בעי ליה לאודאה ליה לקב״ה (א) אודה ה׳ בכל לבב. בילר סוב ובילר רע. ואלין תרין סטרין חד ימינא וחד שמאלא. בסוד ישרים ועדה. אלין איכון דהא לבב כגוונא עלמא. 1607 סטרין ם אכ לדרום ולפון. 7103 םאר. אלין ישרים ספרי עלמא. דאיכוו שית כגוונא דלעילא. ועדה. דא הוא כדכתיב (תהלים קלג) ועדתי זו (১) אתר דיהודה אלמדם. וכתיב (הובע יג) ויהודה עד רד עם אל .121 והאי דכתיב (תהלים קלה) אודך בכל לבי כגד אלהים אומרר. התם באתר חך האמר (י) דכתיב כגד קאמר דלגא 160 לגבי אזמרך. דהא אלסים שירתה לחברה לה בימינה : (ה-קיה :)

פתח רבי אלעור ואמר. הללויה אודה ה׳ בכל לבב וגו׳. הללויה. הא אתמר ואתערו ביה חבריא והכי איהי דדא איהו שבחא דקא סלקא על כל אינון שירין 10107 תושבחן דאמר דוד בעשר זילי ותוסכתן בגין דהא כליל שמא ממר. .6705 ก์กวยเ ואיהו כללא דשמא קדישא עלאה (ד) אודה הי בכל דחמר דוד מלכה רוה בכל אתר ذدد. 6"=>67 גליפן בית״ה דלתוו כזל איסו דכפקיו בגלופי דתלתין ותרין שבילין (י) ואית אתוון עלאין דעלמא עלאה. ואית אתוון אחרנין מרזא דאיכוו אתוון ועירין. והכא איהו רוא דאלפ״א בית״א דעלמא תתאס. אודה הי בכל לבב בילרא סבא ובילרא בישא שרי בגויה. דהא על כלא אית לאודאה לים דאיהו לקב״ה. בילרא שבא ובילרא בישא. דהא מסערא דילרא שלא אתי שב לבר נש. ואית לברכא ליה לקב״ה ברוך והמפיב. ומספרא דילרא בישא אתי הפרוגא המוב ואית לאודאה לקב״ה בכל מאי דאתי על לב״ג. צ"ל מסשרא דא ומסשרא דא. בסוד ישרים ועדה. קדישין דידעין רוא דקב״ה איכון ידעין מיכון מלאכין ישרים. עלאין דהא כל רקב״ה. כזין ואיכון רוא דיליה. וע״ד בסוד ישרים. ועדה אלין איכון ישראל כד מתכנשי בעשרה לאודאה ליה לקב״ה. וכג״כ

### ויו הוהר

ריא (ה) פי׳ שככל במינותיו וכחותיו ומרותיו יודה וישכה להקב״ה כו.שתתפות השכינה הקרושה. ככתוכ כל עצמותי תאמרנה. ובוה יכאר בכל לבג לשון רבים. שזה סורה על ב׳ בחינות יסין ושמאל חסר וגבורה שמהן ישתלשלו יצר שוב לחסר ויצר רע לדין. ולפי זה יבאר בסור ישרים שטרמו על שאר הבחינות והמרות שבאדם שתן בשורשן ששה כרמיון ששת הספירות שלמעלה שנקראין מדות: (ג) יבאר תיבת ועדה שמרמז על המלכות והשניגה הקדושה שבהשתתפות עמה יודה ויזמר להקב״ה. שעליה כתוב לסטן יוטרך ככוד ונו. וסכיא ראיה מן הפסוק אם ישמרו בניך בריתי ועדתי זו אלמדם. שבריתי מוסב על תורה שבכתב. ועדתי עדת שלי מוסב על תורה שבעים שורש מרת המלכות. כראיתא מלכות פה ותורה שבעים קרינן לה. וכן כאן תיבת ועדה מרמו על המקום של יהודה. ר"ל מדת המלכות שורש יהודה מלכות בית דוד. ועל זה מביא עוד ראיה מן הפסוק ויהודה עד רד עם אל. בי על פי רוב נכתב עוד מלא בוא"ו וכאן עד המר. שמשמעותו עדות. ומעם הענין שיהודה בכה זה שהוא דבוק עם העד ר"ל עם התורה שבע"פ הוא רד עם אל. ר״ל שהוא מושל ככה המלכות והשכינה הקרושה שנקראת אל כאשר הוא מושפעת מן מרת החסד: (ג) פי׳ כי לכי הוא לשון יחיר. יען כי שם לא חשב שאר הכחינות והמרות אלא השכינה בלבר שרוד קראה לבי. ככתוב לך אמר לכי. והיינו ג"כ גגר אלהים שהוא השם של המלכות והשבינה הקרושה. ואמר אומרך בהשתתפות עמה ככתוב למען יומרך כבוד: (ד) הללויה היינו כללא דשמא קרישא עלאה. ר״ד שם הו״ה בשילוב השם ארני שוה מורה על יחוד קב״ה ושכינתיה. גם נרמו בתיבת חלויה כל העשר ספירות כי הל"ל בני' השם אדני. היינו מלכות. הוא"ו רמו על התפארת הכולל ששת הספירות. י"ה היינו חכמה ובינה. קיצו של פ"ר רמו על כתר: (ה) אלו ליכ נתיכות פליאות הכמה כמובא בספר יצירה:

ובג"כ אית לאודאה ליה לקב"ה על פב ועל ביש ולפרסמא קמי כלא. ואי תימא הא איהו ידע כלא ואמאי אלטריך לפרסמא. אלא בדא אתיקר קב״ה בעלמא לפרסמא נסא. וע"ד כתיב ביה (יחוקאל לח) והתגדלתי והתקדעתי וגו׳: (כ-קעג:)

תא חזי הללויה בכל אלעזר רבי תו למד איכון שירין ותושבחן דקאמר דוד הא תניכן דלעילא הוא הללויה ואוקמוה. מאי פעמא. בגין מכלהון .กกรธา ושבחא כחדא. מהו שמא ธิกธ דכליל שמא דא ידון, שבחא מאן איהו. אלא דא כנסת ישראל דאיהי [הל"ל אדר"י] מתקנא שבחא תדיר לקב"ה ולא אשתככת. כד"א (תהלים פג) אלהים אל דמי לך אל תחרש ואל תשקט אל. בגין דסדורא דשבחא איהי מסדרת ומשבחת תדיר לגביה. ובג״כ שמא ושבחא כחדא. אודה הי בכל לבב. כמה דאוקמוה בילר הטוב ובילר תדיר לגביה דבר כש. הרע. בגין דאינון משתכחי 2015 ואוקמוה. לבבר 353 6"75 אלין אינון ישראל דכל דרגין בהו מתעטרן. ישרים. 352 6"72 ועדה. וליותי לדיקי וחסידי. בעדת אל. ואינון רוא דקב״ה אתעשר בהו ובג״כ להני בעי ב״נ לשבחה ליה לקב״ה תדיר. בגין דאיהו אתרעי בשירין ותושבחן. ומאן דידע לשבחא ליה לקב״ה כדקא יאות קב״ה קביל ללותיה ושויב ליה. הה״ד אשגבהו כי ידע שמי יקראני ואענהו וגו׳ ארך ימים אשבעהו (וגו׳: (א-קעה:)

כתן ליראיו יוכור לעולם בריתו. פתח רבי מרף שמעון ואמר. טרף נתן ליראיו. אליו אינון זכאין דכל מאן דדמיל ליה אתקרי דחלי להב״ה. איכון ביתה דמלכה. ועליה כתיב (תהלים קיב) השרי מאנשי איש ירא את הי. מהו ערף נתן ליראיו. אלא כמה דכתיב (משלי לא) ותקם בעוד לילה ותתן ערף לביתה. מהכא אוליפנא דכל ב"ינ דלטי באורייתא בלילה. וקם בפלגות ליליא בשעתא דכנסת ישראל אתערת לאתקלא אתקרי האי ביתא למלכא. והאי אשתתף בהדה. ויהבין ליה כל מאיכון יומא מלכא. **'**5n תיקוני ביתה. הה״ד ותתן טרף לביתה וחק לנערותיה. מאן דמשתתפי בהדה בליליא אקרון איכון 55 ביתה. ביתה בני ביתה. ובג״כ מרף נתן ליראיו. מהו מרף. שרף ממש דאיהי נטלה מאתר רחיקא עלאה. דכתיב ממרחק תביא לחמה. ומאן זכי להאי ערף. סופיה יוכר לעולם בריתו. מאו דכתיב אוכח. דהרת דאשתדל באורייתא לאשתתפא בהדה בלילא. ולא עוד אלא דלדיק חד עלאה אית ליה לקב״ה והוא אשתתף בהדיה (י) וירתין תרווייהו לכנישתא דישראל. דכתיב (ישני׳ ס) לדיקים לעולם יירשו ארך: (ג-ג)

בדות שלח לעמו לוה לעולם בריתו קדוש ונורא שמו. קראי בכל שחר מאי שנא אמר רבי יוסי 15031 בית״ה. מאלפ״א תיבין תרין דבכלהו קרת

לפיכך צריך להודות להקב״ה על הטוב ועל הרע ולפרסם לפני הכל. ואם תשאל הלא הוא יודע הכל ולמה נצרך לפרסם. אלא שבזה נתכבר הקב״ה בעולם ע״י פרסום הנס. ועל כן כתוב בו (יחזקאל לח) והתגדלתי והתקרשתי וגו׳: (ב-קעג:)

עוד אמר רבי אלעזר בוא וראה הללויה בכל אותן שירות ותשבחות שאמר דוד הרי למדנו שלמעלה מכלם הוא הללויה וזה נתבאר. מה הטעם. לפי שוה כולל שם הקרוש עם שבחה ביחר. מהו השם והשבחה. השם זה ירן, שבתה מי היא. אלא זו כנסת ישראל שהיא והל"ל ארג"ין תכין שבחה תמיר להקב"ה ולא תשקט. כמש״כ (תהלים פג) אלהים אל רמי לך אל תחרש ואל תשקט אל. לפי שסרור של תשבחות היא מסדרת ומשבחת תמיד אליו. ולפיכך השם והשבחה ביחד. אודה ה' בכל לבב, כמו שררשו ביצר הטוב וביצר הרע. לפי שהם נמצאים תמיד אצל האדם. והייגו כמו שדרשו בהפסוק בכֵל לבבך וזה נתבאר. בסוד ישרים. אלו הם ישראל שכל המררגות בהם מתעטרות. כהנים ולוים צדיקים ותסידים. ועדה, ככתוב נצב בערת אל. והם הסור שהקב״ה נתעטר בהם. ולפיכך צריך הארם לשבח להקב"ה תמיר. לפי שהוא בוחר בשירות ותשבחות. ומי שיורע לשבח להקב"ה כראוי מקבל הקב״ה תפלתו ומציל אותו. זש״כ אשגבהו כי ידע שמי יקראני ואענהו וגר ארך ימים אשבעהו (א-קעה :) וגו׳: (א-קעה

מרק נתן ליראיו יזכור לעולם בריתו. פתח רבי שמעון ואמר. טרף נתן ליראיו. אלו הם הזכאים שהם יראי הקב״ה. שכל מי שירא אותו נקרא שהוא מאנשי ביתו של המלך. ועליו כתוב (תהלים ליב) אשרי איש ירא את ה׳. מהו טרף נתן ליראיו. אלא כמו שכתוב (משלי לא) ותקם בעור לילה ותתן טרף לביתה. מכאן למרנו שכל אדם שעמל בתורה בלילה. וקם בחצות הלילה בשעה שכנסת ישראל תתעורר להכין בית למלך. וזה נשתתף עמה. הרי הוא נקרא איש מבית המלך. ונותנים לו בכל יום מאותן תיקוני הבית. זש״כ ותתן טרף לביתה וחק לנערותיה. איזהו ביתה. כל אותן שמשתתפים עמה בלילה נקראים ביתה בני ביתה. ולפיכך טרף נתן ליראיו. מהו טרף. טרף ממש שהיא דוקחת ממקום רחוק העדיון. שכתוב ממרחק תביא לתמה. ומי הוא שזוכה לטרף זה. סוף המקרא מוכיה. שכתוב יזכר לצולם בריתו. הרי זה מי שעמל בתורה להשתתף עמה בלילה. ולא עור אלא שצריק עליון אחר יש לו להקב"ה והוא משתתף עמו (ו) ונוחלים שניהם לכנסת ישראל. שכתוב (ישעי׳ ס)

צריקים לעולם יירשו ארץ. (ג-צ.) פדות שלח לעמו צוה לעולם בריתו קרוש ונורא שמו. אמר רבי יוסי מה נשתנה בכל שאר המקראות שבכלם יש שתי אותיות מאלפ״א בית״א. ובמקרא זה

זיו הזהר

והשכינה הקרושה לקכל שפע מן יפוד צדיק עלאה : 5 14

(ו) צדיק עלאה זה יסוד צדיק המשתתף עם הצדיק שלמטה. כי ע״י עכדות הצדיק שלמטה תתעלה הארץ היינו פדת הפלכות

קרא ובקרא

שית

תלת

5730

່ວາວ

150

ъ

603603

קדמאס.

פריה

כסיו

וקביל

קרא

דיראת

ברחשי״ת

ומל

להבל

דכלהו תליין בההיא חכמה : פרות שלח לעמו. כד

אתקריבו כל אינון גיורין תחות גדפוי דשכינתא. מתמן

ולהלאה הדום וכורא שמו. דהא כדין אתקדם שמיה

דהב״ה כד אתבר ואתכפיא סטרא אחרא. כמה דהוס

ביתרו: (כ- סה.)

ראשירו חכמה יראת ה׳ שכל טוב לכל משיהם. רבי

לאעלא לני דרגא דחכמתא עלאם. ההיד (תהלים קיח)

פתחו לי שערי לדק. זה השער לה׳ ודחי. דחי לא

ייעול בהאי תרעא לא ייעול לעלמין למלכא עלאה. דאיהו

עלאה ועמיר וגניז ועבד ליה תרעין אלין על אלין.

בכמה פתחין בכמה היכלין אלין על אלין. ולבסוף

כל תרעין עבד תרעה חד והמר. כל מהן דבעי

למיעל לגבאי. תרעא דא יהא הדמאם לגבאי. מאן

כחדא (ה) ואיכון תרין כקידין. חד גניוא וסמירא.

האי נטיל האי וכלא חד. דהא הוא ושמיה חד (ט) דכתיב

(תהלים פג) וידעו כי אתה שמך ה׳ לבדך. ואמאי אקרי

יראת ה׳. בגין דאיהי איללא דטוב ורע. וכי ב׳׳ל

הא עוב. ואי לא זכי הא רע. וע״ד שרי בהאי

חתר יראה. ודא תרעא לאעלא לכל סובא דעלמא. שכל

מוב. אלין תרין תרעין דאינון כחדא (י) רבי יוסי

אמר שכל שוב. דא אילנא דחיי דאיהו שכל שוב בלא

רע כלל. ועל דלא שריא ביה רע איהו שכל שוב

בלא רע. לכל עושיהם. אלין חסדי דוד הנאמנים תמכין

דאורייתא (יא) ואינון דתמכין אורייהא כביכול אינון עבדין לכל איכון דלעאן באורייתא. דהא לית בהו עשיה

ובגין

דיעול בהאי תרעא יעול לגבאי. אוף

באתגליא.

ראשית.

קדמאה לחכמה עלאה יראת ה׳

אקרון ראשית חכמה. חד ולא

13

קיימא

חייא פתח ראשית חכמה יראת ה׳. האי

מבעי ליה סוף חכמה יראת ה׳. בגין

כוף הכמה איהי. אלא איהי ראשית

בהאי אלפ״א

דישראל

לישראל מגלותא דמלרים ועבד לוו

דאבתריה

סטרין

וגבורן. לום לעולם בריתו.

פורהלא

וקרא אחרא לקבל תורה

קב״ה וקריב ליה

תלת תלת (י) אלא בגיו

72

לפולחניה.

73

בית"א: האי

כביחים וכתובים

אתא יתרו

הכי תרעת

דמתחבריו

דלטיל

איהו. ודא

דלית להו פרודא

tốn

תרין חיכון

תרין.

איסו

ומתמן

פורהנא

זה וכן במקרא שאחריו יש שלש שלש (ו) אלא בשביל לחתום ששת הצדרים באלפ״א בית״א הזה: מקרא זה ירמו כנגר ג׳ גאולות של ישראל מלבר גאולה הראשונה. ומקרא שלאחריו כנגר תורה נביאים וכתובים שכלם תלוים בחכמה ההיא : פרות שלח לעמו. כאשר גאל הקב״ה את ישראל מן גלות מצרים ועשה להם נסים וגבורות. צוה לעולם בריתו. כאשר בא יתרו להתגייר וקבלו הקב״ה והקריבו לעבורתו. ומזה נתקרבו כל אותו הגרים תחת כנפי השכינה. משם ולהלאה קרוש ונורא שמו. שהרי אז נתקרש שמו של הקב״ה כאשר נשבר ונכנע צד הטומאה. כמו שהיה ביתרו: (ב-סח.)

# ראישירת חכמה יראת ה׳ שכל טוב לכל עשיהם. רבי

חייא פתח ראשית חכמה יראת ה׳. מקרא זה כך היה צריך לומר סוף חכמה יראת ה׳. לפי שיראת ד׳ סוף חכמה היא. אלא שהיראה היא ראשית ליכנס לתור מררגת החכמה העליונה. זש"כ (תהלים קיח) פתחו לי שערי צרק. זה השער לה׳ וראי. שאם לא יכנס בשער הזה לא יכנס לעולם למלך העליון. שהוא עליון נסתר ונעלם ועשה לפניו שערים אלה על אלה. בכמה פתחים בכמה היכלות אלה על אלה. ולבסוף כל השערים עשה שער אחר ואמר. כל מי שיבקש ליכנס אצלי. שער זה יהיה הראשון ליכנס אצלי. מי שיכנס בשער הזה יכנס אצלי. אף כך שער העליונה הוא. וזה יראת ה׳ הרצעיך לחכמה הוא בראשי״ת ב׳ ראשית. שתים הן שמתחברות כאחר (ה) והן שתי נקורות. אחת נעלמה ונסתרה. ואחת קיימת בהתגלות. ולפי שאין להן התפררות נקראות ראשית הכמה. אחת ולא שתים, מי שנוטל זו נוטל זו והכל אחר. שהרי הוא ושמו אחר (נ) שכתוב (תהלים פג) וירעו כי אתה שמך ה׳ לברך. ולמה נקראת יראת ה׳. לפי שהיא עץ של טוב ורע. כשזוכה הארם הרי טוב. ואם אינו זוכה הרי רע. וע״כ שורה במקום הזה יראה. וזה השער ליכנס לכל טוב שבעולם. שכל טוב. אלו שני השערים שהם כאחר (י) רבי יוסי אמר שכל טוב. זה עץ החיים שהוא שכל טוב בלי רע כלל. ומפני שאין שורה בו רע הוא שכל טוב בלי רע. לכל עושיהם. אלו חסרי רור הנאמנים תומכי התורה (ה) ואותן תומכי התורה כביכול שהם עושים לכל אותן העמלים בתורה. שהרי אין בהם עשיה בעוד

כעול

### ויו הוהר

(ז) בדברי רבי יוסי כאן נדתקו מפורשי הוהר, ונ"ל שיש כאן ג' פירושים, ולא אמר בהם דבר אתר ב' פעמים לפי שרכי יוסי רצת לפרש פסוק הוה על פי ג' אופנים שהם סוד רמו דרוש, לראשונה מארש ע"פ סוד שרוד הפץ לסיים בשלש שלש נגד שית סמרין שהם ששת הספירות של התפארת המשפיע לתהלה לדוד שהיא מדת המלכות: פירוש הנ׳ בררך רמן שהפסוק הראשון מרמז על ג' גאולות מלכר גאולת מצרים שהן בכל יון וארום, פרות שלה לעמו. בגלות בכל ע"י שליח עורא ונחמיה. וצ"ל שבכל מרי זפרס נחשב לגלות אחד. צוה לעולם בריתו. בגלות יון שבקשו להשכית מישראל המצות של אות הברית שהן חודש שכת מילה מהרת החשפהה. קרוש וגורא שמו. ירמו על הגאולת של גלות ארום שאנו מצפים עלית ב״כ שאו ירעו כל באי עולם כי קרוש וגורא שמו. ולסוק השני ראשית הכסה מרמו על תורה. שכל מוב לכל עושיהם מרמו על נביאים. תהלתו עומדת לעד מרמו על כתובים : פירוש הגי הוא על דרך דרוש וסובן מעצמו: (ח) פי' ב' ראשית. כי תכמת העליונה נקודה נגיזא וממירא נקראת ראשית מלמעלה לממה. והמלכות יראת ה׳ נקודה רקיימא באתגליא נקראת תכמה ועירא והיא ראשית מלממה למעלה. ומה ראמר דלית להו פרודא. היינו כירוע ראכא יסר כרתא ולואת יש התחכרות מיוחרת תמירית ביניהם מזרחק: (ט) הוא ושמיה חר. פי' שמיה היינו המכות, והיא עם כל הספירות שלמעלה באחרות נמורה. וכל החושב להיפוך היא מחשכת פיגול ונקרא מקצץ בנטיעות. ועברות ישראל תגרום רק עלייתה ותיקונת להורוגות של קכלת השפע מלמעלה. אכל גם כלא זאת אין כאן התפררות גמורה ח"ו. ווה כלל גדול עמוק מאר : (י) חיינו נצת ותור שנקראים בשם אחר שחקים : (יה) היינו נצח והור שהן ככחי' תרין שוקין. ווח מורה על תמכין דאורייתא שמתויקים ומפרנסים לומדי התורח כמו שהשוקים תומבין את הגוף ומעמידין אותו:

14

6

פעדן הורור

תהפים קיא–קיב

לשון קורש

זו השכינה מלכות הקדושה.. יש יראה ויש

בעוד שעמלים בה (ינ) ואותן התומכים להם יש בהם

עשיה. ועל כח הזה כתיב תהלתו עומדת לעד. שהכסא

קיים על גיומו כראוי: (א-ז:)

ראשית חכמה יראת ה׳. אמר רבי שמעון יראת ה׳

יראה. יש מי שירא מפני הקב״ה בשביל שיחיו בניו

וירבה עושרו בעוה״ז. ואם יחסר מזה אין ירא אותו. זה האיש אינו משים יראת ה׳ לעיקר. אבל מי שירא

מהקב"ה בין בטובה בין בדוחק. הרי זה משים יראת

ה׳ אצלו לעיקר. ג׳ מדרגות של יראה הן. יש יראה

בין בטובה בין בדוחק. ויש יראה שירא מהקב״ה

בטובה ולא בדוחק. ויש יראה שאינו משים אותה

עליו לעיקר בין בטובה בין בדוחק. צדיק גמור ישים

אותה עליו לעיקר בין לטוב בין לדין. בינוני ישימה עליו לעיקר לטוב ולא לדין. רשע גמור אינו חושש

עליה לא בטוב ולא בדין. והשכינה מפני מה נקראת

יראה. הלא היא מצר של העמוד האמצעי נשתלשלה.

אלא כמו שהעמור האמצעי מקבל מן חסד ודין שהם

ימין ושמאל. כך היא מקבלת משניהם. ומצד של

שמאל היא נקראת יראה פחד יצחק. ומצד הימין

אהב״ה נקראת. שנאמר בה (ירמ׳ לא) ואהבת עולם

אהבתיך על כן משכתיך חסד: (ת״ז ת״״ג)

בעוד דלעאן בה (יכ) ואיכון דתמכין לון אית בהו עשיה. ובחילה דה כתיב תהלתו עומדת לעד. דקיימה כורסיה על קיומיה כדקא יאות: (א-י:

ראשית חכמה יראת ה׳. אמר רבי שמעון יראת ה׳ דה שכינתה מלכות קדישה.. אית דחילו ואית דחילו. אית מאן דדחיל לקב״ה בגין דייחון בכוי ויסגי עותריה בהאי עלמא. ואי חסר מהאי לא דחיל ליה. האי ב״כ לא שוי ליה יראת ה׳ לעקרא. אבל מאו דדחיל לקב״ה בין במיבו בין בעאקו. הא דא שוי יראת סי בים לעקרא. דתלת דרגין יראה איכון. אית יראה יראה דדחיל לקב"ה בין במיבו בין בעאקו. ואית יראה דלא שוי לה בעאקו. ואית במיבו ולא עליה לעקרא בין למיבו בין לעאקו. לדיק גמור שוי לה עליה לעקרא בין לעיבו בין לדינא. ביכוני שוי לה עליה עיקר לשיבו ולא לדינא. רשע גמור לא שוי לה לא בעיבו ולא בדינא. ושכינתא אמאי אתהריאת יראה. דהא היא מסערא דעמודא דאמלעיתא אתנטילת. אלא כמה דעמודא דאמלעיתא נסיל מחסד ודינא דאינון איהי נטלא מתרווייהו. ומסטרא ימינא ושמאלא. הכי דשמאלא איהי אתקריאת יראה פחד ילחק. ומסערא דימינא אהב"ה אתקרי. דאתמר בה (ירמי׳ לא) ואהבת עולם אהבתיך על כן משכתיך חסד: (חיו תליג)

קיב

גבור נארץ ישים זרעו דור ישרים יברך. אמר רבי

באורייתא גבור בילריה (א) גבור בארץ ודאי. סליק

נהוריה ואתמשך ביה משיכו סגי. כדין דול ישרים

יברך. יברך כתיב: (ג-קלא:)

מוב איש חוק ומלוה יכלכל דבריו במשפט. רבי

כמה דכתיב עוב הי לכל. וכתיב הי חיש מלחמה. להחי

כ"ל חונן (ג) ומלוה לאתר דלית ליה מדיליה. וההוא אתר

מניה אתון. יכלכל דבריו במשפט. דהא ההוא דב״ר

לדק ומשפט מכון כסאך: ד״א טוב איש. דא לדי״ק.

דכתיב (ישני׳ ג) אמרו לדיק כי טוב כי פרי מעלליהם

יאכלו (ד) רבי ילחק אמר דא שבחא דשב״ת (ה) דביה

פתח פוב. דכתיב טוב להודות להי. רבי חייא אמר

לא אתון אלא

שמעון כד בר כש איהו גבור בארץ. גבור

יהודה פתח עוב איש. דא קב״ה דאקרי עוב.

במשפ״ט (י) כד״א

נכור בארץ יהיה זרעו דור ישרים יברך. אמר רבי שמעון כאשר האדם הוא גבור בארץ. גבור בתורה גבור ביצרו (ה) גבור בארץ ודאי. תתעלה הארתו ונמשך בה המשכה רבה. ובכן דור ישרים

קיב

יברך. יברך כתוב: (ג-קצא:) איש חונן ומלוה יכלכל דבריו במשפט. רבי מוב יהודה פתח טוב איש. זה הקב״ה שנקרא טוב. כמו שכתוב טוב ה׳ 5כל. וכתוב ה׳ איש מלחמה. לזה כ"ל חונן (ג) ומלות להמקום שאין לו משלו. ומקום ההוא ממנו ניזון. יכלכל דבריו במשפט. שהרי דב״ר ההוא אינו ניזון אלא במשפ״ט (ג) כמש״כ (תהלים שי) צדק ומשפט מכון כסאך: ד״א טוב איש. זה צדי״ק. שכתוב (ישצי׳ ג) אמרו צדיק כי טוב כי פרי מעלליהם יאכלו (ה) רבי יצחק אמר זה שבח השב״ת (ה) שבו הפתיתה טוב. שכתוב טוב להודות לה׳. רבי חייא אמר הכק

(תפלים פט)

655

(יכ) כי התלמידי תכמים הם בכחינת שבת כידוע: לפ״ו יש לפרש המקרא ראשית הכמה יראת ה׳. שאצל בעלי התכמה צריך דהיות יראת ה׳ הראשית. יראתו קודמת דתכמתו. שכל מוב דכד עושיהם. שהשי״ת ישפיע שכד מוב דכד התומכים אותן בעלי מכמה. והשכל פוב הוא שיבינו לעשות מסתרים פובים להרוית ממון הרבה שיוכלו להתזיק תלמידי חכמים באלח. ועי״ו תהלתו צומרת לעד:

זיו הזהר

כיב (h) תמצית דבריו הקדושים כי רק זה שיצא מכלל קטן ובא לכלל איש ששייך אצלו לומר איזהו גבור הכובש את יצרו. וחוא בכור בארש ודאי, הני רצרט בשייור איזייים את יצרו. גבור בארץ ודאי. פי׳ בארץ כפשוטו ארציות ממש של עות׳ז. איש זה הוא בכח להעלות אור ע׳י עבודתו וברכתו ולהמשיך המשכת השפע. והוא ראוי להיות שיע ולכוך ברהמין בזימון. וזהו שמפיים יברך כתיב. הכיית בקמיץ ותרייש בציריה : (ג) ספירת היסוד נקרא כ"ל שהתפארת חונן לו בשפע ומלוח להמלבות שפע בהקפה על מנת שישראל ישלמו אחר כך: (ג) דביר כינוי למלכות. ומשפט דאיתו רחמי בינוי להתפארת: (ד) פי׳ שהצריק היסור נאסף אליו פרי מעלליהם של שאר הספירות: (כ) שבתא דשב״ח. פו׳ ז המלכות. ועליה מוסב מוב. שהשבת מוב לכל :

7 14

קח 215

הכל אחד. וכלם ענין אחד אמרו (ו) וזה עושה תולדות בעולם. תולדות העולם מי הם. אלו נשמות הצדיקים שהן פרי מעשיו של הקב״ה. רבי שמעון אמר בשעה שהקב״ה מתעטר בכתריו (ו) מתעטר מלמעלה ומלמטה. מלמעלה מהמקום העמוק מהכל (ת) מלמטה במה. בנשמות הצדיקים (ט) ובכן נתוסף חיים מלמעלה ומלמטה. ונכלל מקום המקדש מכל הצדדים. הבאר נתמלאית והים נשתלם. ואח״כ נותנת לכל: (א-ס.)

פון נתן לאביונים צרקתו עמרת לעד קרנו תרום בכבוד. רבי חייא פתח פזר נתן לאביונים, מהו מור. כמש״כ (משלי יא) יש מפור ונוסף עוד. יכול פור באיזה דבר שבעולם. משמיענו פזר נתן לאביונים. מה שמפזר לעניים זה פזר טוב. מהו ונוסף עוד (י) נוסף בכל. ונוסף עוד בעושר ונוסף עוד בחיים. מקרא זה כך היה צריך לומר. יש מפזר ויוסף עוד. מהו ונוסף. אלא שהמקום ההוא ששורה בו מיתה הוא גורם לו שיתוסף בו מהחיים שלמעלה (ה) רבי יהורה אמר מקרא זה מעיד שכל מי שנותן לעניים נתעורר צץ החיים להוסיף חיים לצץ המות ההוא. ואז נמצא חיים ושמחה למעלה. והאדם שגורם זה. בשעה שנצרך לו. עץ חיים ההוא עומר עליו. ועץ מות ההוא מגין עליו. ולפיכך ונוסף עוד. זש״כ צדקתו עומדת לעד (ינ) עומרת על האדם להכין לו קיום וחיים. כמו שהוא נתן לו לצר״ק חיים ונתעורר אליו חיים. כמו כן נותנים לו. ואותן שני העצים עומדים עליו להצילו מכל צרה ולהוסיף לו חיים. קרנו תרום בכבוד. בוא וראה (העולם) (העץ) שאמרנו תרום קרן ההוא (יג) ובמה. בהכבור שלמעלה. כי אדם זה גרם לחברם כאחר ולהזייק ברכות למעלה ולמטה: (ג-קנג:)

רבי אלעזר אמר פזר נתן לאביונים. בוא וראה כאשר ברא הקב״ה את העולם הקימו על עמוד אחד וצדי״ק שמו. ואותו הצדיק הוא קיום העולם. וזה הוא המשקה והזן לכל. שנאמר ונהר יוצא מערן להשקות את הגן ומשם יפרד והיה לארבעה ראשים. מהו יפרד. אלא המזון ההוא והשפע של הנהר ההוא מקבל הגן את הכל. ואח״כ נתפור שפע ההוא לארבעה מקבל הגן את הכל. ואח״כ נתפור שפע ההוא לארבעה מקבל הגן את הכל. ואח״כ נתפור שפע הרוא לארבעה נותן להם את אכלם בעתו. ולפיכך פור נתן לאביונים. נותן להם את אכלם בעתו. ולפיכך פור נתן לאביונים. זה צרי״ק (יז) צדקת״ו עומדת לעד. זו כנסת ישראל. שבשביל זה היא קיימת בהסוד של שלום בקיום שלם. רשע יראה וכעס. זו מלכות עכו״ם. בוא וראה מלכות

8

14

כלא חד, וכלהו מלה חדא אמרו (ו) ודא עביד תולדוח בעלמא. תולדות דעלמא מאן איטון. אלין כשמתהון דלדיקים דאיטון איבא דעובדוי דקב"ה. רבי שמעון אמר בשעתא דקב"ה מתעטר בעשרוי (ו) מתעטר מעילא ומתחא. מעילא מאתר דעמיקא דכלא (ח) מתתא במאי. בכשמתהון דלדיקיא (ט) כדין אתוסף חיים מעילא ומתתא. ואתכלל אתר מקדשא מכל סערין. בירא

אתמליא וימא אשתלים. וכדין יהיב לכלא: (א-ם.) פור נתן לאביונים לדקתו עמדת לעד קרנו תרום בכבוד. רבי היית פתה פור נתן לאביונים. מהו פור. כד"א (משלי יא) יש מפור וכוסף עוד. יכול פור קמ"ל לאביונים. כתן פזכ בעלמה. האי פוורא יאות. מהו ונוסף למסכני כיון דיהיב עול (י) כוסף בכלא. וכוסף עוד בעותרא וכוסף עוד בחיי. מבעי ליה. ים מפור ויוסף עוד. האי קרא הכי מהו ולוסף. אלא ההוא אתר דשרי ביה מיתה הוא גרים ליה דיתוסף מחיים דלעילא (יא) רבי יהודה אמר האי קרא אסהיד דכל מאן דיסיב למסכני אתער אילנא דתיי לאוספא חייא לההוא אילנא דמותא. וכדין אשתכת היים וחדו לעילה. ובר כש דגרים דה. בשעתה להלמריך ליה. ההוא אילנא דחיי קאים עליה. וההוא אילנא דמותא אגין ובג״כ ונוסף עוד. הה״ד לדקתו עומדת עלוי. לעד (יג) עומדת עליה דב"כ לומכא לים קיומא ותיים. כמס תיין, הכי דאיהו יהיב ליה חיים ואתער לנביה כמי יהבין ליה. ואיכון תרין אילכין קיימין עליה לשיובא ליח מכל עקא ולאוסשא ליה חיין. קרנו תרום בכבוד. ת״ה (עלמא) [אילנא] דאמרן ההוא קרן תרום (יג) ובמאי. בכבוד דלעילא. דהאי ב״כ גרים לחברא לון כחדא ולארקא ברכאן לעילא ותתא: (ג-קיג:)

רבי אלעזר אמר פזר כתן לאביונים. תא 10 כד ברא קב״ה עלמא קאים ליה על סמכא חדא ולדי״ק שמיה. וההוא לדיק איהו קיומא דעלמא. ודא יולא מעדן איהו דאשקי וזן לכלא. דכתיב ונהר להשקות את הגן ומשם יפרד והיה לארבעה ראשים. מהו יפרד. אלא ההוא מזוכא ומשקיא דההוא כהר משקיא לד׳ כשיל גנתה כלה. ולבתר התבדר ההוא סטרין דעלמה. וכמה איכון דמלפאו לאתשקיא ולאתונא מתמן. כדכתיב עיני כל אליך ישברו ואתם כותן להם את אכלם בעתו. ובג״כ פור כתן לאביונים. דא לדי״ק (יד) לדקת״ו עומדת לעד. דא כנסת ישראל. דשלום בקיומא כך איהי קיימא ברוא 7561 שלים. רשע יראה וכעם. דא מלכות עכו״ם. תא חזי מלכות

זיו הוהר

קיג

תהלים קיב-קיג

מלכות שמים איהי בי מקדשא לקיימא כל מסכני בגו ללח דשרותה דשכינתה. ולדי"ק דח איסו אקרי גבאי לדקה למיחן ולמיון לכלה. כמה דכתיב פור כתן לאביונים. בג״כ גבאי לדקה נעלי אגרא לקביל כלהו דיהבי לדקה: (א-רת.)

> הללויה מנו עבדי ה׳ הננו את שם ה׳. פתח רבי חוקיה ואמר האי קרא אית לאסתכלא ביה. אמאי עבדי ה׳ סללו הללויה דלזמר כיוז ולבתר הללו את שם ה׳. אלא הכי תנינן מאן דמשבח לאחרא אלטריך לשבחא ליה כפום יקריה. וכפום יקריה הכי אלטריך שבחיה. ומאן דמשבה לאחרא בשבחא דלית ביה הוא סבב גנותיה ולבי לגלאה ליה. וע״ד מאן דעביד הספדא על בר נש אלטריך כפום יקריה ולא יתיר. דמגו שבחים אתי לגכותים. ובכלא שבחא אלטריך הכא הללויה מזי 60 יקריה . כפוס אתר דלא .6327 עלאה דמארי กกวธ אית סמירא דכל שלשא ביה עינא למכדע ולאסתכלא. דאיהו 30 איהו. עלאה กทธ יד ומאו פמירין. כלא (א) ובגייכ הללו יה שבחא ושמא כחדא כלילו כהדא. והכא סתים מלה דאמר הללויה ולא אמר מאן הללויה. ולמאן אמר הללו. אלא כמה דידה סתים ואיכון דמשבחי כתים. דשבומי 5035 סכי לא ידענא מאן איכון. והכי אלטריך למהוי כלא סתים ברוא ברוא עלאה גלי ואמר דסתיס ולבתר עלאה. הללו את שם ס׳. בגין דדא איהו אתר דעבדי 10 דכל ממילת כההוא עלאה הללו לא סתים 6"72 (J) DE דאקרי 67 ממיריז. הוא אתר (שמואל כ׳ ו) אשר נקרא שם שם ה׳. קדמאה סתים באתגליא דקיימא ובגיז דלא גליא. תכייכא גליא. חמר מאן איכון דקא משבחי לההוא אתר. דאיכון עבדי ס׳ דחתחוון לשבחת לחתר דה:

דד שם ה׳ מבורך וגו׳. מאי שנא דקאמר יהי. 636 יסי דא רוא דאמשכותא מההוא אתר עלאה דאיהו דאיהו ידו דברית רוא על סתים דקאמרן דאיהו יו״ד תתאה כגוונא דיו״ד עלאה (י) שירותא מטמירא דאמשכותא כות יה"ו כסופה. ובג״כ ובמלה 67 תתאם. עד דרגלו שמיריז דכל אתקיים כל עובדא דבראשית. כד״א יהי רקיע יהי אור יסי מאורות. בכל אינון עובדין דלעילא כתיב יסי. בכל איכוו עובדיו דלתתא לא כתיב יהי. בגין דרוא דכל סתימין **б**У – דאמשכותא מרוא עלאה סתימא דלעילא 651 (7) במלין עלאי 636 אתהיים กทธ וכדה מתכרך מלין תתחין דלתתה. באיכון קדישה

מלכות שמים היא בית המקרש להחזיק כל העניים בתוך הצל של השראת השכינה. וצרי״ק זה הוא נקרא גבאי צדקה לחונן ולפרנס לכל. כמו שכתוב פור נתן לאביונים. לפיכך גבאי צדקה מקבלים שכר כנגל כלם שנותנים צרקה: (א-רה)

לשון כודש



הללויה הללו עברי ה׳ הללו את שם ה׳. פתח רבי חזקיה ואמר מקרא זה יש לעיין בו. כיון

שאמר הללויה למה הכפיל ואמר הללו עבדי ה' ואח״כ הללו את שם ה׳. אלא כך למרנו מי שמשבח לאחר צריך לשבחו לפי כבודו. וכפי כבודו כך צריך להיות שבחו. ומי שמשבח לאחר בשבח שאין בו הוא מסבב גנותו והפץ לגלות גנותו. ועל כן מי שעושה הספד על אדם צריך לעשותו כפי כבודו ולא יותר. שמתוך שבחו יגרום גנגתו. ובכל השבחים נצרך להזהר שיהיו כפי כבודו. בוא וראה הללויה כאן יש שבח עליון לרבון של הכל. והוא מקום שאין שולט בו עין להסתכל ולהבין. שהוא נסתר כל הנסתרות. ומי הוא. יר שהוא שם העליון על הכל (ה) ולפיכך הללו יה השבח והשם יחר נכללים כאחד. וכאן סתם הדבר שאמר הללויה ולא אמר מי הללויה. ולמי אמר הללו. אלא כמו שהשם יד סתום כך השבח שמשבחים אותו הוא סתום. ואותן המשבחים אין ידוע מי הם. וכך צריך להיות הכל נסתר בסוד עליון. ולאחר שסתם בסוד העליון מגלה ואומר הללו עבדי ה׳ הללו את שם ה׳. לפי שוה הוא מקום שאינו סתום כמקום עליון ההוא הנסתר של כל הנסתרות. זה הוא המקום שנקרא שם (כ) כמש״כ (שמואל ב׳ ו) אשר נקרא שם שם ה׳. הראשון סתום שאינו נגלה. והשני נגלה. ולפי שהשני עומד בהתגלות אמר מי הם המשבחים למקום ההוא. שהם עברי ה׳ הראוים לשבה למקום הזה:

ידי שם ה׳ מבורך וגו׳. מה נשתנה שאמר יהי. אלא יהי זה סור ההמשכה מן מקום עליון ההוא שהוא סתום כמו שאמרנו שהוא השם יך, עד סוד הברית שהיא יו״ר התחתונה כרמיון יו״ר העליונה (ג) ההתחלה כמו הסוף. ולפיכך יה"י זה סוד ההמשכה מהנסתר של כל הנסתרות עד מדרגה התחתונה. ובדבר זה נתקיים כל מעשה בראשית. כמש״כ יהי רקיע יהי אור יהי מאורות. בכל אותן המעשים שלמעלה כתוב יהי. ובכל אותן המעשים שלמטה לא כתוב יהי. לפי שסוד ההמשכה מן הסוד העליון נסתר של כל הנסתרות לא נתקיים אלא במעשים העליונים שלמעלה (ז) ולא באותן מעשים התחתונים שלמטה. ובזה נתברך שם

הקרוש

#### זיו הוהר

רוב (ה) זה השם ייה רמו על הכמה ובינה מקור העולמות הנסתרים שהם אצילות ובריאה: (כ) שים רמו על המלכות והשבינה הקרושה מקור עודם העשיה שהוא נגלה: (ג) יריד העליונה רמו על חכמה עלאה. ה׳ רמו על הבינה. יריד התחמונה רא על ספירת היסור : (ד) שהם אור ורקיע ומאורות ו 9

14

דשון קוד**ש תהלים קינ** 

לשון הוהד

הקדוש בכל. וע״כ כתוב יה״י שם ה׳ מבורך וגו׳: ממורד שמש עד מבואו וגו׳. זה מקום העליון מאיר והוא ממנו שהשמ״ש נואר ראש העליון הנסתר. (ה) וזה הוא המקום של הראש העליון הנסתר. וער מבואו. וה הוא מקום הקשר שמתקשרת בו האמונ״ה כראוי (ו) ומשם יוצאות הברכות לכל. והעולם ניזון מכאן כמו שנתבאר. ובשביל זה קיים מקום הזה להיות ניזון מלמעלה ולהתברך משם. והכל קיים בההתעוררות שלמטה שמעוררים אותן עבדי ה׳ כאשר מברכים לשם הקדוש כמו שאמרנו. ולפי שזה הוא בהתגלות כתוב הללו עבדי ה׳ הללו את שם ה׳: (רלב:)

מי כי״י אלהינו המגביהי לשבת המשפילי לראות בשמים ובארץ. פתח רבי אבא ואמר מי כה׳ אלהינו המגביהי לשבת. שמתעלה מעל כסא כבודו למעלה ואינו נתגלה למטה (ו) בזמן שאין נמצאים צריקים בעולם הרי הוא נסתלק מהם ואינו נתגלה להם. המשפילי לראות וגו׳. בשעה שצדיקים נמצאים בעולם הקב״ה יורד במדרגותיו לעומת התחתונים. להשגיח על העולם להיטב להם. שהרי כאשר אין נמצאים צדיקים בעולם הוא נסתלק ומסתיר הפנים מהם ואינו משגיח עליהם. לפי שהצריקים הם היסוד והקיום של העולם (ח) שכתוב (משלי י) וצדיק יסוד עולם. וע"כ אין הקב"ה מגלה שמו הקדוש אלא פישראל בלבדם. שהם חלק גורלו ונחלתו. והעולם חלקו הקב״ח לממונים שרים עבור האומות. והרי זה נתבאר שנאמר (דברים לב) בהנחל עליון גוים וגו׳. וכתוב כי חלק ה׳ עמו יעקב חבל נחלתו: (א-קצה.)

פתח רבי שמעון ואמר מי כה׳ אלהינו המגביהי לשבת. מי כה׳ אלהינו שעולה ונתעטר להתישב בכתר עליון הקרוש. המאיר על כל המאורות והכתרים והעטרות (נ) המשפילי לראות. שיורד בכתריו מכתר לכתר מעטרה לעטרה ממאור למאור ממנורה למגורה. להשגיח בעליונים ותחתונים. זש"כ (תהלים ד) ה' משמים השקיף על בני אדם: (ב-לז.)

מושיבי עקרת הבית אם הבנים שמחה הללויה. רבי אלעזר פתח מושיבי עקרת הבית. זו רחל

שהיא עקרת הבית. אם הבנים שמחה. זו לאה : ד"א מושיבי עקרת הבית. זו שמט״ה שהיא העיקר שעולם הזה מתנהנ על ידיה (·) אם הבנים שמחה. זה היוב"ל שכל שמחה וכל חדוה של כל העולמות בה תלויות. ומקרא זה הוא הכלל של הכל. לפי שהוא כולל הכל בסוד קדוש, ובשביל זה מסיים. המקרא בתיבת הללויה (ה): (א-קנד.)

קדישה בכלה. וע"ר כתיב יה"י שם ה׳ מבורך ונו׳: שמש עד מבואו וגו׳. דא אתר עלאה ממזרח ונהיר 6"505 מניה נהיר רקא (>) 6555 ודא הוא אתר דרישא עלאה סתימאה. ועד מבואו. דא הוא אתר קשרא דאתקשר ביה מהימנות"א כדקא חזי (י) ומתמן נפקין ברכאן לכלא. ועלמה מהכה התון כמה דהתמר. ובג״כ קיימא האי אתר לאהונא מעילא ולאתברכא מתמן. וכלא קיימה בהתערותה דלתתה דמתערי הינון עבדי ה׳ דאיהו כדאמרן. ובגין כד מברכי שמא קדישא באתגליא כתיב הללו עבדי ה׳ הללו 55 £6 -(: c/s) : (n-r/c :)

המשפילי לראות כי"י אלהיכו המגביהי לשבת 12 בשמים ובארץ. פתח רבי אבא ואמר מי כה׳ אלהינו המגביהי לשבת. דאסתלק מעל כרסי יקריה לעילא ולא אתגלי לתהא (י) בשעתא דלא אשתכחו זכאין בעלמא הא איהו אסתלק מנייהו ולא אתגלי להו. המשפילי לראות וגו׳. בשעתא דוכאין אשתכחו בדרגוי לקיל און דתתאי. קב״ה כחית בעלמא לאשגחא על עלמא לאומבא להי. דהא כד זכאין לא איהו אסתלק ואסתיר בעלמא אשתכחו אכפיו מנייהו ולא אשנה עלייהו. בגין דלדיקייא איכון יסודה וקיומה דעלמה (ח) דכתיב (משלי י) יסוד ולדיה 73 קדיסא עולם. וע"ד קב"ה לא גלי שמיה לישראל בלחודוי. דאינון חולק עדביה ואחסנתיה. ועלמא אתמר 601 לממלן תריסין. פליג ליה הב״ה (דכרים לכ) גויס וגו׳. עליוז בהלתל דכתיב וכתיב כי חלק ה׳ עמו יעקב חבל נחלתו: (א-קלה.) פתח רבי שמעון ואמר מי כה׳ אלהינו המגביהי מי כה׳ אלהינו דסליק ואתעטר לאתישבא לשבת. בכתרא עלאה קדישא. נהירו על כל בוליני וכתרין דלחית בכתרוי מכתרא ועטרין (ט) המשפילי לראות. לכתרה מנזרה לנזרה מנהירו לנהירו מבולינה לבולינה. בעלאין ותתאין. הה"ך (תהלים ד) **(**D) להשנחה משמים השקיף על בני אדם : (נ-לו.)

מושיבי עקרת הבית אם הבנים שמחה הללויה. רבי אלעזר פתח מושיבי עקרת הבית. דא רחל דאיהי עקרא דביתא. אם הבנים שמחה. דא לאה : ד"א מושיבי עקרת הבית. דא שמט״ה דאיהי עקרא דהאי עלמא עליה אהדבר (י) אם הבנים שמחה. דא יובל״א חדוה דכלהו עלמין ביה תליין. דכל חידו וכל כלא והאי קרא כללא דכלא הוא. בגין דהאי כליל דקרה 67 סיומל ועל הדישה. ברות הללויה (יא): (א-קוד.)

6:20

למדנו

## זיו הזהר

(ז) זו הבינה : (י) זה היסוד דמהימנותא שהיא המלכות מתקשרת בו לקכל שפע העליונה על ידו : (ו) שאו התפארת עולה ונכת"ק מן כסא כבודו שהיא השיכות. ומות נעשה הבתרת פנים: (ח) כי הצדיקים כאתעוותא דלתתא גורמים אתעדליע ליחוד קוביה ושבינתיה: (ט) פי׳ שהבתר עליון שמקבל הארתו ישר מן האים כיה הוא שולח אורו להאיר על כל העולמות והספירות שנקראי בתרים ועטרות: (י) שמש"ה היינו מלכות ויוב"ל חיינו הכינה : (ה) כי בתיבת הללוי"ה נרמו שתיהן. הל"ל בני' ארני. זו שמט"-ידה היינו הכמה וכינה :

> 10 14

שון הזהר

תהלים קיג-קיד

תניא אמר רבי ילחק כתיב אם הבנים שמחה הללויה. אמא ידיטא. הבנים מאן אינון. א״ר שמטון הא 701 לכל חית לקב״ה חד תרין בכין ממינן. כוקבא. דכר יהביה ליעקב דכתיב (שזות ד) בני בכורי ישראל. וכתיב (ישעי׳ מט) ישראל אשר בך אתפאר. בת יהבה לאברהם. דכתיב (נראשית כד) וה׳ ברך לת אברהם בכל. בת היתה לו לאברהם ובכל שמה (יג) ואמא רביעא עלייהו דינקא להו. ועל האי כתיב (דנרים כד) 2"3 יסגי לא תקח האם על הבנים. ותנינן לא חובוי לתתא. בגין דיסתלה אמא מעל בניו. וכתיב (ויקרא יה) אמך היא לא תגלה ערותה. ווי למאן דגלי קמי ערייתהא. וכד תייבין בני עלמא ואסגין בזכותא על וכסיא בכיו. תבת ואמא הב״ה. 6267 כדין אתקרי תשובה. מהו תשובה. דא תשובה דתבת בקיומהא. וכדין כתיב אם הבנים שמחה. אם הבנים ודאי. וע״ד לא ליפטר אינש מפריה ירגיה עד דאוליד בן ובת : (א-ריט.)

קיד

ראה וינס הירדן יסב לאחור. אמר רבי ייסא מאן דאוקיר שמא דמאריה ונטיר להאי קיימא קדישא. זכה דיוקיר ליה מארים על כלא. מנלן מיוסף דכתיב (כראשית מא) וירכב אותו במרכבת המשנה אשר לו. וכתיב ונתן אותו על כל ארץ מלרים. ולא עוד אלא דיוסף עאל ית ימה הרוכה ישראל רד עברו 70 בגו ימא בקדמיתא. ולא הוו מיא קיימין על קיומייהו כאה קמיש. הה"ד הים ראה וינס. מהו וינס. אלא ההוא דכתיב ביה וינס וילא התולה. תא חזי זכי בגיו ליקרא בחייוי וזכי ליקרא במיתתיה. בהייוי אמאי. דלא בעא לאתדבקא בה זכי בהאי עלמא. וכיון דכתיב זכי לבתר ותתפשהו בבגדו וינס וילא החולה דעאל לגו פרוכתא עלאה. והכי אתחזי ליה. דידיה כטל בהאי עלמא ודידיה כפל בעלמא אחרא: (ג-ריג :) לך הים כי תנום הירדן תסוב לאחור. תאנא אמר 172 רבי ילחק בשעתא דקב״ה אתגלי בטורא דסיני אודעוע טורא. ובשעתא דטורא דסיני אודעוע כל שאר טורי עלמא אזרעזעו. והוו סלקין ונחתין עד דאושיע קב״ה ידוי עלייהו ואתישבו. וקלא נפקא ומכרוא. מה לד הים כי תנום הירדו תסוב לאחור ההרים תרקדו כאליס וגו׳. ואיכון תבאן ואמרין מלפני אדון חולי ארץ מלפני אלוה יעקב. מלפני אדון. דא אמא (א) דכתיב אם הבנים שמחם. חולי ארץ. דא אמא תתאה (כ) מלפני אלוה יעקב. דא הוא אבא דכתיב (שמות ד) בני בכורי ישראל. ועל האי כתיב בעמרה שעמרה לו (. 70-) : (1) IND

למדנו אמר רבי יצחק כתיב אם הבנים שמחה הללויה. האם ידוע. הבנים מי הם. א״ר שמעון הרי למדנו ששני בנים יש להקב״ה אחד זכר ואחד נקבה. זכר נתנו ליעקב שנאמר (שמות ד) בני בכווי ישראל. וכתיב (ישצי׳ מט) ישראל אשר בך אתפאר. בת נתנה לאברהם. שנאמר (בראשית כד) וה׳ ברך את אברהם בכל. בת היתה לו לאברהם ובכל שמה (ינ) והאם רובצת עליהם שמניקה להם. ועל זה כתוב (דברים כד) לא תקח האם על הבנים. ולמדנו לא ירבה האדם צונות למטה. לפי שתסתלק האם מעל הבנים. וכתוב (ויקרא יח) אמך היא לא תגלה ערותה. אוי למי שמגלה ערותה. וכאשר האנשים חוזרים בתשובה ומרבים זכיות לפני הקב״ה. והאם שבה וחופפת על הבנים. אז נקראת תשובה. מהו תשובה. זו התשובה שהאם שבה על מעמדה. ובכן כתוב אם הבנים שמחה. אם הבנים ודאי. וע״כ אל יפטור האדם מפריה ורביה עד שמוליד בן יבת : (א-ריט.)

לשון קודש

פי 219

קיד

דום ראה וינס הירדן יסב לאחור. אמר רבי ייסא מי שמכבר שם רבונו ונוטר לזה הברית הקדוש. זוכה שיכבד אותו רבונו על הכל. מניין מיוסף שנאמר (בראשית מא) וירכב אותו במרכבת המשנה אשר לו. ונאמר ונתן אותו על כל ארץ מצרים. ולא עוד אלא כאשר עברו ישראל את הים ארונו של יוסף נכנס בתוך הים לראשונה. ולא היו המים עומדים על מעמדם לפניו. זש״כ הים ראה וינס. מהו וינס. אלא ראה אותו שכתוב בו וינם ויצא החוצה. בוא וראה זכה לכבור בחייו וזכה לכבוד במיתו. בחייו למה. מפני שלא הפץ להתדבי, בה זכה בעולם הזה. וכיון שכתוב ותתפשהו בבגדו וינס ויצא החוצה זכה במיתתו שנכנס לתוך פרוכת העליונה. וכך ראוי לו. שלו לקח בעולם הזה ושלו לקח בעולם האחר: (ג-ריג:)

מה זך הים כי תנוס הירדן תסוב לאחור. למדנו אמר רבי יצחק בשעה שנגלה הקב״ה על הר סיני נזרעזע ההר. ובשעה שהר סיני נזרעזע כל שאר הרים שבעולם נזדעזעו. והיו עולים ויורדים עד שהושיט הקב״ה את ידו עליהם ונתישבו. וקול יצא והכריז. מה לך הים כי תנוס הירדן תסוב לאהור ההרים תרקדו כאלים וגו׳. והם השיבו ואמרו מלפני אדון חולי ארץ מלפני אלוה יעקב. מלפני אדון. זו האם (ה) שכתוב אם הבנים שמחה. חולי ארץ. זו אם התחתונה (כ) מלפני אלוה יעקב. זה הוא האב שנאמר (שמות ד) בני בכורי ישראל. ועל זה כתוב בעטרה שעטרה לו אמו (ג): (ב-פר.)

11

14

ההפכי

## ההפכי

## **""** " ניכ) ביאור ענין זה נמצא ברכב״ן שעל התורה בפכוק זה:

(ה) זו הבינה: (כ) זו הביכות והשבינה הקרושה: (ג) זהו ההכמה. על האי, פו' על יעקב וישראל דלעילא שהוא התפארת עלון כתוב בעטרה שעטורה לו אמו. ועניגן שהנם של קריצת ו"ם נשתלשל מן החכמה והבינה אל התכארת ומכנו חילי ארץ זו המלכות והשכינה הקרושה שיצא זה הנס הגרול מן חכה אל הפועל :

פשון קורש

תהפים קיד-קטו

לשון הודה

בכל אתר הא ידיעא. וקב״ה בההוא

דוד ואמר ההפכי הלור אגם מים וגו׳. ומשמע

דהאי דלתתא. סלע. דכתיב (כמדכר כ) והולאת להם

מים מן הסלע. ובמאי אפיק האי סלע מיא. בחילא דלו"ר

קמו

את בית ישראל. אלין נשין. בגין דדכורין בעיין

לאתברכא בקדמיתא ולבתר נשין. ונשין לא מתברכין

אלא מברכתהון דדכורין. דכד דכורין מתברכן כדין

כשין מתברכן. ואי תימא מהא. דכתיב וכפר בעדו

ובעד ביתו. דבעי לכפרא עליה בקדמיתא ולבתר על ביתיה.

בגין דמתברכא מניה. תא חזי דנשין לא מתברכן

ברכתא נשין מתברכן. אלא במאי אוקימנא יברך את

בית ישראל. אלא דהב״ה יהיב תוספת ברכאו לדכורא

מניה

מד ליה וחד לנוקביה.

זכרנו יברך יברך את בית ישראל וגו׳. רבי יוסי

פתח ואמר ה׳ זכרט יברך. אלין גוברין. יברך

63

(. 70-3) ;

ההפכי הלור אגם מים וגו׳. אמר רבי אבא

מגדולהן . ודא הוא את וניסא דקב"ה (ד) וע"ד

לאו ארחוי

בלור עלאה אפיק מיא מאתר דלתתא.

הסוא דלעילא

אלא מגוברין כד אתברכן איכון

תוספת דברכאן. וכיון דאכסיב

בגין דתתברכא

אתער לארקא מיא. דהא

ההפכי דהא

4#4

רנסיב.

מיס

7"15

6561

735

וע״ד

שמיה

ומהאי

מההיא

515

ואיהו

אתמוי

דלו״ר בכך.

בקדמיתא.

אתתיה

ב"ג יהיב

ומתי

ההפכי הצור אגם מים וגרי. אמר רבי אבא מים בכל מקום הרי ידוע. והקב״ה בהצו״ר ההוא היה מעורר להריק מים. שהרי זה אינו ראוי לכך ואלא מגדולהן. וזהו המופת והנס של הקב"ה (ז) וע"כ משבח דוד ואמר ההפכי הצור אגם מים וגו׳. וזו משמעות של ההפכי שהרי אין דרכו של הצו"ר בכך. וע"כ בצור העליון הוציא מים מהמקום שלמטה. ומה שמו של זה שלמטה. סלע. שנאמר (במדבר כ) והוצאת להם מים מן הסלע. ובמה הוציא סלע הזה מים. בכח הצו״ר ההוא שלמעלה : (ב-טר •)

קמו

ואי זכרנו יברך יברך את בית ישראל וגו׳. רבי יוסי פתח ואמר ה׳ זכרנו יברך. אלו האנשים. יברך

את בית ישראל. אלו הנשים. לפי שהזכרים צריכים להתברך ראשונה ואח״כ הנשים. והנשים אינן נתברכות אלא מברכות האנשים. שכאשר האנשים נתברכים אז הנשים נתברכות. והדאיה מכאן. שנאמר וכפר בעדו ובעד ביתו. שצריך לכפר עליו תחלה ואח״כ על ביתו. לפי שנתברכת ממנו. בוא וראה שהנשים אינן נתברכות אלא מהאנשים כאשר נתברכים הם תהלה. ומזאת הברכה נתברכות הנשים. אבל איך יפורש יברך את בית ישראל. אלא שהקב״ה יתו תוספות ברכות להזכרים שנשאו נשים. בשביל שתתברך אשתו ממנו מאותה תוספות הברכות. וכיון שהאיש נשא אשה נותן לו הקב״ה ב׳ חלקים. אחד לו ואחד עבור אשתו. והוא נוטל הכל חלקו וחלק אשתו: (א-רלג.)

רבי יצחק אמר ה׳ זכרנו יברך. אלו הגברים שהיו נכנסים במספר אנשי המדבר. והקב״ה מברכם ומוסיף עליהם בכל זמן.. יברך את בית ישראל. אלו הנשים שלא נכנסו בהמספר. יברך את בית אהרן. שהם מברכים להעם בעין טובה ובלב טוב ובאהבת הלב. את בית אהרן. כמו כן הנשים שלהם שיתברכו בברכות. יברך יראי ה׳. אלו הם הלוים. וכלם נתברכים בשביל יראתם מהקב״ה. הקטנים עם הגדולים. אע״ם שאין נכנסין בהמספר : (ג-קיו:)

שמים לה׳ והארץ נתן לבני אדם. פתח השמים רבי אבא ואמר כתוב השמים שמים לה׳.

מקרא זה יש לעיין בו. כי כן היה צריך לומר השמים לה׳ והארץ נתן לבני אדם. מהו השמים שמים. 878

תרין חולקין. קב״ה נפיל כלא. חולקיה וחולק נקביה: (א-רלג.) אלין גוברין רבי יצחק אמר ה׳ זכרנו יברך. דהוו עאלין בחושבנא דמדברא. וקב״ה מברך לון ואוסיף עלייהו בכלו זמנא.. יברך את בית ישראל. אלין כשין דלא סלקין במנינא. יברך את בית אהרן. דאינון מברכין לעמת בעינת שבת ובלבת שבת וברחימותת דלבא. את בית אהרן. הכי נמי נשין דלהון דאתברכאן בברכתא. יברך יראי ה׳. אלין איכון ליואי. וכלהו מתברכן בגין דדחלין ליה לקב״ה. הקטלים עם הגדולים. אע״ג דלא

עאלין במכיכא : (ג-קיו :) השמים שמים לה׳ והארך כתו לבני פתח .076 רבי אבא ואמר כתיב השמים שמים לה׳. האי קרא אית לאסתכלא ביה. והכי אלטריך למימר השמים לה׳ והארץ נתן לבני אדם. מהו השמים שמים. 636

#### זיו הוהר

(ד) פוי שזה דבר ידוע שבל הכאה היא כח של גבורה ולא של חסר וגדולה. לכן סובן שהוצאת המים ע"י הכאה היה בכח של גבורה. ומפורש רבי אבא שיש ב׳ מיני צור צור דלעילא זו הבינה כשפוטלת בכח פפירת הגבורה. כי הבינה הגם שהיא אם רחמניה מ״מ דינין מתערין פנה אל מדת הנבורה. ויש צור שלממה זו הסלכות שכמדת הדין והגבורה יסודתה. והיא נקראת ג״ב כלע, וענינו שזה הנס היה ע״י התהפכות כן צור שהוא גבורה דין ואש עך מים שהם חסדים. והצור שלממה הייני המלכות שנקראת מלע הוציאה מים ככה הצור ההוא שלמעלה כי׳ בכח הבינה והגבורה י

> 12 14

...

לשון הוהר

תהלים קמו

לשון קודש 221 87

> אלא הכא אית לאסתכלא בגין דאית שמים ואית שמים. שמים לתתא וארץ לתתא מנייהי. שמים לעילא וארץ לתתא מכייהו. וכל דרגין עלאין ותתאין כלהו כגוולא דא אלין באלין. שמים לתתא אינון עשר יריעות (א) כד״א (תהלים קד) לומה שמים כיריעה, וקב״ה עבד לון לאנהגא בגווייהו 37 ומשרייו תתאה. ארעא תשיעאס לתתאי אנהיג דסקלו דקולטא. עשיראה כהופטרא עקרא. איהו ובכלהו משיריין שביעאה עד ppp משביעאה  $(\mathfrak{z})$ ולהלאה אית נהורא דאתפשט מגו כרסיא בעלאה לתתא לעשיראה. ונסיר ועשיראה מההוא נהירו 7000 3:0) ואיסו לתשיעאה. לתמינאה ולתתא האי (2) תמיכאה אתפקדון 75 סילי נהילו **د**م. ואפיק דכוכביא הסוא קיימה ויהיב היליה לכל חד וחד לאתתנאה בההוא אתר דאלטריך. דכתיב (ישעי׳ מ) המוליא במספר לבאם וגו׳ מרב אומים וגו׳. רב אומים. דא איהו זהרא דלעילא דאקרי רוב אונים. ובכל רקיעא ורקיעא אית ממלא ואתפקד על ארעא לאנהגא. בר עלמא ועל ארעא דישראל דלא אנהיג יתה לא רקיעא ולא חילא אחרא. אלא קב״ה בלחודוי. והא אוקמוה : (כ-רט.)

דא המתים. יהללו יה ולא כל ירדי דומה. פתח רבי שמעון ואמר. לא המתים יהללו יה. הכי הוא דאקרון מתים. דהא קב״ה חי אקרי. איכוו ודאי והוא שארי בין אינון דאקרון חיים. ולא עם אינון דמקלון דקרא כתיב וסופיה מתים. ולא כל יורדי דומה. ולא כל איכון דנחתין לדומה בגיהנס ישתארון. שאני אינון דאקרון דהא סיים קב״ה בעי ביקריהון: (ג-רפו :)

אמר רבי אלעור לא המתים יהללו יה. בגין דאלטריך לשבחא חי לחי. ומת להי לאו הכי. הח״ד לא סמתים

אלא כאן יש להבין לפי שיש שמים ויש שמים. שמים למטה וארץ למטה מהם. שמים למעלה וארץ למטה מהם. וכל מדרגות עליונות ותחתונות כלם הם כדמיון זה אלה באלו. שמים למטה הם עשר יריעות (ה) כמש״כ (תהלים קד) נוטה שמים כיריעה. והקב״ה עשה אותם והמחנות מלאכים אשר בהם להנהיג ארץ התחתונה. רקיע התשיעי מנהיג להרקיעים שתחתיו המסובבים כגלדי בצלים. עשירי העליון הוא העיקר. יבכל הרקיעים מחנות ממונים עד השביעי (ג) מהשביעי ולמעלה יש אור שנמשך מתוך כסא העליון למטה ומאיר לרקיע עשירי העליון. והעשירי מאותו האור שהוא מקבל נותן לתשיעי. והתשיעי נותן להשמיני וממנו ולמטה (ג) זה השמיני כאשר נתקדים ממנו חילות הכוכבים והוא מוציאם. אור עליון ההוא קיים בו והוא נותן כה לכל אחד ואחד שיתמנה במקום הנצרך. שכתוב (ישעי' מ) המוציא במספר צבאם וגו' מרב אונים וגו׳. רב אונים. זה הוא זיו אור העליון שנקרא רוב אונים. ובכל רקיע ורקיע יש ממונה שנפקד על אותו העולם ועל הארץ להנהיגם. מלבד ארץ ישראל שאין מנהיג אותה לא רקיע ולא כח אחר. אלא הקב״ה בלברו. וזה נתבאר: (ב-רט.)

לא המתים יהללו יה ולא כל ירדי דומה. פתח רבי שמעון ואמר. לא המתים יהללו יה. כך הוא בודאי אותן שנקראים מתים. שהרי הקב״ה תי נקרא. והוא שוכן בין אותן שנקראים חיים. ולא עם אותן שנקראים מתים. וכן ענין סוף המקרא שכתוב ולא כל יורדי דומה. ולא כל אותן היורדים לדומה בגיהנם ישארו. מה שאין כן אותן שנקראים חיים שהרי הקב״ה תפץ בכבורם: (ג--רפו :)

אמר רבי אלעזר לא המתים יהללויה. לפי שנצרך לשבח חי לחי. אבל לא מת לחי. זש״כ לא

המתים

## ויו הזהר

כמו (ה) מי החכם ויכן את זאת שימה העמוקה שנלה לנו רכי אכא כוד מעשה בראשית. אבל נצרך ספר מיוחד לבאר שישה זו בפרשיות עפ״י חכמת התכונה שתתאים עם חכמת מרכינה החדשה שהסכימן עליה כל חכמי זמן האחרון שהארץ יחר עם הדבנה תסובב את השמש. וחלבנה בגדגל מיוחר תסובב את הארץ. ואשר אני הפעומ רואה לפענ״ד בדברי רבי אכא שהוא מכאר כזה סוד מעשה בראשית עפיי הירוע ששיתא אלפי שני קיים עלמא וחד אלף תריב. וזה נקרא שממה. וכן בכל שממה ושממה. ורי לנו לרעת ולחבין שבשמשה הזאת נתחדש זה עולם העשיה והיא הארץ שהיתה חרבה אלף שנה ולא סוכבה את השמש בתורבנה. כי נתרחקה מן השמש ומוה נעשה בה החרכן. ועמדה כך מן הצד אלף שנים מסוכב עם מים. ועליה רקיע דק קליפה דקה בתמונת ביצת תרנגולת כשהיא בקדיפה הרכה. ורק דוח אלהים מרחפת אז על פני המים. אבל הלבנה בפני עצמה סובכה את השמש כרוכה עם שאר כוכבי לכת, כי השמש הוא מדרגת התפארת של עולם היצירה והלבנה היא מדרגת המלכות של עולם היצירה. וכאשר הגיעה העת לחדש עולם העשיה כרא אלהים שמים מיוחר על הארץ מן אש ומים ונעשה עליה רקיע קשה כמו למשל קליפת ביצת תרגנולת הקשה שנעשית מן החדוחת הביצה עצמה. והבורא הגביה מחצית המים מעד הרקיע. ויכוד ההיות שנעשה שם מן המים אויר וך. גם קשר וחיבר הכורא את הלכנה עם הארץ שהיא עולם העשיה. והלכנה שהיא במדרגת מלכות של עולם היצירה נעשית במדרגת כתר לעולם העשיה. ואז נתקרכה הארץ אל הלכנה באופן ששתיהן יחדו תסוככנה את השמש. ולבעכור שהלכנה נעשית במדונת כתר לעולם העשיה דכן היא תסובב בגלגל מיוחד את הארץ. ולפי דברי רבי אבא נכראו על הארץ עשרה רקיעים מיוחדים הנקראים עשר יריעות במדרגות עשר ספירות. והם כגלדי בצלים זה על זה אבל רחוקים הרבת זה מזה ובהם הרבה כתות מלאכים וגם הרבה כוכבים. והלכנת מסובבת את הארץ ברקיע העשירי שלמעלה. וברקיע התחתון שלממה שם עומר בית המקדש שלמעלה. והוא נבוה מן הארץ רק י״ח מיל שהם ליו אלפים אמות כדברי רשב"י במדרש רבה פרשת ויצא. וו"ל א"ר שמעון בר יוחאי אין ביהמ"ק שלמעלה גבוה מביהמ"ק שלממה אלא י"ח מיל. וסמך דבריו על הססוק וזה שער השמים. מנין וו"ה וכך הוא רק בארץ הקדושה שהיא גבוה מכל הארצות וקרובה לרקיע. אבל בשאר הארצות יכול להיות מרחק רב יותר ויותר מן י״ח מיל עד לרקיע. ויש דעה שג' רקיעים הראשונים שלמעלה נהשבים כאחר. והנה בשימה זו יש דיישב שחכמת הקבלה עם תכמת התכונה החדשה לא יסתרו זו את זו. זהרכה קושיות גדולות זסתירות עצומות יתורצו על פי שימה זו. זאם יעוור לי השי״ת ויתן לי כח עם מוח אוציא לאור עולם בל״נ ספר מיוחד מיוסד על שישת רבי אבא בשם "מקובל וחוקר" אשר יאיר את העינים כאור הבקר אם ירצה השם יתברך: (כ) פי׳ מלמשה למעלה: (ג) תמינאה הוא במדרגת ספירת הבינה :

13

כשון כורש

תהלים קטו–קטו

לשון הוהר

המתים יהללו יה וגו׳. ואנחנו נברך יה. שהרי אנחנו חיים ואין לנו חלק בצד המיתה כלל. חזקיהו אמר (ישעי׳ למ) חי חי הוא יודך כמוני. לפי שחי מתקרב לחי. רוד המלך הוא חי וקרוב לחי העולמים. ומי שמהקרב אליו הוא חי. שכתוב ואתם הדבקים בה׳ אלהיכם חיים כלכם היום. וכתוב (שמואל ב' כג) ובניהו

בן יהוידע בן איש חי וגו׳: (א-רי:)

קמז

ישועות אשא ובשם ה׳ אקרא. כאשר האדם כום מברך בכוס של ברכה צריך לשמוח ולהראות שמחה ולא להראות עצבות כלל. וכיון שנוטל האדם כוס של ברכה הקב״ה עומד אצלו. והוא צריך לעטוף ראשו בשמחה ולברך על הכוס במושב שלשה נברך שאכלנו משלו וכו׳.. מי שנוטל כוס של ברכה ומברך. עליו כתוב כוס ישועות אשא. איזו ישועות. זה הימין שהוא מושיע מכל המקטרגים שבעולם. שכתוב (תחלים ס) הושיעה ימינך וענני. (ב-קסח:) רב המנונא הזקן לא נתן הכוס לאיש אחר לברך אלא הוא התקדם ונטל הכום בשתי ידיו ומברך. והרי כך אמרו שצריך לקבלו בימין ובשמאל. ואע״ם שכל החברים העירו בזה (ה) הכל נכון הוא. אבל כוס של ברכה כך נצרך. שכתוב כוס ישועות אשא. שהרי בכו"ס ההוא נמשכו ברכות מאותן הישועות שלמעלה. והוא מקבל אותן ומאספן אצלו. ושם נשמר יין העליון ונאסף ההוא. ונצרך לברך עליו בימין רלא בכו״ס בשמאל (כ) והיין שהוא בכוס הזה נאסף מלא למען יתברכו ב׳ הכוסות יחד (ג) ונצרך לברך על השלחן שלא יהיה ריק מן לחם ויין הכל כאחד (ז) בוא וראה כנסת ישראל כוס של ברכה נקראת. וכיון שהיא כוס של ברכה נצרך שהימין והשמאל יקבלו את הכוס. וכויים ההוא יהיה ניתן בין הימין והשמאל (ה) ונצרך שיהיה מלא יין (ו) בשביל יינה של תורה שהוא נמשך מן עוה״ב: (א-רנ.)

רבי אלעזר אמר כוס ישועות אשא. זה כוס של ברכה. וכוס של ברכה צריך להיות על חמש אצבעות ולא יותר. כרמיון השושנה שיושבת על חמש עלים חזקים כעין המש אצבעות (ו) ושושנה זו היא כוס של ברכה: (א-א.)

המתים יהללו יה וגו׳. ואכחכו כברך יה. דהא אכן חיין ולית לן חולקה בסטרה דמותה כלל. חוקיהו המר (ישני׳ לה) חי חי הוא יודך כמוכי. בגין דחי אתקריב לחי. דוד מלכא איהו חי וקורבא לחי עולמים. ומאן דאתקריב לגביה איהו חי. דכתיב ואתם הדבקים בה׳ אלהיכם חיים כלכם היום. וכתיב (שמואל כ׳ כג) ובניהו בן יהוידע בן אים חי וגו׳: (א-רי ו)

## קמז

כום ישועות השה ובשם ה׳ הקרה. כד בריך בר אלפריך ברכה למחדי 55 0103 53 ולאחואה חדוה ולא עליבו כלל. וכיון דרטיל ב"כ כום של ברכה קב״ה קאים על גביה. ואיהו אלפריך לאעשפא רישיה בחדוה ולברכא על הכום במותנ תלתא נברך שאכלנו משלו וכו׳.. מאן דנסיל כוס של ברכה וקא מברך. עליה כתיב כום ישועות אשא. מאן ישועות. דא ימילא דאיהו מושיע מכל מהערגין דעלמא. דכתיב (תסלים ם) הושיעה ימיכך ועכני. (כ-קסת י) רב המכונה סבה כסה לה יהיב ליה לבר כש אחרא אלא איהו אקדים וכשיל דבעי ממרן וקלו ומכרך. 171 בתרי 5,5 אתערי דכלהו לכשלי ליה בימינא ובשמאלא. ואע"ג הכי רברכה כסא 356 ביה (א) שפיר הוא. אלטריך. דכתיב כום ישועות אשא. דהא בההוא כו״ם אתכגידו ברכאן מאיכון ישועות דלעילא. והוא כסיל לוו וכנים לון לגביה. ותמן אתנסיר חמרא עלאה ואתכנים 651 בימיגא ליה לברכא כויים. ובעיכן בההוא כנים כום בהאי דאיהו בשמאלא (י) וחמרא פתורא על ובעיכן לברכא (2) כחדה דיתברכון דלא תהא ריקניא מנהמא וחמרא כלא כחדא (ד) תא 10 כוס כנסת ישראל כום של ברכה אקרי. וכיון דאיהי ליה. לכפלי ברכה בעינין ימינא ושמאלא 55 וההוא כו״ם אתיהיב בין ימינא ושמאלא (ה) וכעי דאיהו המרה דהורייתה דאתמליא המרא (י) בגיו כפיק מעלמה דהתי: (ה-רכ)

DID 67 רבי אלעור אמר כוס ישועות אשא. EDD. על ברכה אלטריך וכוס של ברכה. אנבען ולא יתיר. כגוונא דשושנה דיתבא על EDD איהי 67 עלין תקיפין דוגמא דחמם אלבען (י) שושנה כום של ברכה: (א-א.)

רכי

127

## זיו הזהר

ראו (h) פי׳ אעים שכמה הברים אמרו מעמים שונים בענין זה זכלם רברים נכונים. מימ אומר גם הוא מעם שלו. לפי שכוס של רובי ברכה מרמז על כוס הישועות. והיינו כויס ההוא מדת המלכות. כי כריס בגי׳ אלהיים שהוא שם המלכות שבה נאספין שפע ברכות מאותן הישועות שלמעלה שהן ספירות העליונות שבעלמא דרכורא: (כ) פי׳ בתחלה אמר שנצרך לקבל הכוס בשתי ידים שכהן עשר אצכעות של יבין ושמאל כיון שמקבלת שפע מכל הספירות ומכל הצדרים. אבל אח״כ בכרכת המזון יחזיק תכוס רק בהימין בלבר לכוון שיהיה נשפע בכוים העליון ההוא חבשה חסרים הידועים: (ג) פי׳ כי כסו שכוים ההוא מתכרך למעלה כן יתכרך זה הכום שמכרך שליו ויומשך בו ברכה מן הכו"ס ההוא: (ז) כי לתם ויין מרמו על מלכות ובינה שהבינה תשפיע ברכותיה למלכות: (ה) עהח חוור וכופל רבריו לפרש יותר שכמו שבום התחתון מקבלו בשתי ידיו והכום באמצע. כן יכוון שהכו"ם תהוא יהיה למעלה בקו האמצעי שהוא מדת הרחמים. ואח"כ יחזיקו בימין בלבר כנוכר לעיל : (ו) פי׳ שהיין מובחר משאר משקין לברך עליו. כי הוא מרמו על יינה של תורה שנמשך מן עולם הבינה. והיינו סורות התורה כי ייין בני׳ סו״ר: (ו) פי׳ שהשושנה מרמות על המלכות והשכינה הקרושה כן גם הכוס מרמו על וה:

לשון הוהר

תהלים קמו-קיו

רבי יוסי אמר כום של ברכה לא הוי אלא בתלתא. דתלת אבהן 507 קא מתברכא. מרוא כגין אלפריך כום אלא בתלתא. כום של ברכה 10"7 63 בימינא ובשמאלא ולהבלא ליה למיהב אלטריך ליה בין תרווייהו. בגין דאתיהיב בין ימינא ושמאלא. ולבתר ישתביק ליה בימילא דהא מתמן אתברכא. עשרה דברים נאמרו בכום של ברכה וכלהו הוו כדקא יאות. בגין דתקוני דכום של ברכה עשרה אינון. והא אוקמוה חברית. כום של ברכה אלטריך לאשגחא ביה בעינא. בגין דכתיב (דכרים יא) עיני ה׳ אלהיך בה. ולא אלטריך לאפנחא 656 מעיכא לאתנשי ביה. כוס של ברכה אתברך בההיא ברכתא דקא מברך ב״ל עליה לקב"ה. בגין דחיהו רוח דמהימנותה. והלטריך לנטרח ליה בנטירו עלאה כמאן דאיהי השיבותא דמלכא. דהא בגיניה אתבניך פתוריה בשעתא דברכת מזונא דמברך האי בר נש. פתוריה אלטריך דלא יהא בריהניא. דהא לית ברכתא משתכחא על פתורא ריהניא כמה דאוקמוה דכתיב (מלכים כ׳ ד) הגידי לי מה יש לכי בבית וגו׳. וע״ד פתורא לא אלטריך לאתחואה בריקניא. דהא ברכאן - 63 עלאין באמר 636 שריין שלים. ורוא דא (שמות לא) ובלב כל תכם לב נתתי חכמה. וכתיב (דניאל ב) יהב חכמתא לחכימין. ועל הפנים. רות דנה שלהן דלחם ולתת דכתיב פל השלחן לחם פנים לפני תמיד: (כ-קנו:)

רבי יוסי אמר כוס של ברכה אינו אלא בשלשה. לפי שהרי מהסוד של שלשת האבות הוא מתברך. וע״כ לא גצרך כוס אלא בשלשה. כוס של ברכה נצרך ליתן להמברך בימין ובשמאל והמברך יקבלו בין שתי הידים. בשביל שינתן בין ימין ושמאל. ואח"כ יחזיקו בימין שהרי משם מתברך. עשרה דברים גאמרו בכוס של ברכה וכלם הם כראוי. לפי שתיקוני הכוס של ברכה עשרה הם. וזה ביארו החברים. כוס של ברכה נצרך להסתכל בו בעינים. לפי שכתוב (דברים יא) ציגי ה' אלהיך בה. ולא נצרך שיהיה נשכח מן העין אלא להסתכל בו. כוס של ברכה נתברך באותה ברכה שמברך האדם עליו להקב״ה. לפי שהוא סוד האמונה. ונצרך לשמרו בשמירה עליונה כמו שהוא דבר חשוב של המלך. שהרי בעבורו נתברך שלחנו בשעת ברכת המזון שמברך אדם הזה. שלחנו נצרך שלא יהיה נמצא שהרי אין הברכה נמצאת על שלחן ריק ריקם. כמו שביארו שכתוב (מלכים ב׳ ד) הגידי לי מה יש לכי בבית וגו׳. וע״כ לא גצרך השלחן להיראות ריקם. שהרי ברכות עליונות אינן שרויות אלא במקום שלם. וזהו הסוד (שמות לא) ובלב כל הכם לב נתתי חכמה. וכתוב (דניאל ב) יהב חכמתא לחכימין. ועל סוד זה הוא השלחן של לחם הפנים. שנאמר ונתת על השלחן לחם פנים לפני תמיד: (ב-קנו:)

לשון קודש

223 Gre

קיז

רלקן את ה׳ כל גוים וגו׳ כי גבר עלינו חסדו וגו׳. אמר רבי יצחק כמה זכאים הם ישראל. שהקב״ה בחר בהם והקריבם אליו מכל העמים. ובשביל ישראל גותן מזון ושובע לכל העולם. ואלמלא ישראל לא היה הקב״ה נותן מזון לעולם. (ב-קנב :) רבי יוסי אמר בוא וראה כאשר ברא הקב״ה את העולם חלק את הארץ. חלק הישוב לצד אחד ומדבר הוא לצד אחר. חלק את הישוב וכבכ את העולם מסביב לנקודה אחת. ואיזו היא. זו ארץ הקדושה שהיא אמצעית העולם. ובאמצע של ארץ הקדושה היא ירושלם. אמצעית של ירושלם הוא בית קדש הקדשים. וכל הטוב וכל המזון של כל הישוב שמה יורד מלמעלה. ואין לך מקום בכל הישוב שלא יהיה ניזון משם. וממשלת סוד האמונה היא תוך אמצעית הנקודה של כל ארץ הקדושה בבית קדש הקדשים. ואע״פ שעכשו אין הוא בקיומו. מ״מ בזכותו כל העולם גיזון. והמזון והפרגסה משם יוצא לכל בכל מקום של צר הישוב. ולפיכך אע״פ שישראל עכשו מחוץ לארץ הקרושה. מכל מקום מן הכח והזכות של ארץ הקדושה נמצא מזון ופרנסה לכל העולם, ולכן כתוב (דברים ה) וברכת את ה"א על הארץ הטובה אשר נתן לך. על הארץ הטובה בודאי. שהרי בשבילה מזון ופרנסה נמצא בעולם: (ב-קיי

אמר רבי ילחק כמה זכאין איכון ישראל. דקב״ה אתרעי בהו וקריב לון לגביה מכל עמין. ובגיניהון דישראל יהיב מזונה ושבעה לכל עלמה. והלמלה ישרהל לה יהיב קב״ה מזוכא לעלמא. (ב-קוב:) רבי יוסי אמר קב״ה бÐ עלמא 673 72 110 פליג ארעא. ישובא איהו לסטר חד וחרבא איהו לסטר אחרא. ישובא ואסחר עלמא סחרניה דנקודה חדא. פליג דא ארעא קדישא דאיהו אמלעיתא דעלמא. ומאן איהו. דארעא קדישא איהו ירושלם. אמלעיתא ובאמלעיתא דירושלם איהו בית קדם הקדשים. וכל עיבו וכל מזונא ישובא תמן מלעילא. 577 ולית לך אתר כחית בכל ישובא - ממון דלא דרות ושולמנותיה מתמן.. דמהימנותה איהי גו אמלעיתה דנקודה דכל ארעה קדישה כבי קדם הקדשים. ואע״ג דהשתא לאו איהו בקיומא. כל עלמא אתון. כזכותיה וספוקא מתמו ומזוכת נפקא לכלא בכל אינר סטרא דישובא. ובג״כ אע״ג דישראל השתא לבר מארעא קדישא. עם כל דא מחילא ווכותה דהרעה קדישה השתכה מזונה וספוקה לכל עלמא. וע״ד כתיב (זכרים ח) וברכת את ה״א על הטובה אשר נתן לך. על הארך הטובה ודאי. הארך דהא בגינה מזונא וספוקא אשתכח בעלמא: (כ-קמ.)

קיז

דללו את ה׳ כל גוים וגו׳ כי גבר עלינו חסדו וגו׳.

מן

14

קיח

מן המצר קראתי יה ענני במרחב יה. אמר רועה הנאמן בית הכנסת נצרך לבנותו ביופי רבה. ולהתקינו בכל תיקונים יפים להיותו כדמיון בית העליון. ולהיותו בית תפלה לתקן תיקונים בתפלה כמו שנתבאר. וזה בית מקדש מעט לעשות בו חלונות. שכתוב (דניאד ו) וכוון פתיחן ליה בעליתיה נגד ירושלם. כדמיון שלמעלה שכתוב (שיר ב) משגיח מן החלונות מציץ מן החרכים. ואפשר תאמר שאפילו בשדה נתפלל כדי שרוח התפלה יעלה ישר השמימה (ה) לא כן. שהרי אנו צריכים בית ואין. שנצרך להמצא בית למטה כדמיון בית העליון. להוריד מדור העליון למדור התחתון. ועוד שזאת התפלה ורוח התפלה צריך לעלות ולצאת מתוך מקום צר ומוגבל בדרך ישר כנגר ירושלם (כ) וע״כ כתוב מן המצר קראתי יה. שנצרך מקום מוגבל ומצר לשלח מתוכו רוח התפלה שלא יסיר לימין ולשמאל. ובשדה אין ביכולת לשלוח כך את הקול. שהרי כדמיון זה הוא קול השופר. שנדחה לחוץ בדרך ישר מתוך מקום צר. והולך ובוקע רקיעים ועולה בעליה לעורר הרוח למעלה. ואם תשאל הלא כתוב ויצא יצחק לשוח בשדה. אין דומה יצחק שענין אחר היה בו מה שאין כך בכל העולם (ג) ועוד שמקרא זה לא בא להשמיענו שרה. אלא ודאי בשרה אחר היה מתפלל. וזה נתבאר: (ב-נט:)

דרוך, דחיתני לנפל וה׳ עזרני. פתח רבי אלעזר ואמר דחה דחיתני לנפל וה׳ עזרני. פתח רבי אלעזר ואמר דחה דחיתני (ז) אלא זה צד הטומאה שרוחה לו לאדם תמיד. ומבקש לדחות לאדם ולהרחיקו מעם הקב״ה. וזה הוא יצה״ר שנמצא אצל האדם תמיד. ולעומתו החזיר פניו דור ואמר דחה דחיתני לנפל. לפי שהיצר החזיר פניו דור ואמר דחה דחיתני לנפל. לפי שהיצר החזיר פניו דור ואמר דחה דחיתני לנפל. לפי שהיצר החזיר פניו דור ואמר דחה דחיתני לנפל. לפי שהיצר הרע היה מתיגע אצלו בזמן שהיה בכל אותן הצרות להרחיקו מעם הקב״ה. ועליו אמר דור דחה דחיתני לנפל בגיהנם. וה׳ עזרני שלא נמסרתי בידך. וע״כ לקב״ה ישמור אותו בכל דרכיו. שכתוב (משלי ג) אז הקב״ה ישמור אותו בכל דרכיו. שכתוב (משלי ג) אז תלך לבטח דרכך ורגלך לא תגוף. בלכתך לא יצר צערך ואם תרוץ לא תכשל. וכתוב וארח צדיקים כאור נגה הולך ואור עד נכון היום: (א-קעט.)

יכזין ה׳ רוממה וגו׳. לא אמות כי אחיה וגו׳. אמר רבי חייא מהו שכתוב (ישעיה כה) בלע המות לנצח וגו׳. א״ל רבי יוסי כאשר יעורר הקב״ה את הימין שלו ימנע המות מן העולם. ולא יעורר לימין ההוא אלא כאשר יתחזקו ישראל בימינו של הקב״ה. ומה תוא

קיח

מזן סמלר קראתי יה ענני במרחב יה. אמר רעיא מהימנה בי כנשתה הלמריך למבני ליה בשפירו סגיה. ולאתהנא ליה בכל תהוני שפירו למהוי כגוונא עלאה. ולמהוי בית ללותה להתקנה תהונין בללותה כמה דהוקמוה. ליהוי דכתיב הלוכות. ביס בי מקדשא והאי (דניאל ו) וכווו פתיחו ליה בעליתיה נגד ירושלם. כנווכל דלעילא דכתיב (שיר כ) משגיח מן החלונות מליץ 10 כביו בחקלא אפילו ואי תימא המרכים. 700 הכי. סליק (א) לאו להוי דרומא אנן לריכין בית וליכא. דאלטריך לאשתכחא בית לתמא לדיורת עלאה דיורא לנחתא כגוונא דבית עלאה. ותו דהאי ללותא והאי רוחא אלטריך לסלקא תתאה. עחקו לקבל מישר בארה 120 ולנפהא ירושלם (י) וע״ד כתיב מן המלר קראתי יה. דאלפריך דחיק בעאקו לשדרא בגויה האי רוחא דלא אתר יסטי לימ׳נה ולשמחלה. ובחקלה לה יכיל קלה לשדרה ליה אתדחית רשופר. כגוונא דא קלא 759 הכי. לבר בארה מישר מגו אתר דחיק. ואויל ובקע רקיעין וסליק בסליקו לאתערא רוחא לעילא. ואי תימא הא כתיב וילא ילחק לשוח בשדה. שאני ילחק דמלה אחרא הוה ביה מאי דלא הוה בכל עלמא (ג) ותו דהאי קרא ממר 5753 דודאי .dad. להכי 165 הוה מללי. והא אוקימנא : (כ-נט :)

דרוד, דחיתני לנפל וה׳ עורני. פתח רבי אלעור ואמר ליה. מהו דחה דחיתני. דחה דחוני מבעי דחה דהיתני (ד) אלא דא סטרא אחרא דדהיא ליה לב״נ תדיר. ובעי לדחיא ליה ולאסעאה ליה מעם קב״ה. הוא ילה״ר דאשתכת לגביה דב״נ תדיר. ולהבליה ודל אסדר לכפל. בגין לאיהו דוד ואמר דתה דחיתני הוה אשתדל לגביה בכל אינון עקתין לאסטאה דחיתני 707 ליה מעם קצ״ה. ועליה אמר דוד לנפל בגיהנס. וה׳ עורני דלא אתמסרנא בידך. וע״ד אית ליה לצ"ר לאודהרא מניה בגין דלא ישלם עליה. והב״ה כדין נפיר ליה בכל ארחוי. דכתיב (משלי ג) או תלך לבסה דרכך ורגלך לא תגוף. בלכתך לא ילר לעדך ואם תרוץ לא תכשל. וכתיב וארח לדיקים כאור נגה הולך ואור עד נכון היום: (א-קעע.)

325 יבין ה׳ רוממה וגו׳. לא אמות כי אחיה וגו׳. לנלח רבי חייא מהו דכתיב (ישני׳ כה) בלע המות קב״ה ימינא כד יתער יוסי רכי 576 .121 ההוא עלמא. ולא יתער דיליה התמכע מותה מן דקב״ס. ימילא אלא כד יתערון ישראל בימילא ומאי ניסו

ויו הזהר

225 17

כיהו תורה. דכתיב בה מימיכו אם דת למו. בההוא זמנא • זין ה׳ עשה חיל. לא אמות כי אחיה ואסתר מעשי יה : (א -ריט :)

יכור יסורני יה ולמות לא כתנני. אמר רבי יוסי דוד מלכא אמר דא על כל מאי דאעבר עליה בהאי עלמא. דרדיפו ליה והוה עריק בארעא כוכראה בארעא דמואב ובארעא דפלושתאי. ומכלהו שזיב ליה קב"ה ולא שביק ליה למותא. ואמר על אבשחותא דההוא עלמא. אי הכא חבנא לנבי קב"ה. הא הכא אלקינא וקבילנא סונשא דילי. ואדכי יתי מכל מאי דחבנא. ולא שביק עונשא דילי לההוא עלמא בתר מיתה. ודאי יסר יסרני יה בהאי עלמא בגין לנקאה לי. ולמות לא נת:ני בההוא עלמא לנסלא לקמתא מנאי : (ג-רה:)

לי שערי לדק אבא בם אודה יה. אמר פתחו 177 שמעון תא חזי אית פתחא לפתחא ודרגא לדרגא. ומנייהו ידיע יהרא דקב״ה. פתחו לי שערי לד"ק. דא פתחא קדמאה לאצלא ביה. ובהאי פתחא אתחוון 55 שאר פתחין עלאיו (ה) מאן דוכי להאי זכי למכדע ביה ובכלהו שמר פתחין. כגין שראן דכלהו עליה. והשתא 65 דפתחה דה אתידע בגין דישראל בגלותא (י) כלהו פתחין אסתלקו מניה ולא יכלין למנדע ולאתדבקא. אבל בומנא דיפקון ישראל מן בלותה זמיכין כלהו דרגיו עלאיו למשרי עליה כדקא יאות. וכדין ינדעון בני עלמא חכמתא יקירא. מאי דלא הוו עלאה ידעין מקדמת 

הוא זו התורה. שנאמר בה מימינו אש דת למו. בזמן ההוא ימין ה' עשה חיל. לא אמות כי אחיה ואספר מעשי יה : (א-ריט:)

יכר יסרני יה ולמות לא נתנני. אמר רבי יוסי דוד המלך אמר זה על כל מה שעבר עליו בעולם הזה. המלך אמר זה על כל מה שעבר עליו בעולם הזה. שרדפו אותו והיה בורח בארץ נכריה בארץ מואב ובארץ פלשתים. ומכלם הצילו הקב״ה ולא עזבו למיתה. וזהו שאמר על ההבטחה של עולם ההוא. אם כאן חטאתי לפני הקב״ה. הרי כאן נלקתי וקבלתי כאן חטאתי לפני הקב״ה. הרי כאן נלקתי וקבלתי עונש שלי. ונקתי מכל מה שחטאתי. ולא הניח עונש שלי לעולם ההוא לאחר שאמית. ודאי יסר יסרני יה בעולם שלי לנקחת מהני למות לא נתנני בעולם ההוא לנחת שלי לנקחת שם נקמה ממני (ג-רה:)

ברורן לי שערי צדק אבא בם אודה יה. אמר רבי שמעון בוא וראה יש פתח לפתח ומדרגה למדרגה. ומהם נודע כבוד הקב״ה. פתחו לי שערי למדרגה. ומהם נודע כבוד הקב״ה. פתחו לי שערי בד״ק. זה פתח הראשון ליכנט בו. ובפתח הזה נראים כל שאר פתחים העליונים (ה) מי שזוכה לפתח הזה זוכה להיות לו ידיעה בו ובכל שאר הפתחים. לפי זוכה להיות לו ידיעה בו ובכל שאר הפתחים. לפי שכלם שוכנים על פתח הזה. ועכשו שפתח הזה אינו שכלם שוכנים על פתח הזה. ועכשו שפתח הזה אינו שכלם שוכנים על פתח הזה. ועכשו שפתח הזה אינו שכלם שוכנים על פתח הזה. ועכשו שפתח הזה אינו שכלם שוכנים על פתח הזה. ועכשו שפתח הזה אינו ידוע לפי שישראל הם בגלות (ו) כל הפתחים נסתלקו ממנו ואין ביכולת לדעת ולהשיג. אבל בזמן שיצאו ישראל מן הגלות עתידין כל מדרגות העליונות לחזור ולשכון עליו כראוי. ואז ידעו כל בני העולם חכמה עליונה היקרה. מה שלא היו יודעים מקודם לזה : (א-קג:)

כתרון לי שערי צדק אבא בם אודה יה. אמר רבי יהודה עשה הקב"ה ירושלים למעלה כנגד ירושלים שלמטה. ונשבע שלא יבא שם עד שיבאו ישראל בירושלים שלמטה. שנאמר (הושע יא) בקרבך קדוש ולא אבא בעיר. ושבע כתות של מלאכי השרת שומרים אותו סביביו. ועל כל פתח ופתח כתות של מלאכי השרת. והם הפתחים הנקראים שערי צדק. ואלו הם הפתחים המוכנים להכנס שם נפשות הצדיקים. ודוד המלך עליו השלום נכסף להם שנאמר פתחו לי שערי צדק אבא בם אודה יה : (ו"ח)

> השער לה׳ לדיקים יבאו בו. אמר רבי שמעון 11 אתקין קב״ה קמיה היכלא קדישא. היכלא עלאה קדישא. קרתא קדישה. קרתא עלאה קדישא. ירושלם עיר הקודש אקרי (ו) מאן דעאל .560 65 למלכה 656 מהאי הרתה קדישה נטיל ארחא למלכא. דמרחמ מהכא אתתקו. הה״ד זה השער לה׳ לדיקים יבאו בו. כל שליחותה דבעי מלכה [לעלמה] מבי מערוניתה וכל שליחותה מתתה למלכה לבי מטרוניתה כפקה. עייל בקדמיתה ומתמן למלכה. השתכה דמטרוניתה היהי שליחה דכלא. מעילא לתתא ומתתא לעילא: (כ- כא .)

זרן השער לה׳ צדיקים יבאו בו. אמר רבי שמעון התקין הקב״ה לפניו היכל קדוש. היכל עליון קדוש. עיר קדושה. עיר עליונה קדושה. ירושלם עיר הקודש נקראת (ו) מי שמבקש ליכנס למלך לא יוכל ליכנס. אלא מעיר הקדושה הזאת הולך הדרך אל המלך. שהדרך מכאן הוכן. זש״כ זה השער לה׳ צדיקים יבאו שהדרך מכאן הוכן. זש״כ זה השער לה׳ צדיקים יבאו בו. כל שליחות שחפץ המלך [אל העולם] מבית המטרונה יוצא. וכל השליחות שמלמטה אל המלך לבית המטרונה יוצא. וכל השליחות שמלמטה אל המלך לבית המטרונה של הכל. מלמעלה למטה ומלמטה למעלה: (ב-נא.)

אשרי

## וו הוהר

אשרי

(ה) היינו השנת אור השכינה ומרת המלכות שנקראת צד״ק: (ו) כמו שנאמר ואנכי הסתר אסתיר. ר״ל לאסתר: (ו) לממה קרתא קדישא והיכלא קרישא זה ירושלים ובית המקדש מקום משכו השכינה הקדושת שעליה נאמר והנה אופן אחד בארץ. וכן יש למעלה ברקיע הראשון הסוכב את הארץ שהוא ד״ק ל״ו אלפים אמות נבוה מן הארץ של ארץ ישראל. אבל בשאר ארצות נכוה הרבה יותר ויותר. ובזה יוכן כה שאמרו שארץ ישראל נ׳ה מכל הארצות שאון תחוקרים מודים לזה. אבל המכוון הוא שא״י קרונה לרקיע הראשון מכל שאר ארצות. וצריך לרעת שכל תגועות ומיבוב הארץ הוא יחד עם עשרה הרקיעים הסובנים אותה. ואין כאן הבקום להאריך ויותר בענין ה:

1 15 12

קימ

אשרי תמימי דרך ההלכים בתורת ה׳. אמר רבי אלעור כמה אינון בני נשא מפשין דלא ידימין ולא מסתכליו לאשתדלא באורייתא. בגין דאורייתא כל היין וכל חירו וכל עוב איהי בעלמא דין ובעלמא דאמי. דיוכון ליומין שלמין בהאי חיין איכון בעלמא דין .6306. כל"ה (שמות כג) ימיד את מספר עלמא. (6) דאיכון לאתי בעלמא אריכין בגיו וליומיו שלמין, איכון חיין נוחד. איכון חיים, חירו בעלמא דין חירו איבון היים עלוי כי בלא עליבו. מיין דכלא. דאיכון 117 עמין מאן דאשחדל באורייתא לא יכלין לשלטאה עלוי כל .725 ואי 1)3 איכון תימא דעלמא. וכר יא חלעילא כגון רבי עקיבא וחברוי. גורה דמלאך המות 3.01 7637 מילו .5357753 סליק 1771. עלוי. והכי הוא אדט 701 לשלטאה הוה אתדבק באילנא דחיי דאיהו אורייתא. לא גרים יהב קב״ה 72 ליה ולכל עלמא. ובג״כ מותא מרות על הלוחות. אורייתא לישראל מאי כתיב בה והא אוקמוה. ואלמלא אינון לא מטאו ושבקו אילנא דחיי. לא גרמו מותא לעלמא כמלקדמין. וקב"ה אמר (תהלים פג) אני אמרתי אלהים אתם ובני עליוו כלכם. הבלתון גרמיכון. אכן כאדם תמותון וגו׳. וע״ד כל מאן דאשתדל באורייתא לא יכיל לשלשאה עלוי ההוא חויא בישא דאחשיך עלמא. אמר רבי ייסא אי הכי מבה אמאי מית. איל וראי מית אבל לא בלפא ביה האמרינן. לא מית על ידוי ולא אסתאב ביה. לא מית ודאי אלא אתדבק בשכילתא ואויל לחיי עלמא. והאי חי אקרי כמה דאוקימלא דכתיב (שמאל כ' כג) ובניהו בן יהוידע בן איש מי וגו׳. וע״ד כל מהן ראשתדל באורייתא חירו אית ליה מכלא בעלמא דין משעבודה דשהר עמין עכו״ס. חירו בעלמה דהתי דלא יתבעון מניה דינא בההוא עלמא כלל:

עיני ואביטה נפלאות מתורתך. אמר רבי אלע-ר תא חזי כמה רזין עלאין סתימין אית בה באורייתא. בג״כ כתיב (מבלי ג) יקרה היא מפניני״ם וגו׳. כמה טמירין אית בה. וע״ד כד אסתכל דוד גניזין ברוחא דהכמתא וידע כמה פליאן נפקין מאורייהא. פתח ואמר גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך: (א-קלנ.) ווי לההוא ב״כ דאמל אמר קמעון רבי ומליו דהא אורייתא אתא לאחואה ספורין בעלמא דאי הכי אפילו בומנא דא אכן יכלין למעבד רהדיוטי. במלין דהדיוטי. ובשבחא יתיל מכלשו. אי אורייתא אפילו איכון קפסירי דעלמא מלה 201190 דעלמא אית בינייהו מלין עלאין יתיר. אי הכי טיל אבתרייהו ונעביד מנייהו אורייתא כהאי גוונא. אלא כל מלין

ויו הוהר

(1) ימים ארוכים בעוה"ב. היינו לאתר מיתה בגן העדן. כי כמו שיש ימים קצובים לחיי עוה"ו כן יש ימים קצובים לכל אחר לאחר מותו בגן העדן שנקרא עוה"ב הפרמיות ששם ינתן לכל אחד שברו הענוג רוחני שאינו מושג לנו. וע"י זבות תלמיד תורה זוכה שם לאריכת ימים שלא יגוור עליו לחזור לחיי עוה"ז בזמן קרוב. כירוע ררש הווה"ק בענין המחדש במובו כבל יום המיד מעשה בראשית, זבענין דור הולך ודור בא שכל הנשמות חוזרות ובאות לאחר איזה ומן לחיות בחיי עוה"ז. כי מענות הן נשמות הואז באו לאונו זה:

קימ

אישריי תמימי דרך ההלכים בתורת ה׳. אמר רבי אלעזר כמה הם אנשים שוטים שאין יודעים ואין משגיחים לעסוק בתורה. לפי שהתורה כל חיים וכל חירות וכל טוב היא בעולם הזה ובעולם הבא. חיים הם בעולם הזה שזוכים לימים שלמים בעולם הזה. כמש״כ (שמות כג) את מספר ימיך אמלא. וקימים ארוכים בעולם הבא (ה) לפי שהם חיים שלמים. הם היים של שמחה. היות בלי עצבות. חיות שהם חיים. הירות בעולם הזה הפשי מהכל. מי שעמלו בתורה אין יכולים לשלוט עליו כל העמים שבעולם. ואם תשאל הלא היה דור של שמד. אבל גזרה זו היתה מלמעלה כגון רבי עקיבא וחבריו. וכך עלתה במחשבה. הירות ממלאך המות שאינו יכול לשלוט עליו. וכך הוא בודאי. שהרי אם אדם הראשון היה מתדבק בעץ החיים שהיא התורה. לא היה גורם מיתה לו ולכל העולם. ולפיכך כאשר נתן הקב״ה את התורה לישרא? מה כתוב בה חרות על הלוחות. וזה נתבאר. ואלמלא שישראל לא חטאו ועזבו עץ החיים. לא היו גורמים מיתה לעולם כמקדם. והקב״ה אמר (תהפים פב) אני אמרתי אלהים אתם ובני עליון כלכם. השחיתם עצמכם. אכן כאדם תמותון וגו׳. וע״כ כל מי שעמלו בתורה אין יכול לשלוט עליו נחש הרע ההוא שהחשיך את העולם. אמר רבי ייסא אם כן משה למה מת. א״ל ודאי מת אבל לא שלט בו אני אומר. לא מת על ידי מלאך המות ולא נטמא בו. לא מת בודאי אלא התדבק בהשכינה והלך לחיי עולם. וזה חי נקרא כמו שביארנו שכתוב (שמואל ב׳ כג) ובניהו בן יהוידע בן איש חי וגו׳. וע״כ כל מי שמתיגע בתורה הירות יש לו מהכל בעולם הזה משעבוד של שאר עמים עכו״ם. חירות בעולם הבא שלא יתבעו ממנו דין כלל בעולם ההוא :

אלעזר אביטה נפלאות מתורתך, אמר רבי אלעזר בואוראה כמה סודות עליונים גנוזים בה בהתורה. לפיכך כתוב (משלי ג) יקרה היא מפניני״ם וגו׳. כמה אוצרות נסתרים יש בה. וע״כ כאשר נסתכל דוך ברוח החכמה והבין כמה נפלאות יוצאים מן התורה. פתח ואמר גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך: (א-קלב.)

רבי שמעון אמר אוי לו לאיש ההוא שאומל שזאת התורה באה להראות סיפורים בעולם ודברים פשוטים. שא״כ אפילו בזמן הזה אנו יכולים לעשות תורה בדברים פשוטים. ועור בשבח יותר מהם. ואם להראות עניני העולם אפילו אותן מאספי חדשות שבעולם יש בהם ענינים גבוהים יותר. א״כ נלך שבעולם וע בהם תורה כדמיון זה. אבל כל דברי

2

לשון הזהר

דאורייתא מלין עלאיז מליז איכוו ורזיו עלאין. ៍ភ៍ភ עלאם ועלמא תתאה בחד חזי עלמת מתהלא עלאי מלאכי לתתא ישראל את הלו. לטילא. עלאי מלאכיו בהו עושה כתיב מלאכי לוחות. דהאי בלבושא מתלבשי לתתא דכחתין וכשעתי עלמא. ואי לאו דמתלבשי בלבושא כגוונא דהאי עלמא יכלין למיקם בהאי עלמא. ולא סביל לון 63 במלאכי כך. אורייתא דברא להו עלמה. והי וברה כלהו וקיימין בגינה. על אחת כמה וכמה עלמיו דכיון דנחתת להחי עלמה תי לחו דמתלבשה בהני למסבל. לבושין דהאי טלמא עלמא לא יכיל וע"ד האי מפור דאורייתא לבושא דאוריייתא איהו. מאן דהשיב דהאי לבושא איהו אורייתא ממש ולא מלה תיפה רוחיה. ולא יהא ליה חולקא בעלמא דאתי. 6706 ואביטה 12123 אמר דוד גל 5"13 כפלאות דתחות לכובא מתורתך. דמורייתה. תה חוי מאי לכלא. לבושא טפשיו ואיכון דאתמוי לוית ו כד המאן לב"ג בלבושא דאתחזי לון שפירא לא מסתכלין חשיבו דהאי לבושא יתיר. איהו. גופא חשיבותה דגופה נשמתה. כהאי גוונה אורייתה אית לה ניפא. ואיכון פקודי אורייתא דאקרון גופי תורה. האי גופא מהלבשת בלבושין דתיכון סשורין דהתי עלמת. טפשין דעלמא לא מסתכלי אלא בהאי לבושא דאיהו ספור דאורייתא. ולא ידעין יתיר ולא מסתכלי במאי דאיהו תחות האי לבושא. חכימין עבדי דמלכא עלאה איכון דקיימו בטורא דסיני. לא מסתכלי אלא בנשמתא דאיהי עקרא דכלא אורייתא ממש. ולומנא דאתי זמיניו לאסתכלא בנשמתא דנשמתא דאורייתא. תא חזי הכי כמי לעילא אים לבושא וגופא וכשמתא וכשמתא לכשמתא. שמיא והיליהון אלין איכון לבושא. וכנס״ת ישרא״ל דא גופא דמקבלא לנשמתא דאיהו תפאר״ת ישראל. וע״ד איסי גופא לכשמתא. כשמתא דאמרן דא תפאר״ת ישראל דאיסו אורייתא ממש. וכשמתא לכשמתא דא איהו עתיהא הדישא. וכלא אחיד דא בדא. ווי לאינון הייביא דאמרי דאורייתא לאו איהי אלא ספורא בעלמא. ואינון מסתכלי בלבושא דא ולא יתיר. זכאין אינון לדיקיא דמסתכלי באורייתא כדקא יאות : (ג-קינ.)

הצות לילה אקום להודות לך על משפטי לדקך. אמר רבי יוסי אלין זכאי קשוע כד אינון מתערין בפלגות ליליא למקרי באורייתא. ולמשמע תושבחן דאורייתא. כדין קב״ה וכל אינון לדיקיא דבגו גנתא דעדן כלהו לייתין לקליהון. וחוטא דחסד אתמשך עלייהו ביממא. דכתיב (תהלים מג) יומם ילוה ה׳ חסדו ובלילה שירה עמי. וע״ד תושבחן דסלקין בליליא קמים דקב״ם דא איהו תושבחא שלים. תא חוי דדוד מלכא הוה קם בפלגות תימא דהוה יתיב או שכיב בערסיה 701 ליליא. שירין ותושבחן. לא אלא כמה דכתיב והוה אמר חלות לילה אקום להודות לך. אקום ודאי בעמידה בשירין ותושבתן דאורייתא. ובג״כ 717 לחתעשקה מלכא הי לעלמין. ואפילו ביומי דמלכא משיחא איהו מלכא. דהא תכן מלכא משיחא אי מן חייא הוא דוד שמיה. ואי מן מתייא סוא דוד שמיה. ואיהו הוה אתער 3 15 בלפרא

לשון קודש

תהפים קימ

רברי התורה ענינים עליונים הם וכודות עליוניה. בו וראה עולם העליון ועולם התהתון במשקל אחר נשקלים. ישראל למטה מלאכים העליונים למעלה. מלאכים העליונים כתוב בהם עושה מלאכיו רוחות. ובשעה שיורדים למטה מתלבשים בלבוש של עולם הזה. ואם אינם מתלבשים בלבוש כדמיון עולם הזה אין יכולים לעמוד בעולם הזה. ואין העולם סובל אותם. ואם במלאכים כך. התורה שבראה אותם ובראה כל העולמות ומתקיימים בשבילה. על אחת כמה וכמה שכיון שירדה לזה העולם לולי שנתלבשה באלו הלבושים של זה העולם לא היה העולם יכול לסבלה. וע״כ אלו סיפורי התורה לבושי התורה הם. מי שחושב שאלה הלבושים הם התורה ממש ואינם ענין אחר תיפח רוחו. ולא יהיה לו חלק בעולם הבא. ובשביל זה אמר רוד גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך. מה שתחת הלבוש של התורה. בוא וראה כי הלבוש הוא דבר הנראה לכל. ואותן השוטים כשרואים לאדם בלבוש הנראה להם יפה אין מסתכלים יותר. וחושבים שזה הלבוש הוא גוף האדם. אבל חשיבות הגוף היא הנשמה. כדמיון זה התורה יש לה גוף. והם מצות התורה שנקראים גופי התורה. זה הגוף נתלבש בלבושים שהם סיפורים של עולם הזה. השוטים שבעולם אין מסתכלים אלא בזה הלבוש שהוא סיפורי התורה. ואין יודעים יותר ואין מסתכלים במה שהוא תחת אותו הלבוש. החכמים עבדי מלך העליון אותן שעמדו בהר סיני. אין מסתכלים אלא בהנשמה שהיא עיקר הכל והיא התורה ממש. ולעתיד לבוא עתידים להסתכל בהנשמה של נשמת התורה. בוא וראה שכך הוא למעלה יש לבוש וגוף ונשמה ונשמה לנשמה. השמים וצבאם אלו הם הלבוש. וכנס״ת ישרא״ל זה הגוף שמקבל להנשמה שהוא תפאר״ת ישראל. וע״כ היא בבחינת גוף להנשמה. והנשמה שאמרנו זה תפאר״ת ישראל שהוא התורה ממש. ונשמה לנשמה זה, הוא הקדמון הקרוש. והכל נאחז זה בזה. אוי לאותן הרעע"ם שאומרים שהתורה אינה אלא סיפורי העולם. והם מסתכלים רק בלבוש הזה ולא יותר. זכאים הם הצדיקים שמסתכלים בהתורה כראוי. (ג-קיב.)

רוצות לילה אקום להודות לך על משפטי צרקך. אמר רבי יוסי אלו צדיקי אמת כאשר הם נתעוררים בחצות הלילה ללמוד תורה. ולהשמיע קול זמרת התורה. אז הקב״ה וכל אותן הצריקים שבתוך גן הערן כלם

מקשיבים לקולם. וחוט של חסד גמשך עליהם ביום. שכתוב (תהלים מב) יומם יצוה ה׳ חסרו ובלילה שירה עמי. וע״כ התשבחות העולות בלילה לפני הקב״ה זה הוא שבת שלם. בוא וראה שרוז המלך היה קם בחצות הלילה. ואפשר תאמר שהיה יישב או שוכב במטתו והיה אומר שירות ותשבחות. איא אלא כמו שכתוב חצות לילה אקום להודות לך. אקום ודאי בעמירה לעסוק בשירות ותשבחות של התורה. ולפיכך דוזי המלך חי לעולם. ואפילו בינוי מלך המשיח הוא מלך. שהרי למדנו מלך המשיח אם מן החיים הוא דוד שמו. ואם מן המתים הוא דוד שמו. והוא היה נתעורו

כיד 227

בשתר

בשחר טרם שבא ואור השחרן. שכתוב (שם נז) עורה כבודי עורה הנבל וכנור אעירה שחר: (א-פבי)

מוב לי תורת פיך מאלפי זהב וכסף. פתח רבי אלעזר ואמר (ישעיי גא) ואשים דברי בפיך ובצל ידי כסיתיך לנטוע שמים וליסוד ארץ ולאמר לציון עמי אתה. למדנו כל מי שמתיגע בדברי תורה ושפתותיו מרחשות תורה. הקב״ה מחפה עליו והשכינה תפרוס עליו כנפיה. זש״כ ואשים דברי בפיך ובצל ידי כסיתיך. ולא עוד אלא שהוא מקיים העולם. והקב״ה משמח עמו כאילו ביום הזה נטע שמים ויסר הארץ. זש״כ לנטוע שמים וליסוד ארץ. ולאמר לציון עמי אתה מכאן למרנו שישרא" נקראים בשם של ציון. שכתוב ולאמר לציון עמי אתה. ויש לראות שכנס״ת ישרא"ל נקראת בשם של ציון. שכתוב (שם א) ציון במשפט תפדה ושביה בצדקה. ובוא וראה מה בין אותן המתיגעים בתורה לנביאי האמת. אלו המתיגעים בתורה חשובים מהנביאים בכל זמן. מה הטעם. לפי שלומדי התורה עומדים במדרגה עליונה יותר מנביאים. אלו המתיגעים בתורה עומרים למעלה בהמקום שנקרא תורה (כ) שהוא היסור של כל האמונה. והנביאים עומדים למטה בהמקום שנקרא נצח והוד. וע״כ אלו המתיגעים בתורה חשובים מהנביאים ועליונים מהם יותר. שאלה עומדים למעלה ואלו עומדים למטה. ואותן שאומרים דברים ברוח הקודש עומדים למטה מכלם. וע״כ זכאים הם המתיגעים בתורה שהם במדרגה עליונה יותר על כלם. מי שעמלו בתורה אינו צריך לא לקרבנות ולא לעולות. שהרי התורה טובה מהכל והיא הקשר של כל האמונה. וע״כ כתוב (משלי ג) דרכיה דרכי נעם וכל נתיבותיה שלום. וכתוב שלום רב לאוהבי תורתך ואין למו מכשול. (ג-לה ובוא וראה כל אותן המתיגעים בתורה נדבקים בו בהקב״ה ונתעטרים בכתר התורה. ונאהבים למעלה ולמטה. והקב״ה מושיט להם ימינו. כל שכן אותן המתיגעים בתורה גם בלילה. וזה נתבאר שהם משתתפים עם השכינה ומחוברים יחד. וכאשר בא הבקר מעטרם הקב״ה בחוט אחד של חסר שיהיו גיכרים בין העליוגים והתחתונים. וכל אותן ככבי בקר בשעה שכנסת ישראל וכל אותן העמלים בתורה באים להיראות לפני המלך. כלם מזמרים יחדו. זש״כ (ציוב לה) ברן יחד ככבי בקר ויריעו כל בני אלהים. מה ויריעו. כמש״כ (ישעי כד) רועה התרועעה הארץ. שאותן הדינים בטלים ונשברים כלם מלפני הבקר כאשר נתעורר הבקר בעולם (:) כמש״כ וישכם אברהם בבקר. וע״כ ויריעו כל בני אלהים: (ג-לו)

בלפרא עד לא ייתי [נהורא דלפרא] . דכתיב (בס ני) עורה כבודי עורה הכבל וכנור אעירה שחר: (א-פכ:)

שוב לי תורת פיך מאלפי זהב וכסף. פתח רבי אלעור ואמר (ישעי נא) ואשים דברי בפיך ובלל ידי כסיתיך לנסוע שמים וליסוד ארך ולאמר לליון עמי אתה. תנינו כל ב״כ דאשתדל במלי דאורייתא ושפוותיה מרחשן אורייתא. קב״ה חפי עליה ושכינתא פרשא עליה גדפהא. הה״ד ואשים דברי בפיך ובלל ידי כסיתיך. ולא עוד אלא דהוא מקיים עלמא. וקב״ה חדי עמיה כאילו האי יומא נסע שמיא ושכלל ארעא. הה״ד לנטוע שמים וליסוד ארץ. ולאמר לליון עמי אתה מכאן אוליפנא דישראל אקרון בשמא .70157 וחמינה דכנס״ת ולאמר לליון עמי אתה. דכתיב בשמא דליון. דכתיב (שם א) ליון ישרא״ל אקרי בלדקה.. ותא חזי מאי בין ופביה במשפט תפלה אינון דמשתדלי באורייתא לכביאי מהימכי. איכון דמשתדלי באורייתא עדיפי מכביאי בכל זמנא. מאי פעמא. דאיכון מנביאי. יתיר עלאה 62773 היימי איכון דמשתדלי באורייתא קיימי לעילא באתרא דאקרי וכביאי מהימכותא. תורה (כ) דהוא היומא הכל קיימי לתתה בהתר דהקרי כלח והוד. וע״ד איכון דמשתדלי מנהון ועלאין עדיסי מכביאי באורייתא יתיר. דאלין קיימין לתתא. לעילא ואליו קיימין מלין ברוח הקודש קיימין לתתא דאמריו ואיכונ מכלהו. וע"ד וכאין אינון דמשתדלין באורייתא דאינון בדרגא עלאה יהיר על כלא. מאן דלעי באורייתא לא אלשריך לא לקרבנין ולא לעלוון. דהא אורייתא עדיף מכלא וקשורה דמהימנותה דכלה. וע"ד כתיב (מבלי ג) דרכיה דרכי נעם וכל נתיבותיה שלום. וכתיב שלום רב לאוהבי תורתך ואין למו מכשול. (ג-לה.) ותא חזי כל איכון דמשתדני באורייתא מתדבקין ביה בקב״ה ומתעשרי בעשרי דאורייתא. ואהרחימו לעילא ותחא. וקב״ה אושיט לון ימיניה. כל שכן אינון דמשתדלי באורייתא נמי בליליא. והא כתדת. אוקמוה דאינון משתתפי בשכינתא ואתחברו וכד אתי לפרא קב״ה מעטר להו בחד חוטא דחסד ומתחין. ליכוו וכל עלאין 113 לאשתמודעא ככבי לפרא בשעתא דכנסת ישראל וכל איגון דלעאן כהדה. באורייתא אתאן לאתחואה קמי מלכא. כלהו מומרי הה״ך (איוג לח) ברן יחד ככבי בקר ויריעו כל בני אלהים, מהו ויריעו. כד"א (יבעי׳ כד) רועה התרועעה דאיכון דיכין מתברין ואתברו כלהו מקמי הארץ. וישכס כד אתער בהר בעלמא (י) כד"א בקר הברהם בבקר. וע״ד ויריעו כל בני אלהים: ((ג-לו)

עשוני ויכונוני וגו׳. אמר רבי שמעון לתיב (1016) כנפיהם. מתמת 770 1711 כלהו ידי אדם הא אוקימנא דאינון שרפים ואופנים וחיות הקודש. גדפייהו לקבלא ללותיו כלהו בגדפיו וידיו תחות ולקבלה מארי דתיובתה. ידי אדם אינין אתרין ודוכתין ידיד עשוני ויכונוני וגו׳. אמר רבי שמעון כתוב - E (יחוקאל א) וידי אדם מתחת כנפיהם. הרי ביארנו שכל ידי אדם היינו שרפים ואופנים וחיות הקודש. נלם עם כנפים וידים תחת כנפיהם לקבל התפלות ופקבל בעלי תשובה. ידי אדם היינו מקומות ובתים 7557

להבלא

זיו הוהר

(ג) היינו ספירת התזארת : (ג) פי׳ שבבקר נתעורר מדת החסד שהיא מדתו של אברהם אבינו: 15

קמו 229

לקבלא ללותסון ובעותהון דבני נשא. לאפתחא פתחין לקבלא לון. ליחדא ולקשרא קשרין ולמעבד רעותהון. ואלין דקיימי אדס ודוכתין דחקרון ידי אתרין 555 לבני כשא אלין איכון שמהן קדישין דשליטין בללותהוו דרגא ודרגא (ד) ובהון עאלין בני - fies ובעותהון בכל תרעין עלאין. שלטין 6731 רא ידיך עשוני לעילא. ורוא ויכוכוכי. תתאין (כ-רס:) אלין איכון שמהן קדישין

יראורי וישמחו וגו׳. אמר כבי אלעזר עינא דדוד הוה מרקמא מכל זיני גוונין. לא הוה עינא שפירא בעלמא למחזי כעינא דדוד. כל גוונין דעלמא מנלצן בים. וכלא ברחימו למאן דדחיל חשאה. דכתיב יראיך יראוני וישמחו. חדאן כד חמאן לי. וכל אינון חייבין דחלין מקמיה. דבכל אתר דהוה מסתכל דוד בעינא בישא זיני לרעת אתמשך עליה: (נ-רו:)

לולי תורתך שעשועי או אברתי בעניי. אמר רבי שמעון זכאין איכון ישראל מכל עמין. דקב״ה יהב לון אורייתא קדישא. ואורית לון כשמתין קדישין מאתר קדישא בגין למעבד פקודוי ולאשתעשעא באורייתא. דכל מאן דאשתעשע באורייתא לא דחיל מכלא. דכתיב לולי תורתך שעשועי או אבדתי בעניי. מאן היכון שעשועי. הורייתה. דהורייתה שעשועים אקרי. דכתיב (משלי ה) ואהיה שעשועים יום יום. ודא הוא דתנינן קב״ה אתי לאשתעשע עם לדיקיא בגנתא דעדן. מהו לחשתעשע. בגין למחדי בהו. דתכיפן וכחין סיכון לדיקיא דכתיב בהו (ישעי׳ נח) או תתעגג על ה׳. לאתענגא מההוא שקיו דנחלא. כד״א והשביע בגיז בלחלחות נפשך. כביכול קב״ה משתעשע בהו מהחוא ביה לדיהיא. דמתעכגי דכחלא שקיו וע״ד אתי לאשתעשעא עם לדיקיא. וכל מאן דאשתדל באורייתא מההוא פקיו עם לדיקיא לאסתעסעא. 101 דכהלה: (ג-סו:)

לא אשכת פקודיך כי בם חיימני. אמר רבי לעולם אלעור תא חוי פקודי אורייתא עלאין איכון אתי ביל ועביד פקודא חדא. האי פקודא לעילא. קמי קב״ה ומתעשרה קמיה. והמר פלניא קיימא -עבד לי ומן פלנית אנא. בגין דאיהו אתער ליה ליה דאיהו כגווכא לטילא. אתער כמי אתער לעילא. 50 לתתה שלמא ועביד ותתה. כד״ה (ישעי׳ כו) הו יחויק לעילא ากบทว שלום לי שלום יעשה לי. יעשה שלום לי יעשה שלום יעשה לי לתתא. זכאה חולקיה דהאי ב״נ לעילא. דעביד פקודי אורייתא : (ג-קיא.)

כזה אהבתי תורתך כל היום היא שיחתי. רבי יהודה פתח ואמר מה אהבתי תוניתך וגו׳. וכתיב חלות לילה אקום להודות לך וגו׳. תא חזי דוד איהו מלכא דישראל ואלפריך למידן עמא לדברא לון לישראל שרעיא דמדבר עאניה דלא יסטון מארחא דקשום. הא בלילה

לקבל התפלות ובקשות של האנשים. לפתוח פתחים לקבל אותן. לייחד ולקשר קשרים ולעשות רצונם. ואלו המקומות והבתים שנקראים ידי אדם העומדים לעזור לאנשים אלה הם שמות הקרושים השולטים בכל מדרגה ומדרגה (ז) ועל ידיהם נכנסין התפלות והבקשות של האנשים בכל השערים העליונים. ובכח זה שולטים התחתונים למעלה. וזהו הסור ידיך עשוני ויכונוני. אלו הם שמות הקדושים : (ב-רס:)

יראוני וישמחו וגוי. אמר רבי אלעזר עינו של דוד היתה מרוקמת מכל מיני גוונים. לא

היתה עין יפה בעולם לראות כעינו של דוד. כל גוונים שכעולם התנוצצו בה. והכל הראה אהבה למי שהיה ירא הטא. שכתוב יראיך יראוני וישמחו. שמחו כאשר ראו אותי. וכל אותן הרשעים פחדו ממנו. כי בכל מקום שהיה דוד מסתכל בצין רעה מיני צרעת היו נמשכים עליו : (ג-רו:)

לולי תורתך שעשועי אז אברתי בעניי. אמר רבי שמעון זכאים הם ישראל מכל העמים. שהקב״ה נתן להם תורה הקרושה. והנחיל להם נשמות קדושות ממקום קדוש בשביל שיעשו מצותיו ולהשתעשע בתורה. שכל מי שמשתעשע בתורה אינו מתירא מכל. שכתוב לולי תורתך שעשועי אז אברתי בעניי. מה המה שעשועי. התורה. שהתורה שעשועים נקראת. שכתוב (משלי ה) ואהיה שעשועים יום יום. וזהו שלמדנו שהקב״ה בא להשתעשע עם הצריקים בגן הערן. מהו להשתעשע. היינו לשמוח בהם. שלמרנו זכאים הם הצדיקים שכתוב בהם (ישעי' נח) או תתענג על ה׳. בשביל להתענג משפע ההוא של הנחל. כמש״כ והשביע בצחצחות נפשך. כביכול הקב״ה משתעשע בהם משפע ההוא של הנחל שמתענגים בו הצדיקים. ובשביל זה בא להשתעשע עם הצדיקים. וכל מי שמתיגע בתורה זוכה להשתעשע עם הצריקים משפע ההוא של הנחל : (ג--יםו :)

לעולם לא אשכה פקודיך כי בם חייתני. אמר רבי

אלעזר בוא וראה מצות התורה עליונות הן למעלה. אם בא אדם ועשה מצוה אחת. מצוה זו עומדת לפני הקב״ה ומתעטרת לפניו. ואומרת פלוני עשה אותי ומן פלוני אני. לפי שהוא מעורר עשיה כזו למעלה. כדמיון שהוא מעורר עשיית המצוה למטה כמו כן נתעורר למעלה. ועושה בזה שלום למעלה ולמטה. כמש״כ (ישעי׳ כז) או יחזיק במעוזי למעלה ולמטה. כמש״כ (ישעי׳ כז) או יחזיק במעוזי יעשה שלום לי שלום יעשה לי. יעשה שלום לי למעלה. שלום יעשה לי למטה. אשרי חלקו של אזם זה שעושה מצות התורה : (ג-קית).

כזה אהבתי תורתך כל היום היא שיחתי. רבי יהודה פתח ואמר מה אהבתי תורתך וגר. וכתוב חצות לילה אקום להודות לך וגר. בוא וראה הלא דוד היה מלך ישראל והיה צריך לשפוט העם ולהנהיג לישראל כרועה עדרו ינהל שלא יסורו מן דרך האמת. ווזרי בלילה

זיו הוהר

(ז) כל ספירה וספירה יש לה שמות קרושים מיוחדים. כמובא בספר הקרוש שערי אורת : 5 15

בלילה כתוב חצות לילה אקום להורות לך על משפטי צרקך. והוא היה עוסק בתורה ובתשבחות של הקב"ה ער שהאיר הבקר. והוא היה מעורר השחר כמו שכתוב עורה כבודי עורה הנבל וכנור אעירה שתר. וכאשר בא היום אמר מקרא זה מה אהבתי תורתך כל היום היא שיחתי. איך יכול להיות כל היום היא שיחתי, אלא מכאן למרנו שכל מי שמתיגע בתורה פהשלים הרין על אמתתו. הרי זה כאילו קיים כל התורה. לפיכך כל היום היא שיחתי. בוא וראה ביום התיגע בתורה להשלים משפטי אמת. ובלילה היה עוסק בשירות ותשבחות עד שהאיר היום. מה הטעם שכל היום עסק בהשלמת משפטים. בשביל להכליל השמאל בהימין (ה) ובלילה בשביל להכליל מררגת הלילה במרת היום: (ב-כז.)

ערן לעשות לה׳ הפרו תורתך. רבי יהודה פתח ואמר. עת לעשות לה׳. מהו (ו) אלא זה נתבאר. אבל ע״ת זו כנס״ת ישרא״ל שנקראת ע״ת. כמש״כ (ויקרא טז) ואל יבא בכל עת אל הקרש. מהו ואל יבא בכל צת. כמש״כ (משלי ז) לשמרך מאשה זרה. וזה הסור של ויקריבו לפני ה׳ אש זרה. מה המעם שנקראת ע״ת. לפי שיש לה עת וזמן לכל (ז) לקרב קבל הארת השפע ולהתחבר כראוי. כמש״כ ואני תפלתי לך ה׳ עת רצון (ח) לעשות לה׳. כמו שכתוב (שמואל ב' ח) ויעש דוד שם (ט) שכל מי שמתיגע בתורה הרי זה כאילו עשה ותיקן לע״ת ההיא לחבר אותה עם הקב״ה. וכל כך למה (י) לפי שהפרו תורתך. שאילו לא הפרו תורתך לא היה במציאות שיפרד הקב״ה מישראל לעולם: (א-קשו:)

פתח רבי חייא ואמר עת לעשות לה׳ הפרו תורתך, מקרא זה נדרש ונתבאר בין החברים. אבל צת לעשות לה׳. בכל זמן שהתורה מתקיימת בעולם והאנשים מתיגעים בה. כביכול הקב״ה שמח במעשי ידיו ומשמח בכל העולמות. ושמים וארץ מתקיימים בקיומם. ולא עור אלא שהקב״ה מאסף כל הפמליא שלו ואומר להם. ראו עם הקרוש שיש לי בארץ. שהתורה נתעטרה בשבילם. ראו מעשי ידי. שאתם אמרתם מה אנוש כי תזכרנו. והם כאשר רואים שמחת רבונם עם עמו מיר פותחים ואומרים ומי כעמך ישראל גוי אחר בארץ. ובזמן שישראל מתבטלים מן התורה כביכול תשש כחו. שנאמר צור ילרך תשי. ובכז כתוב (דה"י ב' יה) וכל צבא השמים עומרים עליו. וע״כ כתוב עת לעשות (ה. אלו הצדיקים שנשארים יש להם לשנס מתניהם ולעשות מעשים טובים. בשביל שהקב״ה יתגבר לשמוח עם הצריקים ועם המחנות והחילות שלו. מה הטעם עת לעשות. **137** 

בלילה כתיב חלות לילה אקום להודות לך על משפטי לדקך. ואיהו אתעסק באורייתא ובתושבתן דקב"ה עד דאתי לפרא. ואיהו אתער לפרא כמה דכמיב עורה כבודי עורה הכבל וכנור אעירה שחר. וכד אתי האי קרא מה אהבתי תורתך כל 726 6000 ດາວ -היום 5 מסו שיחתי. היא היום שיחתי. אלא מכאן אוליפנא דכל מאן דישתדל באורייתא קיים כאילו על בורייה. דיכא 603600 אורייתא כלא. בג״כ כל היום היא שיחתי. תא חזי ביומא דיכין. ובליליה לאשלמא באורייתא אשתדל בשירין ותושבחן עד דאתי יממא. מאי טעמא אשתדל כל יומא אתעסק לאשלמא דינין. בגין לאכללא 635565 לכנה שמאלא בימינא (ה) ובליליא בגין דליליא ביממא: (כ--כו.)

ער לעשות לה׳ הפרו תורתך. רבי יהודה פתח ואמר. עת לעשות לה׳, מהו (י) אלא הא אוקמוה. אבל דא כנס״ת ישרא״ל דאתקרי ע״ת. כד״א ກ″ນ (ויקרא טו) ואל יבא בכל עת אל הקדש. מהו ואל יבא בכל עת. כד"א (משלי ז) לשמרך מאשה זרה. ודא לפני ה׳ אם זרה וגו׳. מאי טעמא הוא ויקריבו בגין דאית ליה עת וומן לכלא (י) לקרבא .ກ″ນ כֹד״ה יאות. כדקא ולאתחברא לאתנהרא -ואני תפלתי לך הי עת רלוי (ח) לעשות לה׳. כמח דכתיב (שמואל ג׳ ח) ויעש דוד שם (ש) דכל מאן דאשתדל באורייתא כאילו עביד ותיקן ההיא ע״ת לחברא דהפרו בגיו לה בקב"ה. וכל כך למה (י) תורתך, דאילו לא הפרו תורתך השתכת 65 פרודה דקב״ה מישראל לעלמין: (א-קטו:)

פתח רבי הייא ואמר עת לעשות לה׳ הפרו ואוקמוה חבריא. אבל תורתך. האי קרא אתמר עת לעשות לה׳. בכל זמנא דאורייתא מתקיימא בעלמא ובני נשה משתדלן בה. כביכול קב״ה חדי בעובדי כלהו. ושמיא וארעא קיימי בעלמין ידוי וחדי אלא דקב״ה כניש כל פמליא בקיומייהו. ולא עוד דיליה ואמר לון. חמו עמא קדישא דאית לי בארעא. דאורייתא מתעטרא בגיניהון. חמו עובדי ידי. דאתון ואיכון כד ממאן הנורתון מה אנום כי תוכרכו. מיד פתחי ואמרי ומי בטמיה דמאריהון סדוה כעמך ישראל גוי אחד בארץ. ובשעתא דישראל מתבטלי מאורייתא כביכול תשש חיליה. דכתיב לור ילדך תשי. וכדין כתיב (די"י כ׳ יח) וכל לבא השמיה עומדים עליו. וע״ד כתיב עת לעשות לה׳. אינון לדיקיא דאשתארן אית לון להגרא הרלין ולמעבד עובדיו בלדיקיא 105 דכשראן. בגין דקב״ה יתתקף ואוכלסין 160 מעמא. דיליה. ומשריין

223

## זיו הזהר

(ה) משפט של דין היינו בחינת שמאל, והיום הוא בחי' ימין, ולילה היינו בחינת דין, שירה וומרה בשמחה היינו בחי' חכר ורחמים. ועיי ההכילות הואת נעשה המהקת הדין: (ו) פי' שהלא אין מוכן מה לעשות: (ו) פי' שכל המזות נכללין ככלכות שנקראת ע״ת. חסד דין ורהמים והיא מח?כת הצפע בפרמיות לכ? אחד ואחד במרת הצמצום לפי העת והומן והשעה : (ח) כאשוי הסיכות כהורוגות עם התפארת לכב"ת השפע נקראת עת רצון: (ט) שמשמעות וועש הוא ענין תיקון, כמו את בן הבקר אשר עשתי: 🙌 עתה מפורש ענין הכתוב. כל כך למה. פי' למה נצרכה העיית לעשות אותה לתקנה בעבורה לגרום התתברותה עם התפאית. ואומר שהוא משום דהפרו תורתך וגרמן התפרדותה :

לשון הוהר

תהפים קימ

המו 231

(trad תולתך ולא משתדלי בה בני כגיו ההפרו כדקא יאות :

פתח ההוא טייעא ואמר עת לעשות לה׳ הפרו יש לעשות או נעשה מבעי תורתך. עת לעשות. ליה. מהו עת לעשות. אלא עת לעשות לה׳. אית עת ואית עת. (קהלת ג) עת לאהב ועת לשנא. ע״ת איהו לעילא. דהסיא ע״ת רוא דמהימטתא איהו. ודא אקרי עת רלון. והאי איהו דאחייב ב״כ למרחם לה׳ תדיר. כד״א ואהבת את ה״א בכל לבבך וגו׳. וע״ד כתיב עת לאהב. דא איהי ע״ת דאחייב ב״כ לאהב. ואית ע״ת אחרא דאיהי רוא דאלהים אחרים. ואחייב ב״נ לשנא ליה ולא יתמשך לביה אבתריה. וע״ד כתיב עת לשלא. ובנ״כ כתיב (ויקרא טו) דבר אל אהרן אחיך ואל יבא בכל עת אל הקדש. ובזמנא דישראל משתדלי באורייתא ובפקודי אורייתא ההיא ע״ת רוא דמהימנותא ומתקשפת בשלימותה בתקונהא מתתקלא הדישת כדקא יאות. ובומנא דישראל מתבטלי מאורייתא כביכול ע״ת לאו איהי תשתכתת בתיקונהא ולא ההית -בשלימו ולא בנהורא. וכדין עת לעשות לה׳. מהו לעשות (יא) כד״א אשר ברא אלהים לעשות. דאשתארו גופי דשידי דאתקדש יומא ולא אתעבידו. ואשתארו בלא גופי. אוף הכא עת לעשות. לעשות. רוחין דאשתארא ההיא ע״ת בלא תקולא ובלא שלימו. מאי פעמא. משום דהפרו תורתך. בגין דאתבטלו ישראל למתא מפתגמי אורייתא. בגין דההיא ע״ת הכי קיימא. חו סלקה הו נחתה בגיניהון דישראל: (כ-קיה :)

צעיד אככי וכבזה פקודיך לא שכחתי. פתח רבי לעיר תכני וכבוה. דוד מלכת אלעור ואמר לומנין איהו קא משבת גרמיה. דכתיב (תהלים יח) ועושה חסד למשיחו לדוד ולזרעו עד עולם. וכתיב (שמוחל כ׳ כג) כאס דוך בן ישי וכאס הגבר הוקם על משיח אלהי יעקב. ולומנין עבד גרמיה מסכנא דכתיב (תהלים פו) כי עני ואביון אני. וכתיב לעיר אכרי ונבוה. ואיהו אמר אבן מאסו הבונים היתה לראש פנה. אלא בזמנא בדיכא ואשתלק בדרגה דשלמה. סליק 7010 דקשום והוה שלים על שנאוי הוה קא משבח גרמיה. ובומנא דחמא גרמיה בעקו ושנאוי קא דחקין ליה. כדיו מאיך גרמים והוה קרי גרמיה מסכנא ועירא מכלא. מאי פעמא. בגין דהא לומנין הוה שלים ולומנין הוה עלייהו שליט איסן. ועכ״ד דשכאוי. בעחקו תדיר ולא יכילו ליה. ודוד מלכא תדיר איהו הוה שפיל גרמיה לגבי קב״ה. דכל מאן דמאיך גרמיה קמי קב״ה איהו זקיף לים על כלא. ובג״כ אתרעי ביה קב״ה בהאי עלמא ובעלמה דאתי. בעלמה דין, דכתיב (ישעי׳ לי) וגנותי על העיר הזאת להושיעה למעני ולמען דוד עבדי. בעלמא דאתי. דכתיב (הושע ג) ובקשו את ה׳ אלהיהם ואת דור מלכם ופחדו אל הי ואל טובו באחרית הימים. דוד איהו הוה מלכא בהאי עלמא. ודוד יהא מלכא לומנא דאתי. וע״ך אמר אבן מאסו הבונים היתה

לפי שהפרו תורתך ואין בני העולם מתיגעים בה : כראוי

לשון קורש

פתח מייעא ההוא ואמר עת לעשות לה׳ הפרו תורתך. עת לעשות. יש לעשות או נעשה היה צריך לומר. מהון עת לעשות. אלא עת לעשות לה' יש צת ויש צת. (קהלת ג) צת לאהב וצת לשנא. יש ב״ת למעלה. שע״ת ההיא סור האמונה הוא. וזאת נקראת צת רצון. וזה הוא מה שחייב האדם לאהב לה' תמיד. כמש״כ ואהבת את ה״א בכל לבבך וגו׳. וע״ז כתוב עת לאהב. זו היא ע״ת שחייב האדם לאהב. ויש ע״ת אחר שהוא סוד אלהים אחרים. וחייב האדם לשנא לו ולא יומשך לבו אחריו. וע״כ כתוב עת לשנא. ולפיכך כתוב (ויקרא טו) דבר אל אהרן אחיך ואל יבא בכל עת אל הקדש. ובזמן שישראל עוסקים בתורה ובמצות התורה ע״ת ההיא שהיא סוד האמונה הקדושה מתתקנת בתיקונים שלה ומתקשטית בשלימות כראוי. ובזמן שישראל מתבטלים מהתורה כביכול ע״ת ההיא אינה בתיקונים שלה ואינה נמצאת בשלימות ולא בהארה. ואז עת לעשות לה׳. מהו לעשות (ה) כמש״נ אשר ברא אלהים לעשות. שנשארו גופות השדים כיון שנתקדש היום ולא נעשו. ונשארו לעשות. רוחות בלא גופות. אף כאן עת לעשות. שנשארת ע״ת ההיא בלי תיקון ובלי שלימות. מה הטעם. לפי שהפרו תורתך. לפי שהתבטלו ישראל למטה מדברי התורה. כי ע״ת ההיא כך הוא קיומה. או שנתעלית או שיורדת בשביל ישראל: (ב-קנה:)

צעיך אנכי ונבזה פקודיך לא שכחתי. פתח רבי אלעזר ואמר צעיר אנכי ונבזה. דוד המלך לפעמים היה משבח עצמו. שכתוב (תהלים יח) ועושה חסר למשיחו לדור ולזרעו ער עולם. וכתוב (שמואל ב׳ כג) נאם דוד בן ישי ונאם הגבר הוקם על משיח אלהי יעקב. ולפעמים עשה עצמו כעני שכתוב (תהלים פו) כי עני ואביון אני. וכתוב צעיר אנכי ונבזה. גם אמר אבן מאסו הבונים היתה לראש פנה. אלא בזמן שהיה עוֹלה במדרגה של שלימות. ונתעלה בדין של אמת והיה מושל על אויביו היה משבח עצמו. ובומן שראה עצמו בצרה ואויביו היו מצערים לו. אז השפיל עצמו והיה קורא לעצמו עני קטון מהכל. מה הטעם. לפי שהרי לפעמים היה מושל ולפעמים היה בצרה של אויביו. ואעפ״כ הוא היה מושל עליהם תמיד ולא יכלו לו. ורור המלך תמיד היה משפיל עצמו לפני הקב״ה. שנל מי שמשפיל עצמו לפני הקב״ה הוא מגביהו על הכל. ולפיכך בחר בו הקב״ה בעולם הזה ובעולם הבא. בעולם הזה. שכתוב (ישעי׳ לי) וגנותי על העיר הזאת להושיעה למעני ולמען דוד עבדי. בעולם הבא. שכתוב (הושע ג) ובקשו את ה' אלהיהם ואת דוד מלכם ופחדו אל ה׳ ואל טובו באחרית הימים. דוד הוא היה מלך בעולם הזה. ודוד יהיה מלך לעתיר לבוא. וע״ז אמר אבן מאסו הבונים היתה

## זיו הזהר

(ה) ביאור דבריו כמעט היינו הך דברי רבי יהודה דלעיל :

היתה לראש פנה. בוא וראה בשעה שהשמש מחזיר פניו ואינו מאיר להלבנה עובר האור מן הלבנה זאינה מאירה. אז היא בעניות בכל הצדדים ונחשכת. ואין לה אור כלל. וכאשר פני השמש חוזר לעומתה ומאיר לה. אז נואר פניה ומתקשטת לעומתו. כנקבה שמתקשטת לעומת הזכר. ואז היא מושלת בממשלה בעולם. וע"כ היה דור מצטר עצמו כדמיון זה ממש. בעולם. וע"כ היה דור מצטר עצמו כדמיון זה ממש. לפעמים הוא כעני ולפעמים הוא כעשיר בעשירות לפעמים הוא כעני ולפעמים הוא כעשיר בעשירות יה משפיל עצמו. כל שכן איש אחר שיש לו להשפיל היה משפיל עצמו. כל שכן איש אחר שיש לו להשפיל עצמו בכל. להיותו כלי שהקב"ה יבחר בו. והרי עצמו בכל. להיותו כלי שהקב"ה יבחר בו. והרי ביארנו מה שכתוב (ישע"ינו) ואת דכא ושפל רוח: (כ-לב ז)

צרקרן צדק לעולם ותורתך אמת. למדנו שלשה הם שנסתלקו מן העולם בשעת תפלת מנחה של שבת שאז עת רצון נמצאת. אחר משה נביא הנאמן העליון. ואחד יוסף הצריק. ואחד דוד המלך. לפיכך אנו אומרים ג׳ פסוקים של צדוק הדין במנחה של שבת. אחר הוא של יוסף הצריק לראשונה. וזהו צריקתך כהררי אל משפטיך תהום רבה וגר. זה יוסף שהוא בלבדו כהררי אל ככל הרים יוסף שהוא בלבדו כהררי אל ככל הרים וצדקתך אלהים עד מרום אשר עשית גדולות וגרי. וצדקתך אלהים עד מרום אשר עשית גדולות וגרי. וצדקתך אלהים עד מרום אשר עשית גדולות וגרי. העליונים (ינ) ואחד האוא דוד המלך. וזהו שכתוב צדקתך צדק לעולם ותורתך אמת. לעולם זה דוד המלך (יז): (ב-קנו.)

רב לאהבי תורתך ואין למו מכשול. אמר רבי שלים אמר אמר רבי יצחק בוא וראה שאין העולם עומר אלא על

שלום. כאשר ברא הקב״ה את העולם לא היה יכול להתקיים עד שבא ושכן עליהם שלים. ומה הוא. זה השבת שהוא שלום של העליונים והתחתונים. ואז נתקיים העולם. ומי שחולק עליו יאבר מן העולם. מחלוקת זה שחולק על השלום. ומי שחולק על השלום חולק על השם הקדוש. לפי שהשם הקדוש נקרא שלום. רבי יוסי אמר כתוב שלום רב לאהבי תורתך וגו׳. התורה היא לים?. שכתוב (משלי ג) וכל נתיבותיה שלום: (ג-קעו:)

רבי אמעלות אל ה׳ בצרתה לי קראתי ויענני. אמר רבי אבא כמה שירות ותשבחות אמר דוד המלך לפני הקב״ה. והכל בשביל לפעול תיקון למררגתו ולעשות לו שם. כמש״כ (שמואל ב׳ ה) ויעש דור שם. ושירה זו אמר כאשר ראה עבורת יעקב (שעמל אצל אביו שיברכו). רבי אלעזר אמר יעקב אמר שירה זו

היתה לראש פנה. תא חוי בשעתא דשמשא מהדר ולא נהיר לסיהרא אתעבר נהורא מסיהרא אכפוי ולא נהירת. כדין איהי במסכנותא בכל סערין ואתקדרת. ולית לה נהורא כלל. ובד שמשא אהדר לקבלה ואנהיר לה. כדין אתנהיר אנפהא ואתקשעת לגביה. כניקבא דאתהשמת לגבי דכורא. וכדין איהי שלמא בשולמנו בעלמא. וע״ד דוד הוה מעשר גרמיה בההות גוונה ממש. לומנין איהו מסכנה ולומנין איהו בעתרה בעתירו וכנ״כ הוה .6527 10210. אככי לעיר אמר ועם כל דח פקודיך לה שכחתי. ומה אי דוד מלכה כך הוה שפיל גרמיה. כל שכן ב״נ אחרא דאית לה לאשפלא גרמים בכלא. למהוי איהו מאלא דקב״ה אתרעי ב ז. והא (יבפי' נו) אוהימנא ושפל ולת דכתיב 627 רוח: (נ-רלני)

679 לעולם ותורתך אמת. צרקתך האנא הלחא איכון דאסתלקו מעלמא בשעתא דללותא דעת ללון אשתכה. תר מסה 0363 דמכתה כביאה מהימנא עלאה. והד יוסף לדיקא. והד דוד מלכא. 5د "د לדוקי דיכי בללותה דמכחה מלת וכאה קדים לכל הני. איהו דיוסף דשבת. חד ודא איהו לדקתך כהררי אל משפטיך תהום רבה וגו׳. דא כהררי אל ככלהו כלחודוי יוסף דאיהו כוריו עלאין (יכ) וחד משה כביאה מהימנא. ודא איהו דכתיב ולדקתך אלהים עד מרום אשר עשית גדולות וגו׳. בגיו דאיהו נטיל לכל סטרין ימינא ושמאלא (יג) וחד איהו דוד מלכא. ודא איהו דכתיב לדהתך לדה לעולם ותורתך אמת. לעולם דא דוד מלכא (יד): (כ-קוו.)

שלום רב לאהבי תורתך ואין למו מכשול. אמר רבי ילחק תא חזי לית עלמא קאי אלא על 65 קב״ה עלמא שלוס. 673 יכיל 72 לאתקיימא עד דאתא ושרא עלייהו שלום. ומאי איהי. ותתאי. דעלאי בלמא ראיהו 220 וכדיו אתקיים עלמא. ומאן דפליג עליה יתאביד מעלמא. מחלוקת פלוגתא דשלום. ומאן דפליג על שלום פליג על שמא קדישא. בגין דשמא קדישא שלום אקרי. רבי יוסי אמר כתיב שלום רב לאהבי תורתך וגו׳. אורייתא היא שלום. דכתיב (משלי ג) וכל כתיבותיה שלום: (ג-קעו:)

קב

שיר המעלות אל ה׳ בלרתה לי קראתי ויעני. אמר רבי אבא כמה שירין ותושבחן אמר דוד מלכא קמי קב״ה. וכלא בגין לאתקנא דרגיה ולמעבד ליה שמא. כמד״א (שמיאל כ׳ ה) ויעש דוד שם. ושירתא דא אמר כד המא עובדא דיעקב [דאשתדל לגביה אבוי דלברכים. רבי אלעזר אמר יעקב אמר שירתא

67

זיו הותר

(יג) בי כל הרים העליונים שהן הכפירות העליונות משפיעות בספירת יסוד צדיק והוא מקבל מכלן השפע ההעבירו להמלכות : (יג) כי משה שרשו הוא התזארת שהוא הכולד של הימין והשמאל של תסד ושל נכורה : (יז) בי דור מלך ישראל חי וקים : או

לשון הזהר תהל קכ קכא לשון קודש

דא בשעתא דאמר ליה אבוי גשה נא ואמשך בני האתה וה בני עשו אם לא. דכדין הוה יעקב בעאקו סני דדחיל דאבוי ישתמודע ליה. מאי כתיב. ולא הכירו כי היו ידיו כידי עשו אחיו שעירות ויברכהו. כדין אמר אל ה׳ בלרתה לי קראתי ויענני. ה׳ הלילה לפשי משפת מלשון רמיה. דא הוא דרגא דעשו שריא ביה. ם זר דמיסו שפת שקר. מאן שפת שקר. דבשעתא דאייתי סויא לווטין על עלמא. בחכימו ובעקימו שקר אייתי לווטין דאתלטיא עלמא.. בנין כך 5007 ישקב בחכמתא ובטקימו דאייתי ברכאן עליה. לזרמן יעקב איהו כגוונא דאדם הראשון. ואתנשלו [ברכאן] מההוא דאיהו ೧೨೮ שקר. דכמה אזר וכמה מלי דשקרא עביד. בנין לאטעאה ולאייתאה שקרא עלמא. בג״כ אתא יעקב בחכמה ואטעי לווסיו על לאבוי. בגין לאייתאה ברכאן על עלמא. ונטל מניה מאי דמכע מעלמא. ומדה לקבל מדה הוה. וע״ד כתיב (תילים קט) ויאהב קללה ותבואהו ולא חפן בברכה ותרחה ממנו. עליה כתיב ארור אתה מכל הבהמה ומכל חית השדה. ואשתאר ביה לווטין לדרי דרין. ואתא יעקב ונטיל ברכאן. ומן יומוי מניה אדמן יעקב לנפלא מההוא חויא כל הני ברכאן. ואשתאר איהו בלווטין ולא נפק מנייהו. ודוד אמר ברוח קודשא מה יתן לך ומה יוסיף לך לשון רמיה חלי גבור שנונים. מאי איכפת ליה לההוא חויא בישא לווטין על עלמא. כמה דאמרו נחש כושך וממית ולית ליה הכחה מניה. לשון רמיה. דרמי ליה לאדם ולאתתיה ואייתי בישא עליה ועל עלמא. לבתר אתא יעקב ונטיל מדיליה כל אינון ברכאן. חלי גבור שנונים. זה עשו דנטר דבבו ליעקב על אינון .16273 כד"א (הראשית כו) וישעם עשו את יעקב על הברכה וגו׳: (א-קמב:)

קכא י

אישא עיני אל ההרים מאין יבא עורי. רוא דאיין הא ידיעא. א כתר עלאה. י הכמה. ז בינה. וכד אסת כל דוד ברוחא דקודשא וחוא דאסתלק איין בגלותא בתראה. וחוא דלא להוו משינין ליה אלא בתלת ללותין דתקינו אבהן דאתקריאו הרים. אמר עלייהו אשא עיני אל ההרים מאויין יבא עורי. עזרי מעם הי עשה שמים וארץ. דא מלך יושב על כסא רחמים. וכסא דין אסתלק מתמן: (ה"ו ה"ע)

ישמרך מכל רע ישמר את נפשך. רבי חייא פתח י"י ישמרך מכל רע וגו׳. כיון דאמר ס׳ ישמרך י"י ישמרך כע. אלא ה׳ רע. אמאי ישמר את נפשך. אלא ה׳ רע. מכל ישמרך מכל רע בהאי עלמא. ישמר את נפשך. בההוא עלמא. שמירה דהאי עלמא הוא למהוי נטיר צר נש מכמה זינין בישין מקטרגין דאולין לקטרגא בני נפא בעלמה ולהתדבקה בהו. בההוה עלמא מאי היא. כמש דחמרן דכד נפיק 2″3 עלמא אי מסאי 15 9 פיהו

זו בשעה שאמר לו אביו גשה נא ואמשך בני האחי זה בני עשו אם לא. שאז היה יעקב בצרה גדולה שנתירא פן יכירו אביו. מה כתוב ולא הכירו כי היו ידיו כידי עשו אחיו שעירות ויברכהו. אז אמר אל ה׳ בצרתה לי קראתי ויענגי. ה׳ הצילה נפשי משפת שקר מלשון רמיה. זו היא המררגה שצשו שורה בה. שהיא שפת שקר. איזו שפת שקר. שבשצה שהביא נחש ההוא קללה על העולם. בערמה ובעקמימות של שפת שקר הביא קללה שנתקלל העולם. לפיכך נזדמן יעקב בחכמה ובעקמימות שהביא ברכות עליו. כי יעקב הוא כדמיון אדם הראשון. וניטלו [הברכות] מן הנחש ההוא שהוא שפת שקר. שהרבה שקרים אמר וכמה דברי שקר עשה. בשביל להטעות ולהביא קללה על העולם. לפיכך בא יעקב בהכמה והמעה לאביו. בשביל להביא ברכות על העולם. ולקח ממנו מה שמנע מן העולם. ומרה כנגד מדה היה. וע"ז כתיב (תהלים קז) ויאהב קללה ותבואהו ולא הפץ בברכה ותרחק ממנו. עליו כתוב ארור אתה מכל הבהמה ומכל חית השדה. ונשאר בו קללה לדורי דורות. ובא יעקב ולקח ממנו הברכות. ומן ימי אדם הראשון נזרמן יעקב לקחת מן הנחש ההוא כל אותן הברכות. ונשאר הנחש בקללות ולא יצא מהן. ודוד אמר ברוח הקודש מה יתן לך ומה יוסיף לך לשון רמיה הצי גבור שנונים. איזה ריוח היה לו לנחש הרע ההוא בזה שהביא קללה על העולם. כמו שאמרו שהנחש נושך וממית ואין לו הנאה מזה. לשון רמיה. שהיה מרמה לאדם ולאשתו והביא רעה עליו ועל העולם. ואח״כ בא יעקב ולקח משלו כל אותן הברכות. חצי גבור שנונים. זה עשו שנטר שנאה ליעקב על אותן הברכות. כמש"נ (בראשית מז) וישטם עשו את יעקב על הברכה וגו׳: (א-קמב :)

כיו 233

\_\_\_\_

קבא

אשא עיני אל ההרים מאין יבא עזרי. הסוד של

אי"ן הוא ידוע. א כתר עליון. י חכמה. ק בינה. וכאשר נסתכל דוד ברוח הקודש וראה שיסתתר אי"ן בגלות האחרון. וראה שלא יהיו משיגים אותו אלא בשלש התפלות שתקנו האבות שנקראים הרים. אלא בשלש התפלות שתקנו האבית שנקראים דים. אמר עליהם אשא עיני אל ההרים מאי"ן יבא עזרי. אמר עליהם אשא עיני אל ההרים מאי"ן יושב על עזרי מעם ה׳ עשה שמים וארץ. זה מלך יושב על כסא רחמים. וכסא הדין נסתלק משם : (ת״ו ח״ע)

ו"זי ישמרך מכל רע ישמר את נפשך. רבי חייא פתח י"י ישמרך מכל רע וגו'. כיון שאמר ה' ישמרך מכל רע. למה הכפיל ואמר ישמר את נפשך. אלא ה' ישמרך מכל רע בעוה"ז. ישמר את נפשך. בעולם ישמרך מכל רע בעוה"ז. ישמר את נפשך. לאנשים ההוא. שמירה של עולם הזה הוא להיות האדם נשמר מכמה מינים מקטרגים רעים שהולכים לקטרג לאנשים בעוק"ז ולהתדבק בהם. שמירה שבעולם ההוא מהו. כמו שאמרנו שכאשר האדם יוצא מעולם הזה אם

สาส

תהפים קבא-קבמ לשין קורש לשון הוהר

> הוא זוכה בשמתו תעלה ותתעטר במקומה. ואם לא. כמה מחגות מזיקים נזדמנים להמשיכה לגיהנם. ולמסור אותה בידיו של דומ״ה שנתמנה להיות השר של גיהנם. וי״ג אלף רבוא ממונים עמו. וכלם נזדמנים על נפשות הרשעים. בוא וראה שבעה מדורים יש בו בגיהנם ושבעה פתחים. ונשמת הרשע נכנסת בהם. וכמה שרים מזיקים הם שומרי השערים. ועליהם ממונה אחד בכל שער ושער. ונשמות הרשעים נמסרין לאותן הממונים על ידי השר דומ״ה. וכיון שנמסרין בידיהם נסגרים השערים של אש לוהט. שהרי שערים אחר שערים הם. השערים שמבחוץ פתוחים ושבפנים סגורים. ובכל שבת ושבת נפתחים כל השערים. ויוצאים הרשעים עד השערים שמכחוק. ופוגעין שם נשמות אחרות שנתעכבות אצל השערים שמבחוץ, במוצאי שבת הכרוז קורא בכל שער ושער ואומר ישובו רשעים לשאולה וגו׳. אבל נשמות הצדיקים שומר אותן הקב״ה שלא ימסרו בידי דומ״ה השר של גיהנם. זש״כ ישמר את נפשך. ה׳ ישמר צאתך ובואך וגו׳ : (א-רלז:) ישמר צאתר ובואך מעתה ועד עולם. אמר רבי אכא ישמר צאתך זה נכין. אבל ובואך מה ענינו. שהלא מי שנכנס לביתו אינו מתירא. אלא זה האיש אשר ישים רושם הקדוש לביתו בדברי שם העליון ןעל

ידי קביעת מזוזה לפתחון זה נשמר מהכל. כאשר הוא יוצא מביתו. רוח ההוא אשר מדורו לפני פתח ביתו זוקף עינו ורואה רושם הקדוש בפתחו. אז מלוה אותו ושומר לו. וכאשר האיש נכנס לביתו הוא מכריז לפניו הזהרו בכבוד הצורה של מלך הקדוש. וכל זה בשביל אותו הרושם של השם הקדוש שנרשם בסתחו. ולא די זה לאדם שנשמר בביתו אלא שהקב״ה שומרו כאשר נכנס וכאשר יוצא. שכתוב ה׳ ישמר צאתך ובואך מעתה וער עולם. זכאים הם ישראל

בעולם הזה ובעולם הבא : (ג-רסו:)

קבב

שמחותי באמרים לי בית ה׳ נלך. אמר רבי שמעון מקרא זה נתבאר שדוד היה עם לבו לבנות הבית. כמש״כ (מיכים א׳ ה) ויהי עם לבב דוד אבי לבנות בית לשם ה׳. ואחריו מה כתוב. רק אתה לא תבנה הבית כי אם בנך היוצא מחלציך הוא יבנה הבית לשמי. וכל ישראל היו יודעים זה. והיו אומרים מתי ימות דוד ויקום שלמה בנו ויבנה הבית. ואז נוכל לומר עומדות היו רגלינו בשעריך ירושלם. שאז נעלה ונקריב שם קרבנות. ועם כל זה אע״פ שהיו אומרים מתי ימות זקן זה. שמחתי אז ושמחה היתה לי בשביל בני. ממה שהיו אומרים שבני יקום תחתי לגמור המצוה לבנות הבית. ואז היה דוד משורר ימשבה לירושלם ואמר. ירושלם הבנויה כעיר שחברה לה יחדו. שלמדנו עשה הקב״ה ירושלם למטה כדמיון שלמעלה (6) וזה מתוקן כננד זה. שנאמר מכון לשבתך פעלת

איהו זכי נשמתא דיליה סלקא ואתעפרת באתריה. ואי לא. כמה הבילין טריקין אזדמנן לאנגדא ליה לגיהנם. ולאמסרא דדומ"ה דאתמני לממנא של 67.3 ליס – גיהנס. ותליסר אלף רביא ממכן עמיה. וכלהו אודמכן על נפשייהו דמייביא. הא חזי שבעה מדורין אית ביה בגיסנס ושבעה פתחין. ונשמתה דחייבה עהלת. טריקין טהירין וכמה תרעת. ועלייהו כטורי חד ממנא בכל תרעא ותרעא. ונשמתהון דחייביא אתמסרון לאיכון ממכן על ידא דדומ"ה. וכיון דחתמסרן בידייהו סתמין תרעין דאשא דמלהשא. דהא תרעין on. בתר תרעיו דלבו פתיחיו דלבר סתימין. 555 ובכל כלהו 1351 פתיחין, הייביא עד אינון פתחין דלבר. ופגעין נשמתין וכפקין אחרנין דמתעכבין בפתחין דלבר. כד נפק กกวอ קארי בכל פתחא ופתחא ואמר ישובו רשעים כרווא לשאולה 756 . 121 כשמתין דלדיהיא קב״ה כשיר לון דלא יתמסרון בידא דדומ״ה ממכא דגיהנם. הה״ד ישמר את נפשך. ה׳ ישמר לאתך ובואך וגו׳: (א-רלו:) ר"י ישמר לאתך ובואך מעתה ועד עולם. אמר רבי אבא ישמר לאתך תינה. אלא ובואך מאי קא מיירי. דהא מאו דעאל לביתיה לא מסתפי, אלא האי ב״נ דשוי רשימא קדישא לביתיה במלין דשמא עלאה ןבמאי דקבע מווזה לתרעיהן האי אתנטיר מכלא. 70 ב"ל מביתיה. ההוא דמדוריה לתרעא דביתיה כפיק בפתחיה. רשימא קדישא והמי 19'71 175 הוויף ליה ונטיר ליה. וכד ב״כ עייל לביתיה 610 אכריז קמיה אזדהרו ביקרא דדיוקנא דמלכא קדישא. וכל דה בגין ההי רשימה דשמה קדישה דהתרשים בתרעיה. ולא די ליה לב״נ דאתנשר בביתיה אלא דקב״ם נטיר ליה כד עייל וכד נפיק. דכתיב ה׳ ישמר לאתר ובואר מעתה ועד עולם. וכאין אינון ישראל

בהאי עלמא ובעלמא דאתי: (נ-רסו:)

קכב

שמחתי באמרים לי בית ה׳ כלך. אמר רבי שמעין האי קרא אוקמוה דדוד היה עם לביה למבני ביתה. כד"ה (מלנים ה׳ ה) ויהי עם לבב דוד אבי לבנות בית לשם ה׳. ולבתר מאי כתיב. רק אתה לא תבנה הבית כי אם בכך היולא מחלליך הוא יבנה הבית לשמי. וכל ישראל הוו ידעי דא. והוו אמרו אימתי דוד ויקים שלמה בריה ויבנה ביתה. 5101 1771 רגלינו בשעריך ירושלים. כדין ניסק עומדות סיו ונקריב תמן קרבנין. ועם כל דא אע״ג דהוו אמרו ימות סבא דא. כדין שמהתי וחדוה הוה לי אימתי בנין דהוו אמרי דברי יקום .יסס תחותי פקודה למבני ביתה. כדין שרי למגמר 117 ובבת לה ואמר, ירושלם הבנויה כעיר 27200 לה יחדו. דתנן עבד קב״ה ירושלם לתתא כגוונא דלעילא (א) ודא מתתקנא לקבל דא. דכתיב מכון לשבתר

סטלח

זיו הנהר

ככ (ז) דתנן כצ"ל כי בזה מפורש מה השכח ששכח לה. שהוא כי ירושים נקראת הבנוית, באילו בגוית תמיד כראוי אם בית המקרש. יען כי ירושלם שלמעלה עומות הכן לרדת למניה כשירצה הקביה: 10 15

לשון הזהר תהלים קכב לשון קורש ה׳. ירושלם הבנויה.

לנססא

הבנויה.

שתוברו

אםילו

055

62773

ששם עלו

דהה שמה

אליו שבטין

1001

תרי

תתאה. ולא

656

דומין קב״ה

שתברה לה יחדו.

לה לירושלם דלעילה כדקה יחות. ובג״כ

תתאס

דעלמא

דעלמא

ירושלם הכנויה כעיר

שתברה לה יתדו. והא אוקמוה שתברה.

מבעי ליה (ה) אלא דאתחברת אמא בברתא והוו

דעלמת עלאה. (דכתיב) שבטי יה עדות לישראל. לישראל

דייקא (ג) בגין דאיכון קיומא לתתא וסהדותא איכון לעילא.

לכל סערין (ד) הה״ד להודות לשם ה׳ : (ה-קפג :)

וגו׳. אמר רבי יהודה ירושלם הבנויה. דא ירושלם

דלתתא [איהי כגוונא דירושלם דלעילא. הה״ד כעיר

שחברה לה יחדו] מהו שחצרה לה יחדו. בגין דחודווג

דלדי"ק (ה) וכל כתרי מלכא כלילן ביה. הה"ד שהברה

לה יחדו. רבי ילחק אמר ששם עלו שבטים שבטי יה. מאו שבטים. אלין תריסר תחומין דמתפרשן

מההוא אילנא רבא ותקיף (י) דאתחסין לון מסטרא

שבטים שבסי יה עדות לישראל. אלין אינון תריסר

דלתתא. שבטי יה אלין שבטין דלעילא (ח) עדות

לישראל. דא רוא דשמא קדישא עלאה דא דאקרי

עדות. כד"א (תהלים קלכ) ועדותי זו אלמדם: (כ-רכט:)

בה מלכא משית סערין בכל סערי מלכא

דאבא ואמא.. (ג-שמת.) רבי יוסי אמר

שבשיו עלאין לעילא דאינון שבטי יה.

דא עדות לישראל (י) אמר רבי חייא

כתיב שבעים שבעי. אלא ששם עלו שבעים

ותקונא דעלמא

ואוקמוה ואתמר. ששם עלו שבטים. אלין אינון

כלחודוי.

להודות לשם הי. לאודאה שמיה דקבייה

עלו שבטים שבפי יה עדות לישראל

פעלת ה׳. ירושלם הכנויה. שעתיד הקב״ה להוריד את ירושלם שלמצלה כראוי. ולפיכך אמד הבנויה. שחברה לה יחדי. והרי ביארו שחברה. שחוברו היה צריך לומר (נ) אלא שנתחבויה האם עם הבת להיותי ביחד. וזה נתכאר ונדרש. ששם עלו שבטים. אלו הם הקיום של העולם והתיקון של עולם התחתון. ואל תאמר של עולם התחתון בלבר. אלא אפילו של עולם העליון. (שכתוב) שבטי יה ערות לישראל. לישראל רוקא (ג) לפי שהם קיום למטה והם ערות למעלה. והכל להורות לשם הי. להורות שמו של הקב״ה לכל הצרדים (ז) זש״כ להורות לשם ה׳: (א-קפג:)

ירושלם הבנויה כעיר שחברה לה יחרו. ששם

עלו שבטים שבטי יה עדות לישרא? וגו׳. אמר רבי יהודה ירושלם הבנויה. זו ירושלם שלמטה [היא כדמיון ירושלם שלמעלה. זש״כ כעיר שתברה לה יחדין מהו שחברה לה יחדו. לפי שמזרוג עמה המלך מששה צדרים בכל צדרי המלך ע״י מדרגת הצרי״ק (ה) וכל כתרי המלך נכללים בו. זש״כ שחברה לה יחרו. רבי יצחק אמר ששם עלו שבטים שבמי יה. איזה שבטים. אלו שנים עשר גבולים שמתפשטים מן ציץ הגדול והתקיף ההוא (ו) שנחל אותם מצר של החכמת והבינה. (ג-עח.) רבי יוסי אמר ששם עלו שבטים שבטי יה צרות לישראל. אלו הם שנים צשר שבטים העליונים למעלה שהם שבטי יה. שהרי השם יה הוא ערות לישראל (ז) אמר רבי חייא שני פעמים כתוב שבטים שבטי. אלא ששם עלו שבטים אלו השבטים שלמטה. שבטי יה אלו השבטים שלמעלה (ה) ערות לישראל. זה סור של שם העליון הקרוש הזה שנקרא עדות. כמש״כ (תהלים קלב) ועדותי זו אלמרם: (ב-רכט:)

ששום עלו שבטים שבטי יה עדות לישראל וגו׳. רבי זירא ורבי אבא באו לפני רבי יהורה בן פזי. אמרו דו ילמדנו רבנו השבטים בני יעקב מה הם בעולם הבא. אמר להם הקב״ה העלה אותם לישיבה של מצלה. וכל נשמת הצריק שעולה הם מעידים על מעשיה. זש"כ ירושלים הבנויה וגר׳ זו ירושלם שלמעלה. ששם עלו שבטים שבטי יה עדות לישראל. כזי להעיד על כל צריק וצריק מישראל. ולמה. להורות לשם ה׳. להיות כלם מודים ומברכים לשמו. הה"ד ערות לישראל להורות לשם ה׳. וכל אחר ואחר מכיר את שלו ומשתבח ואומר. רבש"ע ראה מה שהנחתי בארץ. וזהו להורות לשם ה׳. והיינו רתנן כל צריק וצריק יש לו מדור לפי כבודו ולפי הראוי לו. מי שבא משבט ראובן שם מדורו עם הצדיקים של שבט ראובן. וכן כל שבט ושבט. ומי שהוא גר מאומות העולם ונתגייר. מדורו במדור של גרים. והשבטים עומדים שם לעדים לכל צדיק וצריק. זש״כ ששם עלו שבטים שבטי יה צרות לישראל להורות לשם ה׳: (ו״ח)

## זיו הזהר

(כ) רצה לוסף שאילו אמר שחוברו. בינוני פעול רבים, היה משמעותו שכל ישראל או אפילו גם אומות העולם התאחרו ונתחכרו אליה. אבל שחברה. בינוני פעול יחירה אין מוכן על מי מוסב. ומפורש שמוסב על האם שהיא הבינה נתחברה עם ברתא שהיא המלכות על ידי התאחרות והתקשרות ירושלם שלמעלה עם ירושלם שלמטה: (ג) פי׳ לישראל שלמעלה דהיינו התפאת שבו י״ב גבולי אלכסון עם י״ב צירופי הוי״ה כנגד י״ב שבטים של ישראל דלמטה: (ז) כונתו לפרש להורות לשם ה׳ דהיינו שמיה דקב״ה לכל סטרין. רצה לומר כי ש״ם רמו על מלכות. ושם הוי״ה הוא התפארת וזהו לכל הצדרים: (ה) פי׳ שהתפארת מזרווג עם המלכות בשש הספירות שלו ע"י ספירת היסור, ומה שאמר וכל כתרי מלכא כרולן ביה. רצה לומר שגם ג' ספירות העליונות חב"ר בלולן בהתפארת, ווהו הפירוש של יחרו. בלומר כהם יחד בהתאחרות גמורה של כל הספירות מן כתר עד מלכות : (ו) היינו י"ב צירופי השם הוי״ה ב״ה המאירים בי״ב גבולי אלכסון של התפארת עין התקיף עין החיים אשר לשם נשפע השפע מן הבינה: (ז) זה מוכן מן הדרש של הראובני השמעוני: (ה) הוינו ו"כ צירופי הוי"ה ב"ה המאירים בי"ב גבולי אלכסון של התפאדת שנשפע להם השפע מן המשים שערי הבינה שהיא רוא דשמא קרישא עלאה. והיא נקראת עדות לישראל. כלומר להתפארת שנקרא ישראל. ומביא ראיה מן הפפוק שאמר דור ועדותי זו אלמדם. שבונתו על אמא תתאה מדת המלכות והעכנה הקדושה שורש דור שבעבור זה אמר ועדותי זו. וכמו כן כאן יעדות לישראל היינו הכינה אמא עלאה שהיא עדות לישראל דלעילא חיינו להתפארת :

> 15 11

פעלת

.6752

**היומת** 

תימא

6351

יה. מאן

235 **קיח** 

קכג

אליך נשאתי את עיני היושבי בשמים. רבי מזקיה פתח ואמר אליך נשאתי את עיני וגר׳. מקרא זה נתבאר ונדרש. אבל בוא וראה כתוב אליך נשאתי את עיני. וכתוב אשא עיני אל ההרים. אלא זה למעלה וזה למטה. אשא עיני אל ההרים זה למעלה. בשביל להמשיך ברכות מלמעלה למטה מאותן הרים עליונים. להמשיך מהם ברכות לכנסת ישראל שמתברכת מהם. אליץ נשאתי את עיני לצפות ולקוות לאותן הברכות היורדות משם למטה. היושבי בשמים. שכל תוקפה וכחה וקיומה הוא בשמי״ם (ה) לפי שכאשר היובל פותח המעינות של כל אותן השערים כלם משפיעים בשמים. וכאשר השמים מקבל כל אותן האורות שיוצאים מן היובל. אז הוא זן ומשקה לה לכנסת ישראל על ידי הצרי״ק האחר (כ) וכיון שזה נתעורר אליה כמה הם העומרים בכל הצררים לקבל שפע ולהתברך משם. כמש״כ (תולים קד) הכפירים שואגים לטרף ולבקש מאל אכלם. ואז היא תתעלה בסודי סודות כראוי לה (ג) ומקבלת מערנים מבעלה כראוי. וכלם הבאים מכל הצרדים עומרים בוררים מבחוץ. כמש״כ (גראשית מה) ויקרא הוציאו כל איש מעלי ולא עמד איש אתו. ולאחר שהיא מקבלת מערנים מבעלה כלם נשפעים אח״כ וניזונים. כמש״כ ישקו כל חיתו שדי ישברו פראים צמאם: (א-רח:)

רבי יהודח פתח ואמר אליך נשאתי את עיני הישבי בשמים. מקרא זה נתבאר. אבל בוא וראה הפית האדם שמכוון בה היא עולה למעלה לעומק העליון (ז) שמשם נמשכות כל הברכות וכל חירות משם יוצא לחזק לכל. וע״כ יתרה יו״ר. לפי שאין האות יו״ר נפרדת ממקום זה לעולם (ס) ולפיכך כתיב הישבי בשמים. דבוקה למעלה בסוד החכמה העליונה, הישבי בשמים. דבוקה למעלה בסוד החכמה העליונה, הישבי בשמים. דבוקה למעלה מעומק של הכל. לוקת הכסא שנקרא שמים. ומזה נשפעות למטה הברכות נשפעות משם מלמעלה מעומק של הכל. לוקח הברכות נשפעות משם מלמעלה מעומק של הכל. לוקח עד שמגיעות להצדי״ק יסוד העולם. ומכאן נתברכים עד שמגיעות לחות וכל אותן המחנות למיניהם. וזה נתבאר: (א-רכים.)

פתח רבי אבא ואמר אליך נשאתי את עיני הישבי בשמים. שיר זה לא נזכר מי אמרו. אלא בכל מקום שהוא, נסתם רוח הקורש אמרו על ישראל כשהם בגלות: הישבי בשמים. היושב היה צריך לומר. מהו

קבג

אליד כשאתי את עיני היושבי בשמים. רבי חזקים פתח ואמר אליך נשמתי את עיני וגו׳. האי קרא ואתמר. אבל תא חזי כתיב אליך נשאתי י. וכתיב אשא עיני אל ההרים. אלא דא אוקמוה עיני. וכתיב אשא עיני אל ההרים. 56 לעילא ודא לתתא. אשא עיני אל ההרים דא לעילא. ברכאן מעילא לתתא לאמשכא -כגיז מאליז הרים עלאין. לאמשכא מנייהו ברכאן לכנסת ישראל דאתברכא מכייהו. כשאתי את עיני למלפי ולחכאה לאינון אליך מתמן לתתא. היושבי בשמים. דכל דכחתיו ברכאן וחילהה וקיומהה היהו בשמי״ם (ה) בגין דכד תוקפהא 6531 כלהו דכל אינון תרעין מבועי חפתת דשמים למיל בשמים. קיימי וכיון איכון 5 כדין איהו רנפהי מיובלא. כהורין זן וחשקי לה לכנסת ישראל על ידא דלדי"ק חד (ג) וכיון דדא אתער לגבה כמה אינון דקיימין בכל סטרין לאתשהאה (תהלים קד) כד"ה מתמן. ולאתברכא הכפירים מאל אכלם. וכדין איהי סלקא לטרף ולבקש שואנים ברוא דרוין כדהא חזי לה (ג) ומקבלא עדונין מבעלה כדקא יאות. וכלהו דקיימי בכל סערין קייתי בלחודייהו. כד״א (נראשית מה) ויקרא הוליאו כל איש מעלי ולא עמד אים אתו. ולבתר דאיהי מהבלא עדוניו מבעלה כלהו אתשקיין לבתר ואתונו. כד"א ישקו כל חיתו שדי ישברו פראים למאם : (א-רה :)

רבי יהודה פתח ואמר אליך נשאתי את עיני בשמים. האי קרא אוקמוה. אבל תא חזי הישבי 60135 >"37 לטומהא בה איהי לעילא דאכוון (7) עלאה וכל חירו נגדי כל ברכאן דמתמן כפקי לקיימה כלה. וע״ד יתיר יו״ד. בגין דלה מתמן פסיק יו״ד ימאתר דא לעלמין (ה) ובג״ד כתיב בשמים. אהיד לעילא ברוא דחכמתא עלאה. היושבי לתתה דיתיב על כרסיה דהבהן. ויהיב על ולמיד כרסיא דאקרי שמים, ובג״כ הישבי בשמים כתיב (ו) ומהכא ברכאן כגדין מעילא מעומקא דכלא. 72 כטיל 115 אתר דאקרי שמים. ומהאי נגדין לתתא ່າກົວ דמטו ללדיק"א קיימא דעלמא. ומהכא מתברכיו עד איכון חייליו 351 55 איכון משריין לוכייהו. והא חוקמוה : (א-רכט.)

פתח רבי אבא ואמר אליך נשאתי את עיני הישבי בשמים. שיר דא לא כתיב מאן אמרו. אלא בכל אתר דאיהו סתים רוח הקודש אמרו עלייהו דישראל בגלותא. הישבי בשמים. היושב מבעי ליה, מהו

זיו הוהר

קכנ (1) זו הכינה עולם הכריאה שנקראת יובל. וכקום הראשון שהכינה בשפעת השפע הוא כשמים היינו חתפארת עולם היצירה:
 (3) משפיע! למלכות ע"י יסור צדיק: (נ) זה סור ההודוגות עם התפארת: (7) עומקא עלאה זו הבינה. כאן מגלה לנו עיקר
 (5) משפיע! למלכות ע"י יסור צדיק: (נ) זה סור ההודוגות עם התפארת: (7) עומקא עלאה זו הבינה. כאן מגלה לנו עיקר
 (5) משפיע! למלכות ע"י יסור צדיק: (נ) זה סור ההודוגות עם התפארת: (7) עומקא עלאה זו הבינה. כאן מגלה לנו עיקר
 (5) משפיע! למלכות ע"י יסור צדיק: (נ) זה סור ההודוגות עם התפארת: (7) עומקא עלאה זו הבינה. כאן מגלה לנו עיקר
 (5) משפיע! למלכות ותפארת לכד שזהו יחידא תתאה. אלא שנצרך לכוון גם ליחידא עלאה של הכמה וכינה.
 שהבינה שמקבלת שפע עליון מן החכמה עולם האצילות הכא מן הא"ם כ"ה תשפיע אל תפארת ומלכות וממנה ער למטה. וזהו הכוד
 של א"יך נשאחי את עיני השבי כשמים: (6) אות יודר תמיר תימו על החכמה, וזהו שאמר דלא מסיק התכמה מן הבינה אלא מס
 את חיין דלא מתפרשין. ולפיבן כתוב הישבי כשמים ביודיד יתרה. כי הבינה דכוקה בחכמה למעלה ונם יושבת על כסא האבות
 תרין רעין דלא מתפרשין. ולפיבן כתוב הישבי כשמים ביודיד יתרה. כי הבינה דכוקה בחכמה למעלה ונם יושבת על כסא האבות
 היינו של המפורת חסד גבורה תפארת בפרטיות. ויושבת על בסא השמים היינו ע"ג התפארת ומתפדטת כון שכינה אלא מס
 ביונה יודי הישבי נשמים ביודיד יתרה. כי הבינה דכוקה בחכמה למעלה ונם יושבת על כסא האבות
 היינו ש"ג התפארת ומתפדטת כון שתבינה משפעת השפע אל תוביות התפארת ומתפדטת כו שפע התכמה:
 בשמים ולא ע'. השמים כיון שתבינה משפעת השפע אל תוביות התפארת ומתפדטת כו שפע התכמה:
 בשמי ולא ע'.

מהו הישבי. אלא אוקימנא מאן דבעי לללאה ללותיה קמי מלכא קדישא. למבעי מעמיקהא בעי דכלא לארקא ברכאו לתתא (י) כווה דכתיב שיר המעלות ממעמקים .75 קרחתיך 1001 יתיר 7"1" עמיקתא דכלא היא (ה) ובהאי למבעי בעותיה בעי לארקא לההוא ברכאן לתר דאקרי לאתוכא שמים וע״ד .655 מניה הישבי בשמים. בשמי״ם ממש (ט) דכד איכון ברכאן כגידו ואתמשכו מההוא אתר עומקא דכלא ואתישבן באתר דאקרי שמים. כדין ברכתן משתכחי בעלאי ותתאי. עבדים אל יד אדוליהם. מהו כעיני עבדים. כעיני אליו איכון רברבי עמין דלא ากย אתונו אלא משיורא נופא דאילנא דישראל מתדבקי ביה. וכד ישראל ברכאן כטליו מההוא לתר כלהו מתברכו כעילי מישראל. שפחה אל יד גבירתה. דא היא שפחה דאוקימנא דקטיל קב״ה חילא דילה במלרים, 700 הילא דידה אלא כד אתכגיד מתמלית לית דהאי ארץ ישראל. וארץ ישראל גברתה אקרי. ועל האי כתיב (משלי ל) תחת שלש רגוה ארץ. מאן ארץ. דא ארץ ישראל כמה דאתמר. תחת עבד כי ימלך. אלין אילון עבדים דקאמרן כד אתיהיב שלטנותא לחד מנייהן ודא הוא דכתיב אשר הולאתיך מארץ מלרים מכית עבדים. ושפחה כי תירש גבירתה. דה היה 0005 דקחמרן: (ג-רסה:)

קבד

כאס ה׳ וגו׳. כי אתך אני כאס ה׳ להושיעך כי אעשה

כלה בכל הגוים וגו׳ אך אתך לא אעשה כלה. האי קרא

בהדי בנהא עמא קדישא. משה בשניגא דבעא רחמין עלייהו

דישראל מאי כתיב (כמדכר א) ואם ככה את עושה לי

דאתאחד בהו תתעבר מניה. אי הכי א״ת עושה לי (ד) דהא

ד עקרא דשמא דא אתעקר. וע״ד אמר יהושע

ואתערו ביה. את״ה

כא הרוג. ואוקמוה. אבל

מטלמא

עזרנו

חתמר

דלכוו

הכגני

דרגא

פרישו

ישתליו

70

ישרחל

בשם י"י עשה שמים וארץ. פתח רבי אלטור

ואמר (ירמיה ל) ואתה אל תירא עבדי יעקב

הברית (א) דא איהי דרגא דאולא בגלותא

ממך (כ) ד דילה אתאחד בהו בישראל (ג) ואי

50

דיהבית לי אקרי את״ה. בגין דלית לה

איהו.

הכי אמר משה

דשמה

יהושע

כות

Ď7

rAn

מהו הישבי. אלא זה ביארנו מי שרוצה להתפלל תפלתו לפני המלך הקדוש. צריך לבקש ולכוון להמשיך ברכות מעומק הכל עד למטה (ו) כמו שכתוב שיר המעלות ממעמקים קראתיך ה׳. וזאת היו״ד היתרה מרמזת על עומק הכל (מ) ובזה צריך המתפלל לבקש ולכוון בתפלתו לפעול השפעת ברכות למקום ההוא שנקרא שמים שיהיו כלם ניזונים ממנו. וע״כ כתוב הישבי בשמים. בשמי״ם ממש (ט) שכאשר אותן הברכות נשפצות ונמשכות מהמקום ההוא עומק הכל ונתישבות בהמקום שנקרא שמים. אז נמצאות הברכות בעליונים ובתחתונים. כעיני עבדים אל יר אדוניהם. מהו כעיני עבדים. אלו הם שאר השרים של העמים שאינם ניזונים אלא משיורי ענפי העץ שישראל נרבקים בו. וכאשר ישראל מקבלים ברכות מן המקום ההוא מתברכים כלם מן ישראל. כעיני שפחה אל יד גבירתה. זו היא השפחה שביארנו שהרג הקב״ה להכח שלה במצרים. שהרי אין הכח שלה אלא כאשר נמשך לה מן התמצית של ארץ ישראל. וארץ ישראל גבירתה נקראת. ועל זה כתיב (משלי ל) תחת שלש רגזה ארץ, איזו ארץ, זו ארץ ישראל כמו שנתבאר. תחת עבד כי ימלך. אלו הם העבדים שאמרנו כאשר ניתנה ממשלה לאחר מהם. וזהו שכתוב אשר הוצאתיך מארץ מצרים מבית עברים. ושפחה כי תירש גבירתה. זו היא השפחה שאמרנו: (ג-רטה:)

לשון קודש

קבר

עורנן בשם י״י עשה שמים וארץ. פתח רבי אלעזר ואמר (ירמיה ל) ואתה אל תירא עבדי יעקב נאם ה׳ וגר. כי אתך אני נאם ה׳ להושיעך כי אעשה כלה בכל הגוים וגר אך אתך לא אעשה כלה מקרא זה נדרש והעירו בו. את״ה מה הוא. זה סוד של ארון הברית (ה) וזו היא המדרגה ההולכת בגלות עם בניה עם הקדוש. משה בשעה שביקש רחמים על ישראל מה כתוב (במדבר יא) ואם ככה את עושה לי הרגני נא הרוג. וזה נתבאר. אב? כך אמר משה מדרגה האחת שנתת לי נקראת את״ה. לפי שאין לה הפרשה ממך (נ) ד, שלה נאחזת בהם בישראל (ג) ואם יכרתו ישראל מן העולם הרי ד של השם הזה שנאחזת בהם תבטל ממנו. ואם כן א״ת עושה לי (ז) שהרי אות ד עיקר של השם תזה תעקר. וע״ז אמר יהושע

יהושע

## זיו הנתר

(ז) עמיקתא רכלא הזא יותר גבוה מן עומקא עלאה, והיינו לכוון להמשיך שפע מן חכמה ובינה יהירא עלאה. והם נקראים מעמקים. ב' עוסקים. עוסק חכסה ועוסק בינה : (ח) זו החכסה המשפיע אל הבינה. כי אות יריך תרמו תמיד על החכמה : (ט) היינו כניל בתוך השמים ולא על השמים:

כבד (6) היינו מדת המלכות והשכינה הקדושה השוכנת עם ישראל תמיד אפילו בתוך מומאותם וגם כגלותם: (כ) תיבה א״ת רמו על מדת המלכות ואות 🗖 נוספת שהיא ד האחרונה מן השם הוייה ביה. להורות שהמלכות נקשרת תמיד עם התפארת ויגאר הספירות העליונות. כי השם הוייה ב״ה כולל הכל: (ג) זו השכינה הקרושה ששורשה אות דו האחרונה כו השם הוי״ה ב״ה ומן תיבת את״ה. והייגו מלכות שבמלכות מרוגה האחרונה שעל זה נאמר והנה אופן אחד בארץ כירוע: (ז) כי בשיחפר אות ה מן את״ה ישא" א"ת. וגם השם הוי"ה ב"ת לא יהיה שלם: 13

15

237 0'7

לשון הווהר

(יהישע ז) וישמעו הכנעני וגרי והכריתו את שמנו מן הארץ ומה תעשה לשמך הגדול. שהרי בוראי שם הזה הוא העיקר והיסוד של הכל (ה) את״ה הוא הוי״ה. ומשה אע״פ שהקב״ה לא אמר לו כך (ו) ידע שזה בזה תולה וההטא יגרום כך. זש״כ ואת״ה אל תידא עבדי יעקב וגוי. שהרי הכל אחד (ו) כי אתך אני עבדי יעקב וגוי. שהרי הכל אחד (ו) כי אתך אני וגו׳. זה נתבאר כי אתי אתה לא כתוב. אלא כי אתך אני. ובעבור זה כי אעשה כלה בכל הגוים וגו׳ אך אתך לא אעשה כלה : (נ-קנט.)

קכה

ישיד המעלות הבטחים בה׳ כהר ציון לא ימוט לעולם ישב. פתח רבי שמעון ואמר. שיר המעלות הבטחים בה׳ וגו׳. מקרא זה נתבאר. אבל שיר המעלות. המזמור שאומרים אותן מדרגות קדושים עליונים מצד גבורות העליונות. והם כדמיון הלוים למזה. ואותן המעלות הן מדרגות על מדרגות. ועובדים בסוד של המשים שנה. וזה הוא שיר המעלות. הבטחים בה׳ כהר ציון. אלו הם הצדיקים שהם מובטחים בו במעשים טובים שלהם. כמש״כ (מש״י כח) וצדיקים ככפיר יבטח. ואם תשאל הלא הצדיקים אין בוטחים במעשיהם כלל. ותמיד יראים כאברהם שנאמר בו (בראשית יב) ויהי כאשר הקריב לבא מצרימה וגו׳. כיצחק שנאמר בו (שם כו) כי ירא לאמר אשתי. כיעקב שנאמר בו (שם לב) ויירא יעקב מאד ויצר לו. ואם אלה לא היו בטוחים במעשיהם כל שכן שאר צדיקי עולם. ואתה אומר וצדיקים ככפיר יבטח. אלא ודאי ככפיר כתיב. שהרי מכל אותן שמות החיות לא זכר אלא כפיר. ולא כתוב לא אריה ולא שחל ולא שחץ. אלא כפיר שהוא חלש מכלן ואינו בוטח בכחו אע״פ שהוא תקיף. כך הצדיקים אין בוטחים במעשיהם עכשו אלא ככפיר. ואע״פ שיודעים שחזק הכח של מעשיהם אין בוטחים בהם אלא ככפיר ולא יותר. ולפיכך הבוטחים בה׳ כהר ציון לא ימוט וגו׳. לא ככפיר ולא כאריה ולא כשאר שמות החיות. אלא כהר ציון. וזה נתבאר מה הר ציון הוא חזק ולא ימוט לעולם. אף כך לעתיד לבוא יהיו כהר ציון. ולא כמו עכשו שאין בוטחים אלא ככפיר שמתירא ואינו בוטח בכחו: (ב-קמג.)

(יהובע ז) וישמעו הכנעני ונו׳ והכריתו את שמנו מו הארץ ומה חעשה לשמך הגדול. דהא กิทย ודמי דכלא (ה) את"ה דא עקרא ויסודא הוא היי״ה. ומשה אע"ג דקב"ה לא אמר ליה הכי (י) ידע דהא בהא חליא וחובה סה״ד ואת״ה אל תירא גריס. וגו׳. דהא כלא הד (י) כי אתר אני עבדי יעהב וגו׳. הא אוקימנא כי אתי אתה לא כתיב. אלא כי אהר אני. ובגין דא כי אעשה כלה בכל הגוים וגו׳ 75 אתך לא אעשה כלה: (ו-קיט.)

קכה ׳

המעלות הבטחים בהי כהר ליון לא ימום לעולם ישב. פתח רבי שמעון ואמר. שיר המעלות הבטחים בה׳ וגו׳. האי קרא אוקמוה. אבל שיר המעלות. דקאמרי איכון דרגין תושבתתא קרישין עלאין מסשרא דגבורן עלאין. ואינון כגוונא דלואי לתתא. ואיכון דרגין על דרגין. מעלות ופלמיז ברוא דחמשין שנין. והאי איהו שיר המעלות. הבפחים בה׳ כהר ציון. דא אינון לדיקיא דאינון מתרחלן ביה ולדיהים (משלי כח) 6"75 דילהון. בעובדין ככפיר יבטח. ואי תימא הא לדיקיא לא מתרהלו בעובדיהון כלל. וחדיר דחלין כאברהם דכתיב ביס (כראבית יל) ויהי כאשר הקריב לבא מלרימה וגו׳. כילחק דכחיב ביה (שם כו) כי ירא לאמר אשחי. כיעקב דכתיב ביה (בס לב) ויירא יעקב מאד וילר לו. הכי לא אתרחילו בעובדיהון כל 161 שאר שכן לדיקי עלמא. ואת אמרת ולדיקים ככסיר יבסה. אלא ככפיר כתיב. דהא מכל אינון שמחן לא ודאי אלא כפיר. ולא כחיב לא אריה ולא שחל ולא כתיב שחן. אלא כפיר דאיהו חלשא מכלהו ולא אתרחיך בחיליה אע"ג דאיהו תקיף. כך לדיקיא לא אתרחילן בעובדיהון אלא ככפיר. ואע״ג דידעין דתקיף השתת סילא אתרחלן אלא ככפיר ולא יתיר. 65 דעובדיהון ובגיני כך הבושחים בה׳ כהר ליון לא ימום וגו׳. לא ולא כארים ולאו ככלהו שמהן. אלא כהר ואוקמום מה הר ליון איהו חקיף ולא ימוט ככפיר <u>کُنیز.</u> חדיר. אוף הכי בההוא זמנא להוו כחר ליון. ולא כהשתא דדמיל ככפיר 636 אתרחילו 637 631 התרחיך בחיליה : (ג-קמנ.)

סיר

שיר

זיו הזהר

(ה) אושר שכן היה גם שענת ומדיצת יהושע. שאם ח״ו ישראל יעברו מן העודם מח תעשה לשסך הגדול. היינו השם הוי״ה ב״ה שהוא כודא העיקר וימוד הכי. ווהו שאושר את״ה הוא הוי״ה. כלום״ אם את״ה בשלימות עם האות ד, הוא הוי״ה ב״ה שהוא כודא העיקר וימוד הכי. ווהו שאושר את״ה הוא הוי״ה. כלום״ אם את״ה בשלימות עם האות ד, הוא הוי״ה בשלימות. אבל בודא העיקר וימוד הכי. ווהו שאושר את״ה הוא הוי״ה. כלום״ אם את״ה בשלימות עם האות ד, הוא הוי״ה בשלימות. אבל הדא העיקר וימוד הכי. ווהו שאושר את״ה הוא הוי״ה. כלום״ אם את״ה בשלימות עם האות ד, הוא הוי״ה בשלימות. אבל אם את״ה בשלימות עם האות ד, הוא הוי״ה בשלימות. אבל אם אות״ה בשלימות אלא בהסרון האות ד, גם ושז הוי״ה אינו בשלימות: (ו) פו׳ אע״ם שהקב״ה לא אמר למשה שע״י אכילת הכישר סיבות כשה מעיז אנילת יוכר כל עם ישראל השבינה תפרד מהם. מ״ם ביו שז הוי״ה אינו בשלימות יוו (ו) פו׳ אע״ם שהקב״ה לא אמר למשה שע״י אכילת שבא שע״י אכילת יוכר כל עם ישראל הושבינה תפרד מהם. מ״ם ביו שז הוי״ה ביו (ו) פו׳ אע״ם שהקב״ה לא אמר למשה שע״י אכילת שבאם היבת כל עם הראל להבין שאין להם לירא מכלון ח״ו. דהא שבאמת היה צריך לומר אלת אליד ואהה. לרמו כי מן תיכת את״ה על ישראל להבין שאין להם לירא מכלון ח״ו. דהא שבאמת היה צריך לומר ועתה אל תירא ואמר ואחה. לרמו עיית את״ה על ישראל להבין שאין להם לירא מכלון ח״ו. דהא שבאמת היה צריך לומר אלת היא אנ״ב ה האת״ה על ישראל להבין שאין להם לירא מכלון ח״ו. דהא שלא שבאמת היה צריך לומר ועם היו דה ב״ה אות ה לאמ״ם שאין אתם אתי כראי. וביוו שאושר כי אתך אני תמור בל שהוא אע״ם שאין אתם אתי כראי. וביוו שאומר בי אתך אני תומו בל שהוא אע״ם שאין אתם אתי כראוי. וביווע שאול ני אתים לוגני הומעות הלי האת פני גו׳ הוא משגום בי אתך אני תמות הובים שהוא אע״ם שאין אתם בראוי. וביווע שאמילו על הומן של ואני בשם רוי״ה ל נגלי. רצה לומר הום הגדול השם הוי״ה ב״ח שלא תחמר ד, האחרונה הוא עוזר לנו לאותנו עונוי היוית נצחיי: גולית הלוויית ל גנלי. רצה לומר שביבוו שמו הגדול השם הוי״ה ב״ח שלא תחמר ד, האחרונה הוא עוזר לנו לותנו בשם גויית לווית לוויית לווי

קכו

לשון קודש

המעלות בשוב ה׳ את שיבת ציון היינו כחלמים. אמר רבי יוסי בשוב ה׳ את ש׳בת ציון. זה בגלות בבל נאמר. שלא נמצאו יותר בגלות אלא שבעים שנה. שכתוב (ירמי כט) כי לפי מלאת לבבל שבעים שנה אפקר אתכם, וכתוב היינו כחולמים. מהו כחולמים. אלא הרי זה העירו החברים שיש שבעים שנה בחלום. ובוא וראה כתוב (ויקרא ה) כי שבעת ימים ימלא את ידכם. איזו שבעת ימים (ה) על זה אמרו שהמקום העליון ההוא שהוא הכולל של כל ששת האחרות נקרא שבע ונקרא תשובה (כ) ולמרנו מי שיושב בתענית בשבת קורעין לו גזר דינו של שנה. ושבעים שנה הן שבעה פנים של שבעים המלך (ג) שאפילו כלם נמצאים עליו לרע. מ״מ כל אותו גזר רין נקרע. מה הטעם. לפי שנאחז בו באותו היום שהוא הכולל של כלם שנקרא שבע ונקרא תשובה (ז) לפיכך בכלם נאחז כיון שחזר בתשובה ונקרע הגזר דין. וע״כ ודאי שבעים שנה יש בחקום (ה) : (ג-פט.)

הלוך ילך ובכה נשא משך הזרע בא יבא ברנה נשא אלמתיו, אור ררי שמעוי בא יבא ברנה

נשא אלמתיו. אמר רבי שמעון בוא וראה בזמן שישראל זכאים. כסא כבוד העליון נתעלה למעלה מעלה בכמה שמחות באהבה רבה. והעולמות מתחברים בשמחה, וכלם מתברכים מעומק הנחל. וכל העולמות נשפעים ונתברכים ונתקדשים בכמה ברכות בכמה קדושות. והקב״ה משמח עמהם בשמחה שלימה. ובזמן שישראל אינם זכאים הכל הוא להיפוך. ועם כל זה אהבת הקב״ה לא נמנעת מהם. והכסא כבוד שלו יושבת עליהם כאם על בנים. ולא נמנעת מלתבוע עליהם רחמים. ובזה הקול היא עולה למעלה. לפי שרצונו של הקב״ה הוא מי שמלמד זכות על בניו. מניין ממשה. שנתעלה במעלה על שלמד זכות על ישראל. זש״כ (שמות לד) ומשה לא ידע כי קרן עור פניו. מתי נתעלה בכבוד הזה. כאשר חטאו ישראל ולמד עליהם זכות. כדמיון זה כתוב הלוך ילך ובכה. זה סוד של כסא הכבור כביכול בוכה על עונות ישראל. ןמלמדת זכות על בניה ותובעת עליהם רחמיםן מהו נושא משך הזרע. שהיא מקבלת משיכת הזרע של קדושה העליונה לעשות פירות ותנובה בעולם הזה. וכשהיא עולה בקול הרחמים בשביל ישראל. אע״פ שאינם זכאים. מ״מ הקב״ה ממלא לה ומשקה לה מהשקת נחל העמוק ונשתלמת מכל הצרדים. ואז בא יבא ברנה מתוך אותה השלימות והברכות והקרושות שגשתלמה. בתחלה הלך ילך ובכה על עונותיהם

קכו

ה׳ את שיבת ליון המעלות בשוב שיר סייכו כחלמים. אמר רבי יוסי בשוב ה׳ את שיבת .n15 דא בגלות בבל אתמר. דלא אשתכחו יתיר בגלותא 656 שבעין שנין. דכתיב (ירמיה כט) כי לפי מלאת לבבל שבעים שנה אפקר אתכם. וכתיב היינו כחולמים. כחולמים. מהו אתערו הבריא דאיכא - 60-636 שבעין שנין בחלמה. ותה חזי כתיב (ויקרה ח) כי ימים ימלא את ידכם. מאן שבעת ימים (א) הא שבעת אתר עלאה דהוא דההוא אתמר 557 6555 שיתא אחרנין אקרי שבע ואקרי תשובה (י) ותנינן מאן דיתיב בתעניתא בשבתא הורעין לו גזר דינו של איכון ושבעין 375 שבעיס שבע אנפי שכין מלכא (ג) דאפילו כלהו אשתכחו עליה לביש. כל האי גור דינה התקרע. מהי טעמה. בגין דההיד 5,2 בכללא דכלהו דאקרי בהסוא יומא ואקרי שבע תשובה (ד) בנין כך בכלהו אחיד ואהדר בתשובה וע"ד ודאי שבעין שנין איכא ואתקרע גור דיכא.

בחלמה (ה): (ג-פט.) ילך כשה משך הזרע בה יבה ברנה ובכה כשא אלמתיו. אמר רבי שמעון תא חוי בשעתא דישראל זכאין. כורסיא יהרא דלעילא אסתליה לעילא לעילה בכמה חדוון בכמה רחימו. ומתחברן עלמין בחדוות. וכלהו אתברכן מעמיקה דנחלה. ועלמין כלהו אתשקיין ואתברכן ואתקדשן בכמה ברכאן בכמה חדי עמהון בחדוה בשלימו. ובשעתא וקב״ה קדושין. דישראל לאו אינון זכאין כלא איהו בהפוכא. ועם כל דא רחימו דקב"ה לא אתמכע מנייהו. וכורסיא דיליה יתבא עלייהו כאמא על בנין. ולא אתמנעת מלמתבע עלייהו רחמי. ובהאי קלא סלקא לעילא. בנין דיליה מאן דאוליף סליגוריא דרעותא בכוי. על מכלן ממשה. דאסתלה בסליהו על דאוליף זכו עלייהו דישראל. הה״ך (שמות לד) ומשה לא ידע כי קרן עור פניו. אימתי אסתליק ביקרא דא. כד חאבו ישראל ואוליף עלייהו זכו. כגוונא דא כתיב הלוך ילך ובכה. דא רוא דכורסיא דיקרא כביכול בכי על חוביהון דישראל. [אוליפת סניגוריא על בניה ותובעת עלייהו רחמי] מהו נושא משך הורע. דאיהי נטלא משיכו לזלע עלאה קודשא למעבד ואביו פירין עלמא. וכד אסתלקא בקלא בהאי דרחמי בגין ישראל. אע"ג דלאו אינון זכאין. עם כל דא קב״ה אמלי לה ואשקי לה משקיו דנהלא עמיקא ואשתלימת מכל סטרין. וכדין בא יבא ברנה מנו דההוא שלימו וברכאן וקדושין דאשתלימת. בקדמיתא הלך ילך ובכה על

**חוביהו**ן

## ויו הוהר

קרן (ה) פי׳ שהי׳ צריך לומר כי בשבעה ימים. אבל לשון זה משמע שהשבעת ימים הוא ימלא: (כ) זה עולם הבינה. וו״ל בי הבשבעת ימי המלואים יאיר עליכם אור הבינה שהיא האם הכוללת ששת הספיוות שתחתיה מן חסר ער מלכות. ובעבור זה נקראת הבינה בשם שבע. וגם נקראת השובה כי הבעל תשובה מגע שמה וממנה בא לו מליחת עון: (ג) הן ז׳ הספירות של ז׳ ימי הבעין: (ז) בי מסתמא היושב בתענית הוא בעל תשובה. ומן הבינה תבא אליו מליחת עון והגור דין נקרע: (ה) פי׳ שלפעמים מוריעים לאיש הלום רע מגורת השבעים שנה שהן ז׳ הספירות ובל את בלורת מעשר הרי שבעים שנה. בי שלפינה. הביריה.

לשון קודש

עונותיהם של ישראל. וכשחוזרת בא יבא ברנה נשא אלמותיו: (י״ה)

קכז שיך המעלות לשלמה אם י״י לא יבנה בית שוא

עמלו בוניו בו וגו׳. פתח רבי אלעזר ואמר

ברנה נשח 631 וכד תב בה הוביהון דישראל. אלמותיו: (ו"ח)

## קכז

שיר המעלות לשלמה אם ידי לא יבנה בית שוא עמלו בוכיו בו וגו׳. פתח רבי אלעור ואמר המעלות לשלמה. דוד מלכא אמר שיר תושבהתה דה שלמה מלכא כגיו 606 72 בריה. 100 לגביה ואמר ליה על שלמה דאיהו יבני בי מקדשה. ולבתר דוד מלכא אחזי לשלמה בריה דיוהנא דבי מקדשא. כיון דחמה דוד דיוקנה דבי מקדשה וכל תקונוי המר שירתה על שלמה בריה הם הי לה יבנה בית וגוי: ד"ח שיר המעלות לשלמה. למלכא דשלמא דיליה, והאי שירתה היהי שירתה ותושבהתה על כל שהר שירתה. ושירתה דא סלהא על כלהו. אם ה׳ לא יבנה בית, דחמא דוד מלכא כל איכון שבעא עמודין דהאי בית קאים עלייהו (ה) דהיכון קיימי שורין שורין למבני 160 בית. ולעילה מכלהו היימה מחריה דביתה. דחויל על גבייהו ויהיב לוו הילא ותוקפא לכל חד וחר כדקא יאות. וע"ד אמר דוד אי האי מלכא דשלמא כלא דיליה דאיהו מאריה דביתא לא בני להאי ביתא. שוא עמלו בוניו בו. ביתה, הם למבני האי דקיימין קיימין איכון ה׳ לא ישמר עיר. דא מלכא דשלמא כלא דיליה. שוא שקד שומר. דא איהו הד קיימא דעלמא אתתקן 700 ומכו. לדי״ק עליה. 55 נמל איסו להאי עיר (ג) משכנא דעבד משה הוה יהושע האים תדיר לית כטירו דיליה בר ונטר ליה. דהא 515 דאקרי נער. דכתיב (במוח לג) ויהושע בן כון נער לא ימיש מתוך האהל. לבתר האי משכנא לא הוה נסיר אחרא, דכתיב (שמואל א׳ ג) והנער אלא בגין כער בגין דלית כפירי דמשכנה אלה משרת. שמואל בכער. [אבל בי מקדשא לאו הכי. דלאו נסירו דיליה אלא בקב״ה. הה״ד אם ה׳ לא ישמר עיר שוא שקד שומר] ומאן איהו שומר. דא ההוא דנטר משכנא דאקרי אוף הכי נער מטשרו"ן: (ג-קסד.)

תו פתח ואיור שיר המעלות לשלמה. האי קרא אמר בשעתא דהוה בני בי מקדשא. מלכא שלמה 721 דעובדה התתהנת סוס חמי שארי למבני בידייהו והוה כדין שארי ואמר מתכני מגרוויה. אם ה׳ לא יבנה בית וגו׳. היינו רוא דכתיב בראשית ברא אלהים וגו׳ (י) דהא קב״ה ברא ואתקין להאי עלמא בכל מאי דאלמריך דאיהו בית. שוא עמלו בומו

13

## זיו הוהר

כן (ה) האי כית זו מדת המזכות. שבעא עמורין הן ז' הספירות אשר מן בינה עד המזכות. מאריה דביתא זו הכינה מדך שכל השלום שלו: (ג) זו ספירת היסוד שנקרא שומר למלכות שלא יגולו וינקו אדרם את השמע. וזה הוא המלאך הגדול משטרו"ן שעליו נאמר כי שמי כקרבו. כי ממשרו"ן כני׳ השם שד"י. והוא השם של ספיות היסוד כידוע. וזה המלאך הגדול נקרא גם כשם נער. והוא היה המשמש כמדרגת ימוד כהמשכן שלמעלה. ולממה כהמשכן היו יהושע ושמואל שנקיאו ג׳כ כשם נער כי הם היו בכתינת מרככה להמלאך ממ"מ. אכל כבית המקדש מררגז איסוד בעצמו היח השומר להעיר שהיא המלכות. ובזה יוכן מעמ זה המאמר. ויש הרכה להאריך כזה כמובא בספרי קבלוו: (ג) מביא ראיה מזה הפסוק שהשם של יכנה הבית זו הבינה: 15

16

העולם בכל מה שנצרך להיות בית, שוא עמלו בוניו בו

המעלות לשלמה. דוד המלך אמר מזמור זה שיר בשביל שלמה המלך בנו. כאשר בא נתן הנביא אליו ואמר לו על שלמה שהוא יבנה בית המקרש. ואח״כ הראה דוד המלך לשלמה בנו צורת בית המקדש. וכאשר ראה דוד צורת בית המקדש וכל תקוניו אמר שירה על שלמה בנו אם ה׳ לא יבנה בית וגו׳: ד"א שיר המעלות לשלמה. למלך שהשלום שלו. וזאת השירה היא שירה וזמרה על כל שאר השירות. ושירה זו עולה על כלנה. אם ה׳ לא יבנה בית. שראה דור המלך כל אותן שבעה צמודים שזה הבית צומר עליהם . (ה) שהם עומדים שורות שורות לבנות זה הבית. ולמעלה מכלם עומד אדון הבית. שהולך על גביהם ונותן להם כח וגבורה לכל אחר ואחר כראוי. וע"ו אמר דוד אם זה המלך שכל השלום שלו שהוא אדון הבית לא יבנה בית הזה. שוא עמלו בוניו בו. הם אותן העמורים שעומדים לבנות זה הבית. אם ה׳ לא ישמר ציר. זה המלך שכל השלום שלו. שוא שקד שומר. זה הוא עמוד האחד שהעולם נתמך עליו. ואיזהו. זה הצדי״ק שהרי הוא שומר לה לציר

הזאת (כ) משכן שעשה משה היה יהושע עומר שם

תמיד ושמרו, שהרי אין שמירתו אלא בו שהוא

נקרא נער. ככתוב (שמות לג) ויהושע בן נון נער לא

ימיש מתוך האהל. ואח״כ זה המשכן לא היה נשמר אלא בשביל נער אחר. שכתוב (שמואל א׳ ג) והנער

שמואל משרת. לפי שאין שמירת המשכן אלא

בנער. [אבל בית המקרש לא כן. שאין שמירה שלו אלא בהקב״ה, זש״כ אם ה׳ לא ישמר עיר שוא

שקד שומרן ומי הוא השומר. זה אותו ששמר להמשכן

זה שלמה המלך אמר בשעה שהיה בונה בית המקדש.

וכאשר התחיל לבנות היה רואה שהמלאכה מתתקנת

בידיהם והוא נבנה מעצמו. אז התחיל לשורר ואמר

אם ה׳ לא יבנה בית וגו׳. זהו הסוד שנאמר בראשית

כרא אלהים וגו׳ (ג) שהרי הקב״ה ברא והתקין לזה

עיד פתח ואמר שיר המעלות לשלמה. מקרא

שנקרא גם כן נער מטטרו״ן: (ב-קסד.)

כגו האי בית (ד) לאתהנא ליה בכל מאי דאלטריך. ואט"ג

דכלהו קא אתיין לאתקנא למעבד תקוניה. אבל ודאי אם

ס׳ דאיסו רוא דעלמא עלאס לא אתקין ועביד ביתא כדקא יאות. איכון בוכין למגכא איכון. אלא [דא עיקרא] מאי דאיסו עביד ואתקין. אם ס׳ לא ישמר

עיל. כמה דכתיב (דכרים א) תמיד עיכי הי אלהיך בה

אבן שלמה מסע כבנה ומקבות והגרזן כל כלי ברזל

לא נשמע בבית בהבנותו. והבית בהבנותו. וכי לא

הוה בני ליה שלמה וכלהו אומנין דהוו תמן. מהו

בהבנותו.) אלא כך הוא כמה דכתיב (שמות נה) מקשה

תעשה המנורה. אם היא מקשה מקו תעשה. אלא

בה מאי דלא ידעו מקדמת דנא. מאי סעמא. בגין

דברכתא דקב"ה שריא על ידייהו. וע"ד כתיב בהבנותו.

איהו אתבני מגרמיה. דהוא אוליף אולפן לאומנין האיך

למעבד. ולא אסתלק מעינייהו רשימו דהאי עבידתא

ביתא. אבן שלמה מסע נבנה. שלמה כתיב חסר יו"ד.

עבידתא דלא מדעתייהו. כתיב הכא מסע. וכתיב התם

(כמדכר י) ולמסע את המתכות. ומקבות והגרון כל כלי

כדקא יאות. אם ה׳ לא ישמר עיר אימתי. בשעתא

דאתחשך ליליא וסטרין מזיינין שראן ושטאן, בעלמא

ופתחין סתימין. כדין אתנטיר מכל סטרין דלא יקרב

ביה ערל ומסאבא. כד״א (יבעי׳ נג) לא יוסיף יבא

בך עוד ערל ושמא. דומין קב״ה לאעברא לון מעלמא.

מאן ערל ומאן ממא. אלא כלא חד. ערל וממא דא

הוא דאתפתא ביה ואזיל אבתריה אדם ואנתתיה.

וגרמו מותא לכל עלמא. ואיהו דמסאיב האי ביתא

עד ההוא ומנא דיעבר ליה קב״ה מעלמא. בנ״כ

אס ה׳ לא ישמר עיר שוא שקד שומר ודאי: (א-קעכ:)

אם ה׳ לא ישמר עיר שוא שקד שומר. א״ר ייסא

ישמר עיר. אלין איכון דמשתדלין באורייתא הרתא קדישא

קיימא עלייהו. ולא על גברין תקיפין דעלמא. ותאכא

אין העולם מתקיים אלא בהבל פיהם של תינוקות של

כלא ידעין דא והכי הוא. אם הי לא

1

למעבד עבידתא. וכלא באת וניסא הוה: (א - עד.)

ליה (ו) אימתי. כד סלקין רעותין דפולחנין

אלטריכו

רבי חייא אמר אם ה׳ לא יבנה בית. דא מלכא

רבי שמעון פתח (מלכים א׳ וֹ) והבית בהבנותו

אוליף

ודאי. מסע. דאתנטיל ידן ואתעביד

בונה להאי ביתא תדיר ואתקין

מרשית השנה ועד אחרית שנה (ה)

ובאשנחותא דא איהי נטירא בכל סטרין : (כ-רכו.)

נהרין דנפקין ועאלין כלהו

.15

דל כול

דאילוו

ה׳ דאיהו רוח דעלמא עלאה לא

ודאי כלא באת וניסא אתעביד איהו

דשראן למעבד עבידתא

ממש. ומסתכלאן ביה

דאיהו

ברזל לא כשמע. בגין דשמיר

דלא

חבן שלמה

אשתמע מלה.

עלאה

ואוקמוה.

מגלמיה. \ כיון

651

מאמין

מתתא

לחומכין למעבד

ועבדי עד דאתבני כל

בזע כלא.

5655

בו. זה הסוד שאותן הנהרות שנמשכין ונכנסין כלם בתוך הבית הזה (ז) להתקינו בכל מה שנצרך. ואצ״פ שכלם הם באים לתקן לעשות תקונו. אבל וראי אם ה׳ שהוא סור עולם העליון לא היה מתקן ועשה הבית כראוי. אותן הבונים לשוא הם. אלא וזהו העיקרן מה שהוא עושה ומתקן. אם ה׳ לא ישמוי עיר. כמו שכתוב (דברים יא) תמיד עיני ה׳ אלהיך בה מרשית השנה ועד אחרית שנה (ה) וזה נתבאר. ובהשגחה זו העיר נשמרת בכל הצדדים: (כ-רכו.)

רבי שמעון פתח (מלכים א' ו) והבית בהבנותו אבן שלמה מסע נבנה ומקבות והגרזן כל כלי ברזל לא נשמע בבית בהבנותו. והבית בהבנותו, וכי לא בנה אותו שלמה וכל האומנים שהיו שם. מהו בהבנותו. אלא כך הוא כמו שנאמר (שמות כה) מקשה תעשה המנורה. אם היא מקשה מהו תעשה. אלא ודאי הכל באות ונס נעשית היא מעצמה. כיון שהתחילו לעשות המלאכה היתה המלאכה מלמרת להאומנים לעשות בה מה שלא ירעו תחלה. מה הטעם. לפי שברכת הקב״ה שרתה על ידיהם. וע״כ כתוב בהבנותו. הוא נבנה מעצמו. שהוא היה מלמר חכמה להאומנים איך לעשות. ולא סרה מנגר עיניהם התבנית של מלאכה זו ממש. והיו מסתכלים באותו התבנית ועשו עד שנבנה כל הבית. אבן שלמה מסע נבנה. שלמה כתיב חטוי יו״ר. אבן שלמה וראי. מסע. כאילו נסעה ירם מעצמה ונעשית המלאכה שלא מרעתם. כתוב כאן מסע. וכתוב שם (כמזכר י) ולמסע את המחנות. ומקבות והגרזן כל כלי ברזל לא נשמע. לפי שהשמיר הבקיע הכל. ולא נשמע קול פטיש. כי לא נצרכו לכלים אחרים לעשות המלאכה. והכל באות ונס היה : (א-ער.)

רבי חייא אמר אם ה׳ לא יבנה בית. זה מלך העליון בונה לבית הזה תמיר ומתקן שהוא אותו (ו) מתי. כאשר עולה האהבה של העבודות מלמטה אם ה׳ לא ישמר עיר. מתי. בשעה כראוי. שנחשך הלילה וצררים מזוינים הולכים ומשוטטים בעולם והפתחים נסתמין. אז נשמרת העיר מכל צר שלא יקרב בה ערל וטמא. כמש״כ (ישע׳ נב) לא יוסיף יבא בך עוד ערל וטמא. שעתיד הקב״ה לבערם מן העולם. מי ערל ומי טמא. אלא הכל אחד. ערל וטמא זה הוא שנתפתה בו והלכו אחריו אדם ואשתו. וגרמו מיתה לכל העולם. והוא עומד לטמא את הבית הזה עד הזמן שיעבירו הקב״ה מן העולם. לפיכך אם ה׳ לא ישמר עיר שוא שקר שומר וראי: (א-קעב:)

אם ה׳ לא ישמר ציר שוא שקד שומר. א״ר ייסא. הלא הכל יורעים זה וכך הוא בוראי. אלא אם ה׳ לא ישמר ציר. אלו הם המתיגעים בתורה ציר הקרושה קיימת עליהם. ולא על אנשים גבורים שבעולם. ולמדנו שאין העולם מתקיים אלא בהבל פיהם של תינוקות של

בית

## זיו הזהר

בית

(7) היינו הספירות אשר מן הבינה עד המזכות שמאירין בה בשפע שלהן: (ס) מזה הפסוק מביא ראיה שהעם של ישמר עיר מוסב על התפארת: (ו) דעת רבי חייא ששני השמות מומב על מלכא עלאה היינו התפארת:

דשון קודש תהלים קכז-קכח דשון הזהר

בית רבם שלא חטאו. וסור הדבר שמזה ההבל של התינוקות נעשה קול ברוח ומים ונתפשט בעולם, והם שומרי העולם ושומרי העיר. זש״כ אם ה׳ לא ישמר עיר שוא שקד שומר : (ב-לט.)

דונד גחלת ה׳ בנים שכר פרי הבטן. רבי אלעזר פתח ואמר. הנה נחלת ה׳ בנים, הם נחלה להתדבק בה׳ שלא יתרחק ממנה לעולם. כי האדם שזוכה לבנים בעוה"ז זוכה בהם ליכנס לפנים מהפרכת בעוה״ב. לפי שזה הבן שהניה האדם וזכה בו בעולם הזה. הוא יזכה אותו לעולם הבא. וזוכה ליכנס בשבילו לנחלת ה׳. איזו נחלת ה׳. זו ארץ החיים. ארץ ישראל שהיא ארץ החיים קרא לה דוד המלך נחלת ה׳. שכתוב (שמואל צ' ב) כי גרשוני היום מהסתפה בנחלת ה׳ לאמר לך עבוד אלהים אחרים. ולפיכך הנה נחלת ה׳ בנים. מי מזכה לו לאדם. בנים. אם זוכה בהם בעוה״ז. שכר פרי הבטן. שכר וחלק טוב יש לו בעולם הבא בשביל זה פרי הבטן. שבהם זוכה האדם בעולם הבא. בוא וראה הנה נחלת ה׳ בנים. ירושת גחלה של פרי הבטן הוא מעשה הקב״ה מלמעלה מעץ החיים. שהרי משם זוכה הארם לבנים. כמש״כ (הישע יד) ממני פריך נמצא. מה כתוב. אשרי הגבר אשר מלא את אשפתו מהם. אשרי בעולם הזה ואשרי בעולם הבא. לא יבשו כי ידברו את אויבים בשער. איזה אויבים בשער. אלו שרי הדין. שכאשר הנשמה יוצאה מעולם הזה כמה הם שרי הדין שמזומנים לפניה טרם שתכנס למקומה בשער. באותו השער שצריכה ליכנס שמה. ובעבור משכנות טובים שהניח בעוה"ז יזכה בעוה"ב. וע"כ לא יבשו כי ידברואת אויבים בשער : (א-קטו .)

בית רבן שלא המאו. ורוא דמלה דמהאי הבל של תיכוקות אתעביד קלא ברוחא ומיא ואתפשט בעלמא. ואיכון כטורי עלמא וכטורי הרהא. הה״ד אם ה׳ לא ישמר עיר גוא בקר שומר: (כ-לט.)

הנה נחלת ה׳ בנים שכר שרי הבטן. רבי אלעזר פתח ואמר. הנה נחלה ה׳ בנים. אינון אחסותא לאתאחדא בה׳ דלא יתעבר מינה לעלמין. דבר נש דוכי לבנין בהאי עלמא זכי בהו למיעל לפרגודא בעלמא דאתי. בגין דהאי ברא דשביק ב"כ ווכי ביה בעלמא דא. איהו יוכי ליה לעלמא דאתי. ווכי לאעלא ביה לנחלת הי. מאן נחלת הי. דא ארך החיים. ארך ישראל דאיהי ארץ החיים קרא לה דוד מלכא נחלת הי. דכתיב (שמואל א׳ נ) כי גרשוני היום מהסתפח בנחלת ה׳ לאמר לך עבוד אלהים אחרים. ובג״כ הנה נחלת ה׳ בנים. מאן מוכי ליה לבר כש. בנים. אי זכי בהו בהאי עלמא. שכר פרי הבטן. אגרא וחולקא עבא בההוא עלמא איהו בהאי חיבא דמעוי. דבהו זכי ב״נ בההוא עלמא. תא חזי הנה נחלת ה׳ בנים. ירותא ואחסנתא דאיבא דמעוי עוכדוי דקב״ה מלעילא איהו מאילנא דחיי. דהא מתמן וכי ב"ל לבנין. כד"א (הושע יד) ממני פריך נמלא. מאי כתיב. אשרי הגבר אשר מלא את אשפתו מהס. אשרי בעלמא דין ואשרי בעלמה דחתי. לה יבשו כי ידברו את הויבים בשער. מאן אויבים בשער. אלין מאריהון דדינין. דכד נשמתא כפקת מהאי עלמא כמה אינון מאריהון דדיניו דומינין המיה עד לא ייעול לדוכתיה בשער. בההוא תרעא דייעול תמן. ובנין משכונין טבין דשביק בהאי עלמא יזכי בההוא עלמא. וע״ד לא יבשו כי ידברו את לויבים בשער: (ה-קטו.)

אישרי הגבר אשר מלא את אשפתו מהם לא יבשו כי ידברו את אויבים בשער. אמר רבי יוסי מהו לא יבשו כי ידברו את אויבים בשער. אלא בזמן שהאדם יוצא מעולם הזה ונפשו באה ליכנס במקום הראוי לה. כמה מלאכי חבלה עומדים מצר זה ומצד זה. וכמה מלאכי שלום עומדים מצד זה ומצר זה. זכה מקדימים לו מלאכי שלום ואומרים לו (שמואל א' טו) שלום בואך. לא זכה מלאכי תבלה מקדימים לו ואומרים (ישעי׳ ג) אוי לרשע רע כי גמול ידיו יעשה לו. ומי הוא. מי שלא נתעסק להניח בן בעוה"ז. שכל מי שמניח בן בעוה"ז שהיה מלמדו תורה ומעשים טובים. אין מלאכי חבלה וגיהנם שולטים בו. זש"כ לא יבשו כי ידברו את אויבים בשער. אלו מלאכי חבלה שאין יכולים לשלוט עליו. ואל יאמר האדם הרי תורתי ומעשים טובים מגינים עלי ולא אתעסק בפריה ורביה. אלא אע״פ שיש בידו תורה ומע״ט אינו נכנס במחיצתו של הקב״ה ואין לו חלק לעוה"ב. שהרי אין לך אדם בעל תורה ומעשים טובים כתזקיה מלך יהודה ע"ה. וכתוב בו כה אמר ה׳ צו לביתך כי מת אתה ולא תחיה. כי מת אתה בעוה״ז ולא תחיה בעוה״ב · (ו״ח)

> קכח כגפן פוריה בירכתי ביתך בניך כשתלי זתים סביב לשלחנן. הנה כי כן יברך גבר וגו׳. רבי חזקיה פתח אשתך כגפן פוריה וגו׳. מה גפן לא מקבל עליו אלא משלו. כך בת ישראל צריכה לעמוד כדמיון זה. שלא תקבל עליה אלא בן זוגה. כיונה זו שאינה מקבלת אלא בן זוגה. וע״כ כגפן פוריה בירכתי ביתך. מהו פוריה. כמש״כ (דברים כט) פורה ראש. פוריה פורחת. שמוציאה ענפים לכל צד. ואיה. בירכתי ביתך ולא בחוץ ברחוב. למען לא תבא לשקר בברית העליון. ושלמה אמר (משלי ב) העוזבת אלוף 2 16 נעוריה

קבח

אשתד כנפן פוריה בירכתי ביתך בניך כשתלי זתים סביב לשלחנך. הנה כי כן יברך גבר וגוי רבי חוקיה פתח אשתך כגפן פוריה ונוי. מה גפן לא מקבל עליה אלא מדידים. כך אתתא דישראל קיימא בהאי גוונא. דלא מקבלא עלה אלא בר זוגה. כשפנינא דא דלא מקבלא אלא בר זוגה. וע״ד כנפן פוריה בירכתי ביתך. מהו פוריה. כד"א (זכרים כט) פורה ראש. פוריה פורחת. דאפיקת ענפים לכל סמרא. ואו. בירכתי ביתך ולאו לבר בשוקא. בגין דלא תיתי לשקרא בברית עלאה. ושלמה אמר (משלי כ) העוובת אלוף

כעוריה

כטוריה ואת ברית אלהיה שכחה. מאן ברית אלהיה. ססות ברית והיא אתקשרא לפר דאקרי ביה. ביתר.. דבעיא אתתא בירכתי 5″J3 לאתכסיא בזיוותי דביתה. ואי עבדת הכי מאי כתיב. בניך נשתילי זיתים סביב לשלחכך, מהו כשתילי זיתים. מה זית דא בין בסתווא בין בקייטא לא אתאבידו טרפוי. ותדיר אשתכת ביה השיבות יתיר על שאר אילנין. כך בנהא יסתלקין בחשיבו על שאר בני עלמא. ולא עוד אלא דבעלה בכלא. בברכאן דלעילא בברכאן דלתתא. מתברך בעותרא בבנין ובבני בנין. הה״ר הנה כי כן יבורך בבר ירא ה׳. יברכך ה׳ מליון וגו׳. וראה בנים לבניך שלום על ישראל: (ו-קנה:)

פתח רבי יוסי ואמר אשתך כנפן פוריה וגו׳. כל זמנא דאתתא בירכתי ביתה ולא נסקא היא לנועה. ואתחוי לאולדא בנין דכשרן. כנסן, מה לבר גפן לא אתנטעא אלא בזינה ולא בזינא אחרא. כך אתתא דכשרא לא תעבד נטיען מבר נש אחרא. מה גפן לא אית ביה רכיצא מאילנא אחרא. אוף הכי אתתא דכשרא הכי נמי. חמי מאי אנרה. בניך כשתילי זיתים סביב לשלחנך. זיתים לא לפלי ערפייהו 00 כל יומי ರ್ಗದ וכלהו קסורין gip תדיר . במך הכי כשתילי זיתים מביב לשלחנך, מאי כתיב בתריה, הנה כי כן יבורך גבר ירא ה׳. מהו הנה כי כן. הנה כן מבעי אלא לאסגאה מלה ליה. אסרא דאוליפרא מירה'. דכל זמנת דשכינתה הוה לניעה בהתרהה כדקה חזי לה. כביכול בניך כשתילי זיתים. אלין ישראל כד שראן בארעא. סכיב לשלחנך. דחכלי ושמלו וקרבי קרבניו וחדהן קמי קב״ה. ומתברכן ותתאין בגינייהו. עלאיז דשכינתא נפקת וללתר אתנלו ישראל מעל פתורא דאבוהון. והוו ביני עממיא. כל יומא ולית דאשנה בהו בר קב״ה. לווחין דכתיב (ויקרא כ) ואף גם ואת בקיותם בארך אויביהם

לא , מאסתים וגו׳ : (א-קטו :) יברכד י״י מליון וראה בטוב ירושלם כל ימי חייך. פתח רבי פנחס ואמר יברכך ה׳ מליון וגו׳. מאי שנומא מליון. בנין דתמן שראן ברכאן לאשתכחא. סה"ד (תהלים קוג) כי שם לוה ה׳ את הברכה חיים עד העולם. ובנ״כ יברכך ה׳ מליון. דהה מתמן ברכאו לכלא. [דמניה לפקין ברכאו לאשקאה לגינתא. והוא כליל כל ברכאן ויהיב לה. ולבתר וראס בפוב ירושלם.) דבגיני ליון ירושלם אתברכא. דכיוו ברכאן אתמלי דליון ירושלם כדין אתברכא ואשתכה בה רחמין, וכד ירושלם אתברכא כל עלמא אתברכא. וע״ד וראה בטוב ירושלם כל ימי הייך. וראס בנים לבניך, דחלי הפאס הסידין קדישין. כדין שלום על ישראל. מהו שלום ע״ל ישראל. אלא כמאן דאמר שלמא על רישיה דמלכא דלא יחסר כלא. כך שלום על ישראל בומנא דלדיקיא חשתכחון בעלמא: (נ-נה) לבי יהודה אמר מאן טוב ירושלם. 510

אלין איכון ברכאן דנפקון לה ממלכ״א על ידא ססוא דרגא קדישא דלדי״ק. וע״ד יברכך ה׳ מליו״ן וראה בסוב ירושל״ם. וכלא תד מלה, וראה 16 3 16

נעוריה ואת ברית אלהיה שכחה. איזו ברית אלחיח. זה מקום ההוא שנקרא ברית והיא מקושרת בו לפיכך בירכתי ביתך.. שצריכה האשה להיות צנוצה בירכתי הבית. ואם תתנהג כך מה כתוב. בניך כשתילי זיתים סביב לשלהנך. מהו כשתילי זיתים. מה זית זה בין בחורף בין בקיץ אינו משליך עליו. ותמיד נמצא בו חשיבות יותר על שאר העצים. כך בניה יתעלו בחשיבות על שאר בני העולם. ולא עוד אלא שבעלה מתברך בכל. בברכות שלמעלה ובברכות שלמטה. בעושר בבנים ובני בנים. זש״כ הנה כי כן יבורך גבר ירא ה׳. יברכך ה׳ מציון וגו׳. וראה בנים לבניך שלום על ישראל: (ג-קכה:)

לשוך קורש

פתה ויבי יוסי ואמר אשתך כגפן פוריה וגו׳. כל זמן שהאשה בירכתי ביתה ואינה יצאנית לחוץ היא צנוצה. וראויה להוליד בנים כשרים. כגפו. מה גפן לא ינטע אלא במינו ולא במין אחר. כך אשה כשרה לא תעשה נטיעות מאיש אחר. מה גפן אין בו הרכבה מעץ אחר. אף כך אשה כשרה צריכה להתנהג. ראה מה שכרה. בניך כשתילי זיתים סביב לשלחנך. מה זיתים אין עליהם נופלים מהם כל ימי השנה וכלם הם קשורים בהצץ תמיד. אף כך בגיך כשתילי זיתים סביב לשלחנך. מה כתוב אחריו, הנה כי כן יבורך גבו ירא ה׳. מהו הנה כי כן. הנה כן היה צריך לומר. אלא לרבות ענין אחר שנלמד מכאן. שכל זמן שהשכינה היתה מוצנעת במקומה כראוי דה. כביכול בניך כשתילי זיתים. אלה ישראל כאשר שרוים בארץ. סביב לשלחנך. שאוכלים ושותים ומקריבים קרבנות ושמחים לפני הקב״ה. ומתברכים עליונים ותחתונים בשבילם. ולאחר שהשכינה יצאה גלו ישראל מעל שלחן אביהם. ונתפזרו בין האומות. צועקים כל יום ואין משגיח בהם מלבר הקב״ה. שנאמר (ויקרא כ) ואף גם זאת בהיותם בארץ אויביהם (א-קטו:) אי מאטתים וגו׳ (א-קטו:)

יברכד י״י מציון וראה בטוב ירושלם כל ימי חייך. פתח רבי פנחס ואמר יברכך ה׳ מציון וגו׳. מה הטעם מציון. לפי ששם שרויות הברכות להתפשט בעולם, זש״כ (תהלים קלג) כי שם צוה ה׳ את הברכה חיים עד העולם. ולפיכך יברכך ה׳ מציון. שהרי משם יוצאות הברכות לכל. ןשממנו יוצאות הברכות להשקות להגינה. והוא כולל כל הברכות ונותן לה. אח״כ וראה בטוב ירושלם.) שבשביל ציון תתברך ירושלם. שכיון שציון נתמלא בברכות אז ירושלם מתברכת ונמצא בה רחמים. וכאשר ירושלם מתברכת כל העולם נתברך. וע״כ וראה בטוב ירושלם כל ימי חייך. וראה בנים לבניך. יראי חטא חסידים קדושים. ובכן שלום על ישראל. מהו שלום צ״ל ישראל. אלא כמי שאומר שלום על ראש המלך שלא יחסר כל דבר. כך שלום על ישראל בזמן שצדיקים נמצאים בעולם: (ג-זי.)

רבי יהודה אמר איזה הוא טיב ירושלם. אלו הן הברכות שנשפעות לה לירושל״ם מן המל״ך ע״י אותה מדרגה הקדושה שנקראת צדי״ק. וע״כ יברכך ה׳ מציו״ן וראה בטיב ירושל״ם. והכל ענין אחד. וראה

בנים

דשון הזהר קכת-קכש תהלים קכח-קכש

בנים לבניך וגו׳. וראה בנים לבניך מובן. מהו שלום על ישראל. איזו שייכות יש כאן על ישראל. אלא בשביל שהרבה שלום למעלה. כי כאשר אדם זוכה לכל הטוב הזה מסתמא הוא הרבה שלום למעלה ולמטה. ולפיכך שלום על ישרא"ל סתם. שהשלום הוא שבח העליונים והתחתונים ושבח של כל העולם : (ג-יב :)

קכמ צררוני מנעורי יאמר נא ישראל. פתח רבי רבת יהודה ואמר (ישעי׳ סג) בכל צרתם לו צר ומלאד פניו הושיעם וגו׳. בוא וראה בכל צרתם של ישראל כאשר נזדמן להם צרות כתוב לא באל״ף וקרי בוא"ו. לפי שהקב"ה עמהם בצרה. לא באל"ף מרמז על מקום עליון יותר (6) אע״ג שאין במקום ההוא רוגז וצער. מגיע שמה למעלה צרת ישראל. לא באל"ף כמש"כ הוא עשנו ולא אנחנו. כתוב באל"ף וקרי בוא"ו. ומלאך פניו הושיעם. והלא הוא עמהם באותה צרה ואתה אומר הושיעם (כ) אבל מושיעם לא כתוב אלא הושיעם. הושיעם מקודם לזה במה שהוא נזרמן לסבול עמהם באותה צרה. ובוא וראה שבכל זמן שישראל הם בגלות גם השכינה עמהם בגלות. והרי ביארו כן בהכתוב (דגרים ל) וש״ב ה׳ אלהיך את שבותך ורחמך וגו׳: ד״א ומלאך פניו הושיעם. זו השכינה שהיא עמהם בגלות. ולבעבוד שהשכינה עמהם הקב"ה זוכר אותם להטיב להם ולהוציאם מן הגלות (נ) שנאמר (שמות ו) ואזכר את בריתי. בתחלה. ואח״כ ועתה הנה צעקת בני ישראל באה אלי.. ועתיד הקב״ה להכריז בכל העולם ולהשמיע קול לאמר (ישעיי סג) ויאמר אך עמי המה בנים לא ישקרו ויהי להם למושיע: (א-קכי)

57

שויר המעלות ממעמקים קראתיך ה׳. אמר רבי חזקיה שיר המעלות סתם ואין מפורש מי אמרו. אלא שיר המעלות שעתידים כל בני העולם לומר. שהוכן זה השיר לדורות עולם לאמרו. ומה הוא. ממעמקים קראתיך. שכך למדנו כל מי שמתפלל תפלתו לפני המלך הקדוש. צריך לבקש בקשתו ולהתפלל מעומק הלב. כדי שיהיה נמצא לבו שלם עם הקב״ה. ויכוון

הלב

זיו הזהר

קכמי (ה) פיי כי דא באדיף מורה על מקום גבוה שאין דגו השגה שם. ויש מפרשים המכיון כמו דאדיף. והייגו שהעניו גוגע עד ראשית הכל. והרי זה כמו בהפסוק ולא אנחנו. רצה לומר לאליף אנחנו ולא לשר מן השרים. כי סוף מעשה כמחשבה תחלה בידוע שכל עיקר בריאת עולם הזה היה בשביל ישראל שיקבלו התורה. ובעבור זה נקראים בנים למקום: (כ) קשיא ליה דמלאך פניו היינו השבינה הקרושה. וביון שהיא עם ישראל בנלות איך תושיע. הלא אין תבוש מתיר עצמו וכל שבן לאתרים. ומתרץ שהושיטם כלשון עבר משמעותו שהושיעם מקורם ומככר במה שמלאך פניו הסכים להגלות עם ישראל. והשבינה מגינה עליהם בגרות הזיא הגאל עמהם: (ג) לפי פירוש זה אין הושיעם מוסב על מלאך פניו שהיא השבינה אלא שמוסב על הקביה היינו הרפארת כעלה דמטרוניתא. כי לכעבור השבינה שהיא שורה בישראל בתורת משבן יוכור הקב"ה את עמו ישראל להטיבם בגרות ולהוציאם מן הגלות יחד עם השבינה. ומשמעות הכתוב הוא שמלאך פניו של הקביה הוא סבת הישועה של הגאולה :

> 16 4

בנים לבניך וגו׳. וראה בנים לבניך שפיר. מהו שלום על ישראל. מאי קא צעיא הכא על ישראל. אלא לטילא. דאסגי שלמא כניו 610 777 לכולי 160 ותתה. לטילא שלמא אסגי דא שלום על ישרא״ל סתם. דשלום שבחא הוא

קכמ

לררוני מנעורי יאמר נא ישראל. פתח רבי רבת יהודה ואמר (ישעי׳ סג) בכל לרתם לו לר ומלאר וגו׳. תה מוי פניו הושיעם בכל לרתם כד אזדמן לון עאקן כתיב לא באל״ף והרי דישראל בנין דקב״ה עמהון בעקו. לא באל״ף .1"613 לתכ אע״ג דלאו (6) יתיר - 0630 אמר 61003 להתם לעילא מטא עקתא רגוא ועקו. 65 דישראל. באל"ף כר"א עשנו ולא אנחנו. כתיב באל״ף 610 והרי בוא"ו. ומלאך פניו הושיעם. והא איהו עמהון בההוא עהו ואת אמרת הושיעם (ג) אבל מושיעם הושיעם. לא כתיב אלא הופינום מקדמת 627 עקו למסכל טמהון. ותה חוי דאיהו זמין בההוא דישראל אינון בנלותא שכינתא עמהון בכל זמנא בגלותא. והא אוקמוה דכתיב (דנרים ל) ום״ב ה׳ אלהיד את שבותר ורחמר וגו׳: ד״א ומלאך פניו הושיעם. דא שכינתא דאיהי עמהון בגלומא. ובגין דשכינתא לון לאוסבא לון עמהון הב״ה אדכר ולאפקא לון מן גלותא (ג) דכתיב (שמות ו) ואוכר את בריתי. בקדמיתה. ולבתר ועתה הנה לעקת בני ישראל באה אלי.. וומין קב״ה לאכרוא בכל עלמא ולאשמעא הלא דיימא (יבעי׳ סג) ויאמר אך עמי המה בנים לא ישקרו ויהי להם למושיע : (א-קכ:)

שיר המעלות ממעמקים קראתיך ה׳. אמר רבי חוקיה

האי שיר למימריה לדרי עלמא. ומאי הוא. ממעמקים

קראתיך. דהכי תאנא כל מאן דמללי ללותא קמי

מלכא קדישא. בעי למבעי בעותיה ולללאה מעמהא

דלבה. בגין דישתכה לביה שלים

שיר המעלות סתם ולא פריש מאן אמרו. אלא שיר המעלות דומינין כל בני עלמה למימר. דומין

בקב״ה. ויכוין

635

זכי וכגיו דעלאי ותתאי ושבחא הוא דכל עלמא: (ג-יכ:)

לשון הזהר י

הכי. והא כתיב 717 אמר ואמאי ורעותא. 653 (תסלים קיט) בכל לבי דרשתיך. דא קרא סגי. ואמאי אלא הכא תאנא כל בר נש דבעי ממעמקים. 103 לכוונא ורעותא 635 בעי בעותיה קמי מלכא. ברכאו לאמשכא · (f) 507 עקרין מעיקרא ברכאן ממבועא דיכגיד דבירא. בגין מעמקא אתר דנפיה (כ) ומאי כוא (כ) דא כסוא דכלא דכתיב (נראשית נ) ואשתכת מניה ההוא נהר. 51219 יולא מעדן. וכתיב (מהלים מו) כהר פלגיו ישמחו ונהר עיר אלהים (ד) ודא אקרי מעמקים. עמקא דכלא ועמקא דבירא דמבועין נפקין מתמן ונגדין לברכא ברכאן מעילא כלא (א) ודא הוא שירותא לאמשכא מוקיה כד עתיקא סתימאה דכל 137 לתתא. ואמר לומכא ברכאן לעלמין (י) אשרי כלא סתימיו בעי בההוא עמיקא עלאה (י) ומהכא שאיב ואכליל כלא אתכגידו ומבועין דלחלין נהרת ואתכגיד ללותיה מניה (ח) ומתשקיין מניה כלהו. ומאן דמללי לכוונא לבא ורעותא לאמשכא ברכאו מההוא בנוי ויתעביד צלותיה בגין דיתקבל עמיקא דכלא (ט) רעותיה: (נ-סנ.)

רבי ילחק אמר שיר המעלות ממעמקים קראתיך קמי מאן דתב מהו ממעמקים. דא הוא ./b מלכא עלאה וללי ללותא מעומקא דלבא (י) הה״ד ממעמקים הראתיך ה׳. רבי אבא אמר ממעמקים קראתיך ה׳, אתר גניו הוא לעילא והוא עמיהא דבירא (יא) ומהאי כפקין כחלין ומבועין לכל עמיקא וההיא עבל. דעמיקתא אקרי תשובה. ומאן דבעי לאתבא ולאתדכאה מחובוי. בההיא עומקא אלטריך למקרי לקב״ה. הה״ד ממעמקים הראתיך ה׳. תאנא בשעתא דהוה ב״נ חב המי מאריה עליה על מדבחה. וכהנה מכפר קרבניה וקריב בעותיה עליה. מתערין רחמי ודינין מתבסמן. ובעי ברכאן אריק במבועין עלאה תשובה והסיא בוליכין כלהו ומתברכאן ונפקין מינה. דטגדין כהדה. ובר כש תתדכי מחוביה : (נ--סע:) אם עוכות תשמר יה י"י מי יעמד. אמר רבי חייא תניא בכמה דינין אתדן בר נש בין בחייוי בין לבתר. דהה כל מלוי בדיכה איכון. וקב"ה תדיר ברחמני

ורחמווי על כלא. ולא בעי לדיינא בני נשא כפוס עובדיהוף. דהסי אמר דוד אם עונות תשמר יה י"י מי יעמד. הכא אית לאסתכלא. כיון דאמר אם עונות תשמר יה. אמאי הי"ש

הלב והמחשבה. ולמה אמר דוד כך. והלא כתוב (תהלים קיט) בכל לבי דרשתיך. ומקרא זה די. ולמה נצרך ממצמקים. אלא כך למדנו כל אדם המבקש בקשתו לפני המלך. צריך לכוון הלב והמחשבה לבקש מאת העיקר של כל העקרים (ה) להמשיך ברכות מעומק הבאר. בשביל שיהיה נשפע ברכות מהמעין של הכל (כ) ומה הוא (ג) זה המקום הוא שיוצא ממנו ונמשך ממנו נהר ההוא. שנאמר (בראשית ב) ונהר יוצא מערן. וכתוב (תהלים מו) נהר פלגיו ישמחו עיר אלהים (ז) וזה נקרא מעמקים. עומק של הכל ועומק הבאר שמעינות יוצאים משם ונמשכים להשפיע לכל (ה) וכך הוא ההתחלה של המשכת ברכות מלמעלה למטה. ואמר רבי חזקיה כאשר קדמון הנסתר של כל הנסתרות רוצה להזמין ברכות לעולם (י) משרה הכל ומכליל הכל בעומק העליון ההוא (ו) ומשם ישאב ויתמשך אותו הנהר אשר נהלים ומעינות נמשכים ממנו (ה) ונשפעים כלם ממנו. ומי שמתפלל תפלתו צריך לכוון הלב והמחשבה להמשיך שפצ ברכות מאותו העומק של הכל (ט) למען תתקבל תפלתו ויהיה נעשה רצונו: (ב-סג.)

רבי יצחק אמר שיר המעלות ממעמקים קראתיך ה׳. מהו ממעמקים. זה הוא מי שחוזר בתשובה לפני מלך העליון ומתפלל תפלה מעומק הלב (י) זש״כ ממעמקים קראתיך ה׳. רבי אבא אמר ממעמקים קראתיך ה׳. מקום נסתר הוא למעלה והוא עומק הבאר (א) ומשם הי. מקום נסתר הוא למעלה והוא עומק הבאר (א) ומשם יוצאים נחלים ומעינות לכל צר. ואותו עומק של העומק נקרא תשובה. ומי שרוצה לשוב ולהטהר מחטאיו. בעומק ההיא צריך לקרות להקב״ה. זש״כ ממעמקים בעומק ההיא צריך לקרות להקב״ה. זש״כ ממעמקים והקריב קרבנו צל המזבח. והכהן היה מכפר עליו ומתפלל תפלה עליו. נתעורר רחמים ונמתקו הדינים. ותשובה עליונה ההיא השפיעה ברכות במעינות ותשובה עליונה ההיא השפיעה ברכות במעינות הנמשכים ויוצאים ממנה. ומתברכים כל המאורות הנמשכים ויוצאים נטהר מחטאו ; (ג-סט:)

אם עונות תשמר יה י״י מי יעמד. אמר רבי חייא אם עונות תשמר יה י״י מי יעמד. אמר רבי חייא למדנו שבכמה דינים נידון האדם בין בחייו בין אח״כ. שהרי כל עניניו בדין הם. והקב״ה תמיד ברחמים ורחמיו על הכל. ואינו חפק לדון לאנשים כפי מעשיהם. ורחמיו על הכל. ואינו חפק לדון לאנשים כפי מעשיהם. כי כך אמר דוד אם עונות תשמר יה. למת כאן יש לעיין. כיון שאמר אם עונות תשמר יה. למת הזכיר

זיו הווהר

(1) פיי לבקש מאת עצם האלהית סבח הסבות שנקרא אי"ן סו"ף: (נ) בזה מסודש איך אשר כך. ואומר שנצרך לכוון שיושפע שפע לסמיות התחתונות מעמקא דבירא שהיא הכינה ע׳י שיומשך אליה שבע כרמת ממנועא דבלא פי׳ מאת עולם התכמה ע׳י חיזוד שלהם שנקרא יודא עלאה. אשר אהי מיומשך אליה שבע כרמת ממנועא דבלא פי׳ מאת עולם התכמה ע׳י חיזוד שלהם שנקרא יודא עלאה. אשר שהיא הכינה ע׳י שיומשך אליה שבע כרמת ממנועה הבתי ביזע: (נ) זו שאלה מאי התכמה ע׳י חיזוד שלהם שנקרא יודא עלאה. אשר אליה משפע מאת הא״ם באמצעות הכתר כידוע: (נ) זו שאלה מאי החמכה ע׳י הייזוד שלהם שנקרא יודא עלאה. אשר אליהם נשפע השפע מאת הא״ם באמצעות הכתר כידוע: (נ) זו שאלה מאי הוא מכוא י הייזוד שלהם שנוא ערי הייזו עולם הכינה. כמשיב ונהר יוצא מכוו הניה הייזו ועולם המכוה כמשיב שהוא עולה התכמה שנקרא עריה בינה משמת בפלגי השפע שלו לעיר אלהים היינו חמלות כו (ז) בוה מיו׳ב מעמקים מערן: (ז) מוה תמסוק מביא ראיה שהנהר הבינה משמת בפלגי השפע שלו לעיר אלהים היינו המלכות: (ה) בוה מיו׳ב מעמקים בערן: (ז) מוה תמסוק מביא ראיה שהנהר הבינה משמת בפלגי השפע שלו לעיר אלהים היינו המלכות: (ה) בוה מיו׳ב מעמקים ביה: (ז) זה כתר עליון: (ז) פי׳ שהכתר כשרה ברבת השפע שלו בערון: הרבינה ריש מע שלו בישיון רבים. ריד כינה הבינה אינה: (ט) זה תמצית כל המסות שליון לוון להם תתכות משרה ברבת השפע שלו משמע בן האים המסות להתלת המשמע ניון והמתיון להמצית בל המסות להמות להם תתמשיך השפע להמשת שלו המשמע מן האים שמטנו הבא ברבת השפע לו (ז) וו המצית כל המצית כל המסתתפלל צריך להוון להמסת משמעים המשמע מן האים שמטנו הבא נרבת התחלת המשפע המור ומו הבינה אכא אוא אוחא יוודא עלאה. וות ענין עמוק מאר והיא מדרגה גדולה עבור ברא דרוף לעות הבית משובים משובים משריא הימית לתאר היים שנומת מצית ממנית ביות מממנות ביו מינה מציק מערי ביות ממנות מניינה מעריד בינה אבא אואמא יוודא עלאה. ווה עניון עמוק מאר והיא מדרגה מרגנה גדולה עבור בעורת ביות מעונית משובית משובית משובית משוביה מדרגה גדולה בעור בנון מעמקים מינה גינה מציון מעמקים מו מניו ביות מונות גינה מעור מנוות מיווב ביוות מעמקי מעות מנות גינה מציות מווות מממית מעות מעמקים מאיו ביו מממות מעמילים מעומית ביות מגוות מעמקים מעות מעות מעונית מעונית מעור מעונית ביות מערגנה גנות גנה מעור מגוות מעויינה מוינה גיוו מגוו מ

16

5

תהלים ק?

245 127

לשון קודש

פשון קודש

246

תהלים קל-קלא-קלב לשון הזהר

הזכיר עוד השם הוי"ה (ינ) אלא ג׳ מדרגות של רחמים הזכיר דוד כאן. אם עונות תשמר יה. אם רבו העונות עד שעלו למעלה אצל העולמות של חכמה ובינה. הרי שם הוי"ה שהוא רחמים. ואם גם שם הזה אע"פ שהוא רחמים יתעורר בדין. וכל המדרגות גטתתמו בדין (ינ) מדרגה אחת יש שנפנה אליה. כי נסמש"כ (יר) מ"י יעמוד בודאי. מ"י ירפא לנו, היא. בזי (יר) מ"י יעמוד בודאי. מ"י ירפא לנו, כמש"כ (יכה ב) כי גדול כים שברך מ"י ירפא לנו, וע"כ הזכיר י"ה הוי"ה. שאם שמות האלה יסתתמו וע"כ הזכיר נ"ה הוי"ה. שאם שמות האלה יסתתמו מאתנו בזי יעמד. כי כל דרכי תשובה ורחטים ממנה יוצאים : (ג-קטחו:)

57

ישיר המעלות לדוד ה׳ לא גבה לבי ולא רמו עיני ולא הלכתי בגדלות ובנפלאות ממני. פתח סבא ולא הלכתי בגדלות ובנפלאות ממני. פתח סבא ההוא ואמר. ה׳ לא גבה לבי ולא רמו עיני וגו׳. דור המלך אמר כך. לפי שהיה מלך גדול ומושל כֵל מלכים הגדולים והשרים שנמצאו ממזרח ועד מעיב. ולא עלתה על לבו לסור מדרך הישר. ותמיר מעיב. ולא עלתה על לבו לסור מדרך הישר. ותמיר השפיל לבו לפני רבונו. וכאשר היה עמל בתורה היה השפיל לבו למני רבונו. וכאשר היה עמל בתורה היה השפיל לבו למני בונו. וכאשר היה עמל בתורה היה השפיל לבו למני בונו. וכאשר היה בו גסות רוח וכאשר היה הולך בין העם לא היה בו גסות רוח המושל על כל שאר מלכים שבעולם. ולא רמו עיני. בשעה שאני עומד לפניך ומתיגע בתורה. ולא הלתי בגדולות ובנפלאות ממני. בזמן שאני הולך בין זעם. ואם דוד המלך אמר כך. שאר בני העולם על אחת ואם דוד המלך אמר כך. שאר בני העולם על אחת ואם דוד המלך אמר כך. שאר בני העולם על אחת

קצב

עד אמצא מקום לה׳ משכנות לאביר יעקב. פתח רבי אבא ואמר (שמואל ב׳ כד) הכל נתן ארונה המלך למלך וגו׳. ויאמר המלך אל ארונה לא כי קנו אקנה מאותך במחיר וגו׳. ויקן דוד את הגרן וגו׳. הכל נתן ארונה המלך. וכי ארונה מלך הוה.. אלא הכל נתן ארונה המלך היה. ומקום ההוא ברשותו היה. והיה לדאי ארונה מלך היה. ומקום ההוא ברשותו היד לא ידאי אלא בתשלום ממון הרבה והרג בישראל. אח״כ עמד מלאך המשחית על מקום ההוא ותשש כחו.

16

6

ומשום

#### 636 (22) הוי״ם הלת דרגין אדכר ללממי תשמר יה. אם הכא. 717 עוכות ರಗ סוכין סגיאו דסלקין על לעילא לגבי 636 הא הוי״ה .6n61 דאיהו ואי שמא רסמי. 67 דאיהו אע״ג בדיכא. וכל דרגין יתער רחמי אשתימו בריכא (יג) דרגא חדא איתא דנהדר לגביה. דכל אסוותין יתום מנים עלן. כפקין. איהו ומאז איהו. **באי** (יד) מייו יעמד ודאי. מ"י ירפא .625 כדיא (אינס ג) כי גדול כים שברך מ"י ירפא לך. הוי"ה. אלין 5"1 וע״ל 10 יסתמון שמהן מכן בזי יעמד. דכל ארחין דתיובתא ורחמי מניה כסקין: (ג-קפה :)

קפא

המעלות לדוד ה׳ לא גבה לבי ולא רמו עיני שיר ולא הלכתי בגדלות ובנפלאות ממני. פתח ההוא סבא ואמר. ה׳ לא גבה לבי ולא רמו עיני וגו׳. דוד מלכא אמר דא. בגין דהוה מלכא עלאה ושליטא על עלאין ושליטין כל מלכין דאית ממזרה ועד מערב. ולא סליק על לביה לאסעאה מארשא. ותדיר שפיל לביה קמי מאריה. וכד הוה לעי באורייתא הוה מתגבר כאריה. ועינוי תדיר מאיכין בארעא מדחילו דמאריה. וכד הוה אויל בין עמא לא הוה ביה גסות רוחא כלל. וע"ד כתיב ה׳ לה גבה לבי. הע"ג דהנה מלכה שלימא על כל שאר מלכין דעלמא. ולא רמו עיני. בומנה דהנה קתים קמך ולעי בהורייתה. ולה הלכתי בגדולות ובנפלאות ממני. בשעתא דאנא אויל בין עמא. ואי דוד מלכא אמר הכי. שאר בני עלמא על אחת כמה וכמה: (כ--קא:)

קצב

עד אמלא מקום לה׳ משכנות לאציר יעקב פתח רבי אבא ואמר (שמואל כ׳ כד) הכל נתן ארונה אתלך למלך וגו׳. ויאמר סמלך אל ארונה לא כי קנו אקנה מאותך במחיר וגו׳. ויקן דוד את הגרן וגו׳. הכל נתן ארונה המלך. וכי ארונה מלך הוה. אלא ודאי ארונה מלכא הוה. וההוא אתר ברשותיה הוה. והוה ודאי עלוי. וכד משא זמנא לנפקא מתחות ידיה לא שליע שלוי. וכד משא זמנא לנפקא מתחות ידיה לא נפוק אלא בסגיאות דמא וקשולא בישראל. לבתר קאים ההוא מלאכל מחבלא על ההוא אתר ותשש חיליה.

וההוא

## זיו הווהר

(ינ) רכים מקשים הדא במסורה שדנו כאן השם ארני שהוא דין ולא שם הוי"ה שהוא רחמים. ויש רוצים ליישב בדוחק ע"י פלפול של נימטריא. אבל למה לנו להרבות על הזהר דוחק אחר דוחק, כי הלא בכמה מקומות המסורה של הזהר מתולקת עם תמסורה שלנו. ובודאי הם ידעו האמת לאמיתו. וכעין זת כמומור שיר תנוכת בהפסוק אליך ה' אקרא ואל אדני אתחנן. והססורה שעל פי קבלה סורה שצריך לחיות ואל הוי"ה אתחנן : (ינ) נסתתמו בדין היינו כמו נסתממו מענותו, שאין להם מה להמליץ נגד טענות ותכיעות של סורה היינו עולם הבינת מפני שיש כה נש"ב. וגם ספני שהיא מדרגה הראשונה מתתא לעלא טענות ותכיעות של סור היינו עולם הבינת מפני שיש כה נש"ב. וגם ספני שהיא מדרגה הראשונה מתתא לעלא ששייך לשאל עליה מיה היא. יען כי אין להשינה בפרמיות מה היא. בידוע בססוק שלה תשלה את האם:

לשון הוהר

247 720

ילחק דאתעקד ביס אתר התר וההוא 510. אתמלי ההוא אתר קב״ה 6207 רחמין. וכיון הה"ד (דה"א כא) לאה ה׳ ויכחם וגו׳. מהו ראה ה׳. ילחק ורמס ותכ אתר בההוא המא עקדת פוייהו. מיד (שמואל ב' כד) ויאמר למלאך המשהים רב עתה הרף ידך. מהו רב. הא אוקמוה' פול הרב. אבל הכי הוא. כתיב הכא רב. וכתיב התם (דנרים א) רב לכם שבת בהר הזה. אוף הכי נמי רב עתה. רב לך למהוי האי אתר תחות ידך. שניון סגיאין הוט תחות ידך. מכאן ולהלאה רב. אהדר אתרא למאריה. ועל 67 דמא וקטולא בישראל נפק בסגיאות 33 מתחות ידיה: (כ-ריה.)

כן כארן סי למטוחתך אתה וארון עוך. פתח ההוא יודאי ואמר קומה ה׳ למטוחתך. כמאן דאמר יקום מלכא לבי נייחא דמשכניה. תרין אינון הוו דאמר קומה ה׳. משה ודוד. משה אמר (כמדכר מ) קומה ה׳ ויפולו אויביך. ודוד אמר קומה ה׳ למטוחתר. מאי סי ויפולו אויביך. ודוד אמר קומה ה׳ למטוחתר. מאי משה פקיד ליה לאגחא קרבא לקביל שלאוי. דוד ומין ליה לנייחא כמה דמומין למאריה. וומין למלכא ולמטרוניתא עמיה. הה״ד קומה ה׳ למטוחתך אתה וארון עוך. בנין דלא לאפרשא לון:

כהניך ילבשו לדק וחסידיך ירגנו. בעבור דוד עבדך אל תשב פני משיחך. מכאן אוליפנא דמאן למלכא ישמי טובדוי. בגין למיהב למלכא אי ארחיה דמלכא דחדאן ליה בדיחי 10107 סלוה רופינום ופרדשכי. ואי הדיוטי. יסדר קמיה בדיחי לאו לאו איהו בדיחותא דמלכא. תא חזי דוד זמין ליה שאני בדיחי למלכא ולמטרוניתא לנייחא. מאי עבד. דכתיב נינהו. ומאן רופינוס. 23 דמלכא וחסידיד ירככו. ילבשו לדק וחסידיך ירכנו. כהניד 700 איכון ליואי מבעי ליה. ולוייד ירככו לנייחא דמלכא. והשתא דוד דומין ליה כדיתי עבד כהני וחסידי דליהוי אינון בדיחא דמלכא. א״ל קב״ה לדוד. דוד לאו ארחא הכי. א״ל דוד. מארי השתא כרעותד. בהיכלך את עביד כד אכת לך ברעותי קיימה מלה. להקרבה הלין דזמיככא דאינון חשיבי יתיר. אע״ג דלאו ארחייהו בהאי. מכאן אוליפנא דמאן דאיהו בביתיה יסדר ארחיה ועובדיה כרעותיה. ואי מומנין ליה יעביד רעותא דאושפיויה כמה דמסדר עלוי. דהת דוד אחלף ליותי וסדר כהני כרעותיה. וע״ד מלה אוקים וחסידי. וקב״ה אמר דוד. בעבור דוד עבדך אל תשב פני משיחד. סדורא דקא סדרנא לא יסוב לאחורא. א״ל קב״ה. דוד חייך אפילו במאנין דילי לא אשתמש אלא במאנין דילך. ולא זו קב״ה מתמן עד דיהיב ליה כבובון ומתכן. דכתיב נשבע ה׳ לדוד אמת לא ישוב ממנה מפרי בטנך אשית לכסא לך: (א-קימה.)

כי באר הי בליון אוה למושב לו. זאת מכוחתי עדי עד וגוי, אמר רבי חייא כתיב כי בחר הי בליון אוה למושב לו. זאת מכוחתי וגוי, לומנין חבריא כלהו קראן להאי דכורא. בגין דליון איהו 16 7 רחמי

ומקום ההוא הוא המקום שנעקד עליו יצחק היה. וכיון שראה הקב״ה למקום ההוא נתמלא רחמים. זש״כ (דה״א כא) ראה ה׳ וינחם וגו׳. מהו ראה ה׳ ראה עקידת יצחק במקום ההוא ושב אפו ורחם עליהם. מיד (שמואל ב׳ כז) ויאמר למלאך המשחית רב עתה הרף ידך. מהו רב. הרי ביארו קח את הרב. אבל כך הוא. כתוב כאן רב. וכתוב שם (דברים א) רב אבל כך הוא. כתוב כאן רב. וכתוב שם (דברים א) רב להיות מקום הזה תחת ידך. שנים רבות היה תחת להיות מקום הזה תחת ידך. שנים רבות היה תחק ידך. מכאן ולהלאה רב. השב המקום לרבונו. ועל כל זה בתשלום ממון הרבה והרג בישראל יצא המקום מתחת ידו: (ב-ריד.)

לשון קודש

קומד ה׳ למנותתך אתה וארון עוך. פתח יהודי ההוא ואמר קומה ה׳ למנותתך. כמי שאומר יקום המלך אל בית מנותת משכנו. שנים הם היו שאמרו קומה ה׳. משה ודוד. משה אמר (במדבר מ׳) קומת ה׳ ויפוצו אויביך. ודוד. אמר קומה ה׳ למנותתך. איזה תלוק ביניהם. אלא משה כמי שפוקד לביתו אמר. משה פקד אליו להתגר מלחמה כנגד אויביו. דוד הזמין אותו לנות כמי שמזמין לרבונו. והזמין למלך הזמין אותו לנות כמי שמזמין לרבונו. והזמין למלך ולהמטרונה עמו. זש״כ קומה ה׳ למנותתך אתה וארון עוך. בשביל שלא להפרידם:

ילבשו צרק ותסידיך ירננו. בעבור דוד עבדך אל תשב פני משיחך. מכאן יש ללמוד מי שמזמין למלך ישנה מעשה הרגלו של המלך. בשביל לשמח למלך. אם רגיל המלך שמשמחים אותו בדתנים הדיוטים. יסדר לפניו בדתנים נסיכים ודוכסים. ואם לא אין זה ברחנות למלך. בוא וראה רוד הזמין לו למלך ולהמטרונה לנוח. מה עשה. היה משנה ברחני המלך על בדחנים של נסיכים ודוכסים. ומי הם. שכתוב כהניך ילבשו צדק וחסידיך ירננו. וחסידיך ירננו. הלא ולוייך ירננו היה צריך לומר. שהרי הלוים הם בדתני המלך. ועכשו שהזמין דוד את המלך לנוח. עשה שכהנים וחסירים הם יהיו ברחני המלך. א"ל הקב״ה לרוד. דוד אין דרכי בכך. א״ל דוד. אדני המלך כאשר אתה בהיכלך אתה עושה כרצונך. עכשו שהזמנתי אותך אלי ברצוני עומד הדבר. לקרב לאלה שהם תשובים יותר. אע״פ שאין דרכם בכך. מכאן יש ללמוד שמי שהוא בביתו יסדר הנהגותו ומעשיו כרצונו. וכאשר מזמנים לו יעשה רצון בעל האכסניא כפי שמסדר לפניו. שהרי דוד החליף לוים וסידר כהנים ותסידים. והקב״ה הקים הדבר כרצון דוד. וע״ז אמר דוד. בעבור דוד עבדך אל תשב פני משיחד. הסדר שסדרתי אל תסוב לאתור. א"ל הקב"ה. דוד חייך שאפילו בכלים שלי לא אשתמש אלא בכלים שלך, ולא זו הקב״ה משם עד שנתן לו אוצרות ומתנות. שכתוב נשבע ה׳ לדור אמת לא ישוב ממנה מפרי בטנך אשית לכסא לך: (א-קמה.)

כי בתר ה׳ בציון אוה למושב לו. זאת מנוחתי עדי עד וגו׳. אמר רבי חייא כתיב כי בחר ה׳ בציון אוה למושב לו. זאת מנוחתי וגו׳. על פי רוב קוראים כל החברים לציון בלשון זכר. לפי שציון הוא רחמים אזדווג

נוהבא

67127

נוהבה ו

דשריא

651

חד בין

או״ה למושב

. 13

לרחמי (ג) וכד מזדווגן

[ירושלם] ליון, אקרי

רחמי (א) והכא

כהדה.

אתכלילת ביה

15

ליש.

กกรว

ביה.

לשון הזהר

יוסי הכי שמיע לי מבולילה קדישה. בשעתה דוווגה

דטוקבא.

בשמא דדכורא. דהא כדין ברכאן

ודמשרוניתה השתכחו. ולה הוי בהו פרישותה כלל. וע״ד

כי בחר ה׳ בליון . בליון דייקא. בההיא דאיתא בגויה

בשמא דכוקבא. כלא חד ובדרגא חדא קיימין. וע״ד

ואישן

וחשתכת. ודה בדה תליה : (ג-לה.)

זאת מכוחתי עדי עד פה אשב כי אויתיה. רבי ייסא

דאתבני בי מקדשא ועאל ארונא לאתרים, רבי חוקים

אמר קב״ה אמר ליה על כנסת ישראל כד ישראל עבדין

רעותיה. דהא כדין קב״ה יתיב על כורסי יקריה וחם על

אמר האי קרא כנסת ישראל אמרה ליה בשעתא

651

כתיב (תפנים פו) ולליון יאמר איש ואיש יולד

וא״ת מכוחתי

כתיב

מד

כחדה בזווגה

(ד) ליון וירושלם

דהרא להאי בשמא דדכורא ובין דקרא להאי

כניו

55553

קרא מקבא קרא ליה. אמר רבי

לאמואס

ולומכיון

כתיב.

חדה [לומכין הקרי

לליון (כ) וכלא

לדיכה וחד

חד כדיו

חשתמודע

677

חתהרי

וכתיב

.03

דדכולת

רחמים (ה) וכאן קורא לו המקרא בלשון נקבה. א״ר יוסי כד נשמע לי ממנורה הקדושה. בשצה שהזיוג למעלה נזדווג יחדו. כדי להראות שהמורגה בחי׳ נקבה נכללת בהמדרגה בחי׳ זכר בכלל אחד ונקרא לפעמים בחי׳ זכר בלשון נקכה. ולפעמיםן נקראת בחי׳ הנקכה בלשון זכר. שהרי אז ברכות של תפארת ומ כת נמצאות. ואין בהם פירוד כלל. וע״כ או״ה למושב לו זא״ת מנוחתי בלשון נקבה נכתב. וכתיב כי בחר ה׳ בציון. בציון דוקא. רצה לומר בזאת שישנה בתוכו ושוכנת בו. ולא כתיב לציון (ג) והכל אחד בין שקורא לזאת בלשון זכר ובין שקורא לזה בלשון נקבה. הכל אחד ובמדרגה אחת עומדין. וע״כ כתיב (תחלים פו) ולציון יאמר איש ואיש יולד בה. וולא בו. איש ואישן מדרגה אחת לדין ומררגה אחת לרחמים (ג) וכאשר מזדווגים כאחד בזיוג אחד אז ירושלם בשם ציון נקראת (ז) ציון וירושלם ידוע ומובן. וזה בזו תולה: (ג-לא.)

זארן מנוחתי עדי עד פה אשב כי אויתיה. רבי ייסא אמר מקרא זה כנסת ישראל אמרה לו בשעה שנבנה בית המקדש ונכנס הארון למקומו. רבי חזקיה אמר הקב״ה אומר לו על כנסת ישראל כאשרישראל,עושים רצונו. שהרי אז הקב״ה יושב על כסא כבודו ומרחם על רצונו. שהרי אז הקב״ה יושב על כסא כבודו ומרחם על העולם. וברכה ושלום וחביבות הכל נמצא. ואז הוא אומר זאת מנוחתי עדי עד: (ב-רכב.)

עלמא. וברכה ושלום וחביבותא דכלא [אשתכת. וכדין למר ולת מכוחתי עדי עד: (כ- רככ:)

קצג

שיר המעלות לדוד הלה מה טוב ומה כעים שבת אחים גם יהד. אמר רבי אבא זכאין איכון ישראל דלא יהב לון קב״ה לרברבא או לשליחא. אלא ישראל אחידן ביה והוא אחיד בהו. ומתביבותא דילהון קרא לון קב״ה עבדין. הה״ד (ויקרא כה) כי לי בני ישראל לבתר קרא לון בנים. הה״ד עבדים עבדי 50. (דנרים יד) בנים אתם לה׳ אלהיכם. לבתר קרא לון אחים. הה"ד (חהלים קכב) למען אחי ורעי וגוי. ובגין דקרא לון אחים בעא לשוואה מדוריה בהו ולא יעדי מנייהו. כדין כתיב הנה מה טוב ומה נעים שבת אחים גם יחד. ובולינא קדישא הכי אמר. הנה מה עוב ומה כעים וגו׳. כד״א (ויקרא כ) ואים אשר יקח את ייבה מכה. והים. אחותו. ובספרא 377 67 קב"ה. אשר יקח את אחותו. דא כנסת ישראל. וכל כך למה. חסד הוא. חסד הוא ודאי (א) והא אוקמוה. וע"ד הנה מה טוב ומה נעים שבת אחים גם יחד. אחים. אתחברותה דא״ח בלד״ק (ג) גם 1351 לאסגאה

# קצג

שיר המצלות לדוד הנה מה טוב ומה נעים שבת אחים גם יחד. אמר רבי אבא זכאים הם ישראל שלא מסרם הקב״ה לשר או למלאך. אלא שישראל גאחזים בו והוא נאחז בהם. ומחביבות שלהם קרא אותם הקב״ה עבדים. שנאמר (ויקרא כה) כי לי בני ישראל עבדים עבדי הם. אח״כ קרא אותם בנים. כמש״נ (דברים יד) בנים אתם לה׳ אלהיכם. אח״כ קרא אותם אחים. כמש״כ (תהלים קכב) למען אחי ורעי וגו׳. ולבעבור שקרא אותם אחים חפץ לשים מדורו בהם שלא יסיר מהם. בכן כתוב הנה מה טוב ומה נעים שבת אחים גם יחד. ומנורה הקדושה כך אמר. הנה מה טוב ומה נעים וגו׳. כמש״נ (ויקרא כ) ואיש אשר יקח את אחותו. ובספרו של רב ייבא סבא מובא. ואיש. זה הקב״ה. אשר יקה את אהותו. זו כנסת ישראל. וכל כך למה. חסד הוא. חסד הוא בודאי (ז) וזה נתבאר. וע״כ הנה מה טוב ומה נעים שבת אחים גם יחד. [שבת אחים. היינו התחברות א״ח בצד״ק (כ)] גם לרבות

## זיו הוהר

כך (1) בי ציון מרמ׳ ל הפארת ויסודא דיליה: (כ) פו׳ כי אחר פעל בתון יתכן אות ל׳ להגבחר. כמו כי יעקב בתר לו יה. רב לבן ובאר שמרמו על התפארת שבתר כמלכות שתשבן בו וותכלל בתוכו להשמיע בה שפע דלעילא ע״ו ציון שהיא מפירת היסור: (ג) תפארת רחמים והיינו ציון, ומלכות רין והיינו ירושלים אשר צד״ק ילין בה: (ד) א״ב מוכן שהרי זה באילו נכתכ ולירושלים יאמר:

> כלב (ל) בי התפארת שהוא רחמים עיקרו הוא החסר : (כ) הינו השארת בסרכות : 8 16

כשון הוהר

תהלים קלג

לשון קודש

ככה 249

לאסגאה לישראל דלתתא כדאמרינן. דהא בשעתא דכנסת ישראל באחדותא בקב״ה. ישראל דלתתא שריין בחדוותא גם אינון בקב״ה. ובג״כ גם יחד בתיב: (ג-1:)

135 רבי שמעון אמר הנה מה מוב ומה נעים שבת אחים גם יחד. כד״א 100 אחים גם יחד. ופניהם אים אל אחיו. בשעתא דהוו חד בחד משגיחין אנפין באנפין כתיב הנה מה טוב ומה נעים (י) וכד **5**11 כוהבה m לכפוי . לכוכל מהדל לעלמא. כדיו כתיב (משלי יג) ויש נספה בלא משפט. בלא משפ״ט ודאי. וכתיב (מהלים פט) לד"ק ומשפ"ט (ד) דלא אזיל דא בלא דא. וכד כסאך מכוז . 6"7 משפ״ט מתרחק מלד״ק ווי לשלמא.. הנה מה מוב ומה כעים וגו׳. אליו איכון הבריא בשעתא דאיכון דא מן דא. בקדמיתא אתמוון יתבין כהדה ולה מתפרשו קרבא .675 ٢đ להטלא 1037 מגיסי גוברי 150 דאמוה. קב״ה ברחימותא אתהדרו לבתר חומר. הנה מה טוב ומה נעים שבת אחים גם יחד. לאכללא עמהון שכינתא. ולא עוד אלא דקב״ה 23 בהו. הה״ד וניהה ליה וחדי למלולייהו 600 (מלאכי ג) או כדברו יראי ה׳ איש אל רעהו ויהשב ה׳

וישמע ויכתב ספר זכרון לפניו וגו׳: (ג-גטי:) סטוב על הראש ירד על הזקן זקן אהרן כשמו שירד על פי מדותיו. רבי אבא אמר כשמן פל הראש. מאן שמן הטוב. דא משה רבות השוב ראשתכה קודשה דנגיד ונפיק מעתיקה קדישה (י) דינקא לבנין עלאה לאדלקא נהר בההוא בולינין (ו) וההוא משח נגיד ברישא דמלכא (ו) ומרישיה דדיקנה קדישה (ח) ומתמן נגיד לכל היכון ליקירו יקר דמלכת תתלבש בהו (ט) הה״ד שיולל לבושי על פי מדותיו. על פי מדותיו ממש (י) וחליו היכוו כתרי מלכא דשמיה קדישא אשתכה בהו (יא) ותא חזי 63 דעלמיו וכל 55 כחית מידו כגידו לברכא אלא על ידא דאלין כתרין קדישין. דאינון שמא דמלכא מדותיו. על פי מדותיו קדישה. ובג״כ שיורד על פי פי אהרן ובניו תהיה. ודאי (יב) כדייא (במדבר ד) על כך על פי מדותיו נחית ונגיד לכלהו עלמין לאשתכחא ברכאן לכלא. 3100 105 ההוא 10 ותה רפולחכא font האי על 👘 זמיך 65 דלתתא הוה סליק ואתערען דא בדא. הה״ד (משלי כו) שמן וקערת ישמה לב. שמן לעילה כדין וקטרת לתתח. הות הדוותה דכלה: (ג-ו:) כשמן הטוב על הראש. דא ליזר ילחק רבי וכסיק מחתר דכגיד עלאק.: קדישא רכות DDD דנסרא עמיקא דכלא (יג) דיא וכפיק מרישה דכניד דכל

לרבות לישראל שלמטה כמו שאמרנו. שהרי בשעה שכנסת ישראל בהזדוגות עם הקב"ה. ישראל שלמטה שרוים בשמחה גם הם עם הקב"ה. ולפיכך גם יחד כתוב: (ג-ו:)

רבי שמעון אמר הנה מה טוב ומה נעים שבת אחים גם יחד. מהו שבת אחים גם יחד. כמש״כ ופניהם איש אל אחיו. בשעה שהם אחד באחד מסתכלים פנים בפנים כתוב הנה מה טוב ומה נעים (ג) וכאשר המדרגה בחינת זכר מחזיר פניו מן המדרגה בחי׳ נקבה אוי לעולם. בכן כתוב (משלי יג) ויש נספה בלא משפט. בלא משפ"ט ודאי. וכתוב (מהלים פט) צד"ק ומשפ"ט מכון כסאך (ז) שאין הולכים זו בלא זה. וכאשר משפ״ט מתרחק מן צד״ק אר לעולם. ד״א הנה מה טוב ומה נעים וגו׳. אלו הם החברים בשעה שהם יושבים יחד ואין נפרדים זה מן זה. בתחלה גראים כגבורים מתגירי מלחמה כאילו חפצים להרג זה לזה. ואח"כ חוזרים להיות באהבה של אחוה. והקב"ה מהו אומר. הנה מה טוב ומה נעים שבת אחים גם יחד. גם להכליל עמהם השכינה. ולא עוד אלא שהקב״ה מקשיב דיבורם ומקבל נחת ושמח עמהם. זש״כ (מלאכי ג) אז נדברו יראי ה׳ איש אל רצהו ויקשב ה׳

וישמע ויכתב ספר זכרון לפניו וגו׳: (ג-נט:) בשבון הטוב על הראש ירד על הזקן זקן אהרן שירד על פי מדותיו. רבי אבא אמר כשמן הטוב על הראש. איזה שמן הטוב. זה שמן משחת קודש שנמשך ויוצא מן הקדמון הקדוש (ג) שנמצא **להאיר** להבנים ההוא המניקה בנהר עליון המאורות (ו) ואותו השמן נמשך בראש המלך (ו) ומראשו ליקרת הזקן הקדוש (ה) ומשם נמשך לכל אותן מלבושי כבוד שהמלך מתלבש בהם (ט) זש״כ שיורד על פי מדותיו. על פי מדותיו ממש (י) ואלה הם כתרי המלך ששמו הקדוש נמצא בהם (ה) ובוא וראה כל המשכת השפע וכל שמחת העולמות אין יורד לברך אלא על ידי אותן כתרים הקדושים. שהם שם המלך הקדוש. ולפיכך שיורד צל פי מדותיו. צל פי מדותיו בודאי (ינ) כמש״נ (במדבר ד) על פי אהרן ובניו תהיה. כך על פי מדותיו יורד ונמשך לכל העולמות להמצא שפע ברכות לכל. ובוא וראה השפעת שמן הטוב ההוא לא נזמן להמשך עד השעה שהעבודה שלמטת היתה עולה ונפגשין זה בזה. זש״כ (משלי כו) שמן וקטרת ישמח לב. שמן מלמעלה וקטרת מלמטה. בכן היא שמחת הכל: (ג-ו:)

רבי יצחק אמר כשמן הטוב על הראש. זה שמן משחת קודש העליון. שנמשך ויוצא מן המקום הנהר עומק של הכל (ינ) ד"א שנמשך ויוצא מן הראש

707

## **ויו הזוהר**

(ג) כי עיקר חזדונות תפארת כמלכות להשפיע בה שפע כל מוב הוא להיותם פנים בפנים: (ז) צד"ק היינו מלכות. משפ״ם היינו תפארת: (ה) פי׳ מן ספירת התכמה שנקרא אבא: (ו) פי׳ זו ספירת הבינה שנקראת אמא המניקה ומשפיעה שפע להבנים שרה, היינו הספירות שתתתיה שיאירו בהארה העליונה: (ו) היינו פשירת התפארת שנקרא מלכא קרישא: (ת) פי׳ קוי ניצוצי אורות המזהירים ומכריקים ממנו נפו למשל חוקן בפני אדם: (ט) היינו שאר הכפירות הסובבות ומלכישות להתפארת: () דורש מזרתיו במשמעות מלכושיו עד"ר הנתוב מדו בד: (ול) פי׳ הספירת המכבות ומלכושות נקראין כתי מלכא שהשם הוייה מפעינו במשמעות מלכושיו עד"ר הנתוב מדו בד: (ול) פי׳ הספירת המכבות ומלכושה נקראין כתי מלכא שהשם הוייה מתפיצם

של כל הראשים נסתר של כל הנסתרות (יז) על הראש. על הראש ודאי הראש של אדם הקדמון (טו) יורד על הזקן. זה זקן כבודו כמו שנתבאר. זקן אהרן. זה כהן גדול שלמעלה. וזה נתבאר. ושמן ההוא יורד על פי מדותיו (וני) שמאותו השמן נמשך ויוצא ויורד השפע להתחתונים. וכדמיון הזה נתגדל ונתעטר כהן התחתון בשמן המשחה למטה : (ג-פח :)

רבי יהורה אמר כשמן הטוב על הראש. זה הוא המקום להמצא בו שפע ברכות (יז) מניין. שכתוב כשמן הטוב וגו׳. ובסופו מה כתוב כי שם צוה ה׳ את הברכה חיים ער העולם. שבמקום הזה שרויות הברכות. ואם תשאל הלא כתוב כטל חרמוז שיורד על הררי ציון. לא כתוב שמן אלא טל. אבל הוא שמן והוא טל, אותו הטל הוא מה שמוריד הקב״ה מן שמן העליון (יח) כי שמן ההוא יוצא לצד הימין. ב׳ השפעות הם יין ושמן והולכים לשני צררים. יין לצד שמאל ושמן לצד ימין. ומצד הימין נשפעות הברכות לעולם. ומשם תתמשח מלכות הקרושה : (א-מת.)

קפר

שיר המעלות הנה ברכו את ה׳ כל עברי ה׳ העמרים בבית ה׳ בלילות. פתח רבי יהורה ואמר. הנה ברכו את ה׳ כל עבדי ה׳ וגו׳. מקרא זה נתבאר. אבל בוא וראה הנה ברכו את ה׳. ומי הם הראוים לברך לו להקב״ה. כל עבדי ה׳. לפי שכל אדם מישראל אשר בעולם אע״פ שכלם ראוים לברך לו להקב״ה. אבל הברכות שבעבורן יתברכו עליונים ותחתונים מי הוא. זה הוא מה שמברכים לו עברי ה׳ ולא כלם. ומי גם שברכותיהם ברכה. הצומדים בבית ה׳ בלילות. אלה הם העומדים בחצות הלילה ונתעוררים לקרות בתורה. הם עומרים בבית ה׳ בלילות. שהרי אז בא הקב״ה להשתעשע עם הצריקים בגן הערן: (א-קלו,)

פתח רבי יצחק ואמר הנה ברכו את ה׳ כל עבדי ה׳ וגו׳. מקרא זה ביארוהו החברים והוא נדרש. אבל זה הוא השבח של כל אותן בני האמונה. ומי הם אותן בני האמונה. הם העומרים בחצות הלילה לעסוק בתורה. והם מתרבקים בכנסת ישראל לשבח להקב"ה בדברי תורה. בוא וראה בשעה שהאדם יקום בחצות הלילה לעסוק בתורה. ורוח צפון נתעורר בהצות הלילה. אז איל״ת ההיא עומרת ומשבחת להקב״ה

על הרחש. רישין סתימא דכל סתימין (יד) 507 יולד (10) על הראש ודאי רישא דאדם קדמאה על הוקו. דא דיקנא יקירא כמה דאוקמוה. זקן אהרן. זה כהן גדול דלעילא. והא הוקמוה. וההוא שמן יורי פי מדותיו (טי) דמחיכון משיחו כניד וכפיק וכחית על כהכא ואתעער כגיל Ď7 וכגווכא לתתאי. תתאה במשח רבותא לתתא : ((נ-פת :)

67 רבי יהודה אמר כשמן העוב על הראש. (n) acts. ברכאן לאשתכחא ביס אתר 615 דכתיב כשמן העוב וגו׳. וסופיה מאי כתיב כי שם לוה הי את הברכה חיים ער העולם. דבאתרא דא כעל מלמוו תימא 161 ברכאן. שראן ליון. לא כתיב שמן אלא על. אלא שיורר על הררי איהו שמן ואיהו על. ההוא על הוא איהו דאעיל קב"ה ממשחא עלאה (יח) דההוא שמן כפק לסשרא דימינא. תריון איכון יין ושמן ואזלו לתריו סשרין. יין לששר שמאלא שמן לסשר ימילא. ומסשרא דימילא כפקי ברכאן לעלמא. ומתמן אתמשה מלכותא קדישא: (א-שת.)

שיך המעלות הנה ברכו את ה׳ כל עבדי ה׳ העמדים בבית ה׳ בלילות. פתח רבי יהודה ואמר. הנה ברכו את ה׳ כל עבדי ה׳ וגו׳. האי קרא אוקמוה. אבל תא חזי סנה ברכו את ה׳. ומאן אינון דיתחוון לברכא ליה לקב״ה. כל עבדי ה׳. בגין דכל בר לש בעלמא יתחוון לברכא ליה לקב״ה. מישראל אע״ג דכלהו אבל ברכתא דבגינייהו יתברכון עלאין ותתאין מאן דברכין ליה עבדי ה׳ ולה כלהו. 5100 510 ומאן אינון דברכתהון ברכתא. העומדים בבית ה׳ בלילות. הינון דקיימין בפלגות ליליא ואתערי למקרא אלין באורייתא. אלין קיימי בבית ה׳ בלילות. דהא כדין הב״ה אתי לאשתעשעא עם לדיקיא בגיתא דעדן: (א--קיו.) פתח רבי ילחק וחמר הנה ברכו את ה׳ כל עבדי ה׳ וגו׳. האי קרא הא אוקמום חבריא והא אתמר. אבל האי שבחא הוא דכל איכון בני מהימכותא. ומאו חיכון בני מהימכותה. חיכון דקיימין בפלנו דליליה למלעי באורייתא. ומתדבקי בה בכנסת ישראל לשבחא לקב"ה במני דאורייתא. תא חזי בשעתא דב"י קס

בפלגות ליליא למלעי באורייתא. ורוח לפון אתער ומשבחא קיימא -ליליא. ההיא אילת"א בפלנות לים

## זיו הזהר

(יד) פי' פון הצתר עדיון: (צו) פי' עד התכמה שנקרא אבא ומשם ההבינה ופן הבינה הבהן גדול דלעילא היינו התפארת שעוקרו חסר: (טו) פי׳ שוותה עפע העליונה שנקראת עמן הכאה מן ג׳ ספירות העייונות כחיב יורד על פי מדותיו היינו על ז׳ הסררו הספירות שאתר הבינה הנקראין מרותיו. ומהן יורד השפע התההונים בפרטיות על פי גזרת וצמצום של המלכות: (יו) היינו ספירת ההכמה שנקרא אבא כמבואר לעיל: (יח) פי' כאישר עפע החכמה שנקרא שמן מתפשם להסוירות של התפארת נקרא השפע בשם מיד, על שם ג' אותיות הראשונות של השם הוייה ביה במילוי אלפירין שהוא בגי' מיד, והן בתינת הימין הסר ורחמים שמהן נשפע שפע ברכה לזה העודם עיי האות ה' אתרונה שו' השם הוייה ביה, היינן המלכות שמחלקת השפע בפרצוות וצמצום לכי אחר ואתר כראוי לו:

כלד

לשון הוהר

לקצ"ה (א) ובשעתא דהיא קיימה כמה אלף \_<del>\_\_\_</del> וכמה גיבבן קיימין עמה בקיומייהו. וכלהו שארין לשבחא למלכת קדישת. וההות תחן דוכי וקם בפלגות לילית למלעי במוריותה קב״ה תליה כמה דתוקמוה (שיר ח) היושבת בגנים חברים מקשיבים לקולך השמיעני. וכל איכון אוכלוסין דלעילא וכל בני תושבחתא דמומרין למאריהון. כלהו משתככי בגין תושבחתה דאינון דלעין באורייתה. ואמרי הנה ברכו את ה׳ כל עבדי ומכרני .75 אתון ברכו את ה׳. אתון שבחו למלכא קדישא. אתון חשלו ליה למלכת. וההית חילת"ה מתעשרה ביה בהכום ואמרת. קמי מלכא >″3 1003 nD. וקמת לקמך. 673 אסינא אתערנא במאי 673 איכון לגבך. דילהוו 635 דשבמא 1001 העומדים מלכא. כבית ואמר הדל קמי ס׳ בלילות. אלין אקרון עבדי ס׳. אלין אתחוון לברכא למלכא. וברכתא דילהון ברכתא. הה״ד שאו ידיכס קדש וברכו את ה׳. אתון אתחוין דמלכא קדישא יתכרך על ידייכו. וברכתא 5.5 דעל ידייכו ברכתה קדש. מהו קדש. אתר עלאה דמבועא שתו ידיכם דנחלא עמיקא לפיק מינים (ב) דכתיב ונהר יולא מעדן עלאס. וגו׳. ועדן הוא דאקרי קדש להשקות -בג״כ שאו ידיכם הדש. ובר כש דעביד הכי ווכי להאי מאי קא מכרזי עליה. יברכך ה׳ מליון. את תברך לקב״ה מאתר דאקרי קדש עלאה (י) והוא יברך לך דחקרי ליו״ן. מאתר דאת ומטרוניתא תתברכוו דילכון הוה כחדא לשבחא כמה דווגה כתדת. כר למלכא. מההוא אתר דמתברכא כנסת ישראל אתר יומין לך ברכאן. הה״ד יברכך ה׳ מהסוא

מליו״ן עשם שמים וארך (ד): (ג-יכ:) W ידיכם קדש וברכו את ה׳. אמר רבי אלעור הא תנינן דכד בר נש קם בלפרא בעי לאשחאה בקדמיתא כמה דאוקמוה. ותא חוי בגין 1771 מלה (ה) ותו דבעית ליה אוהימנא 67 כטלא בגין לשלטאה לנטלא ידא ימינא בשמאלא. לב״כ ויסתחי ימינא. על שמאלא ימילא שמאלא. al . נטילא מאן דכטיל וע״ל ליהו 🗌 2"131 ילוי יטיל ימינה בשמאלה להשלטה ימינה על שמאלה (ו) בגין דלא יהיב דוכתא לילר הרע לשלטאה כלל. fσ1 חוקימנת : (א-קוח:)

יברכך ה׳ מליון עשה שמים וארץ. רצי יהודה הוה שכיח קמיה דרצי שמעון. אמר ליה ישראל מאן אתר אתברכאן. א״ל ווי לעלמא דלא משגיחין ולא מסתכלין בני כשא ביקרא דמלכא עלאם

ל.זב״ה (ה) ובשצה שהיא עומדת כמה אלפים וכמה רבבות עמה על מצמרם. וכלם מתחילים לשבח להמלך הקרוש. וכל מי שווכה ועומר בחצות הלילת לעסוק בתורה הקב"ה מקשיב לו. כמו שביארו (זיר ה) היושבת בגנים חברים מקשיבים לקולך השמיעני. וכל אותן החילות שלמצלה וכל בגי שיר שמומרים לרבונם. כלם נשתתקים בשביל זמרתם של אותן העמלים בתורה. ומכריזים ואומרים הנה ברכו את ה׳ כל עבדי ה׳. אתם ברכו את ה׳. אתם שבתו למלך הקדוש. אתם תעטרו לו למלך. ואיל״ת ההיא מתעטרת בו באדם הוה ותעמד לפני המלך ותאמר. ראה במעלת הבן הוה שאני באה עמו לפניך. במעלת הבן הוה שאני נתצוררתי עמו אליך. ומי הם שכל התשבחות שלהם לפני המלך. חזר ואמר העומדים - KUN בבית ה׳ בלילות. אלה נקראים עבדי ה׳. אלה ראוים לברך למלך. והברכות שלהם ברכה היא. זש״כ שאי ידיכס קדש וברכו את ה׳. אתם ראוים שהמלך הקדוש יתברך על ידכם. והברכות הנאמרות על ידיבם ברכה היא. שאו ידיכם קדש. מהו קדש. מקום עליון שהמעין של נחל העמוק יוצא ממנו (כ) שנאמר ונהר יוצא מערן להשקות את הגן. ועדן הוא שנקרא קרש עליון. לפיכך שאו ידיכם קדש. והאדם שצושה כך וזוכה לזה מהו מכריזים עליו. יברכך ה׳ מציון. אתה מברך להקב״ה מהמקום שנקרא קדש עליון (ג) והוא יברכך מהמקום שנקרא ציו״ן. שאתה והמטרונה תתברכו ביחר. כמו שהתחברות שלכם היתה ביחר לשבת למלך. כך מהמקום ההוא שמתברכת כנסת ישראל מהמקום ההוא וכיון לך ברכות. זש״כ יברכך ה׳

לשון קורש

מציו"ץ עשה שמים וארץ (ז): (ג-יב:) מציו"ץ עשה שמים וארץ (ז): (ג-יב:) הרי למדנו שכאשר האדם קם בבקר צריך לרחץ ידיו לראשונה כמו שנתבאר. ובוא וראה שבשביל מה שכלי זה נקרא נטלא נתבאר הענין (ה) ועוד שצריך שכלי זה נקרא נטלא נתבאר הענין (ה) ועוד שצריך הימין על השמאל לכך ירחץ ימנית מן שמאלית. הימין על השמאל לכך ירחץ ימנית מן שמאלית. ובאופן זה היא נטילה ראויה. וע"כ כל הרוחץ ידיו ירחץ ימנית בשמאלית להשליט הימין על השמאל (ו) כדי שלא יתן מקום ליצה"ר לשלוט כלל. וזה

נתבאר : (א-קצח :)

יכרכך ה׳ מציון עשה שמים וארץ. רבי יהודה היה שכיח לפני רבי שמצון. אמר לו ישראל מאיזו מקום מתברכים. א״ל אוי לו לצולם שאין משגיחים ואין מסתכלים האנשים בכבור מלך

העליון

זיו הומר

(1) זו השכינה הקרושה אילת השחר: (2) זו ספירת ההכמה שנקרא עדן, שורש עולם האצילות. שהנה? העמוק יוצא שמו זו ספירת הכינה שורש עולם הבריאה: (3) פי׳ שזה האדם בתורתו ועבודתו מעורר שפע ברכות מעולם האצילות והבריאה א? הקכ״ה היינו ספירת התפארת שורש עולם היצירה. ולפיכך יברך הקב״ה לזה מהמקום שנקרא ציון, זו ספירת היסד שעל ידו נשפע השזע אל המטרוניתא ככל? וממנה לזה האדם בפרט: (7) פי׳ שששע כרכה תכא לזה האדם מציו״ן שהוא התיקון והחכור של שמי״ם האזיע אל המטרוניתא ככל? וממנה לזה האדם בפרט: (7) פי׳ שששע כרכה תכא לזה האדם מציו״ן שהוא התיקון והחכור של שמי״ם ואר״ץ היינו תפארת ומלכות. וזה עד״ר הכתוב כי כל כשמים וארץ כידוע: (3) כי נשלא הוא ממשמעות הנכהה עד״ר הבתוב ואר״ץ היינו תפארת ומלכות. וזה עד״ר הכתוב כי כל כשמים וארץ כידוע: (3) כי נשא הוא ממשמעות הגבהה עד״ר הבתוב ונשאם כל ימי עולם. לרמו המוד שצריך להנכיה הידים לאחר הרחיצה ככתוב שאו ידיכם קדש. כי עשר אצבעות היד מ שימות על העשר ספירות כידוע: (1) כפל דבריו י״ל כוונתו לרמו שבכל הנמילות בין בנט״י דשחרית ובין בנש״י לסעודה צייך להיות שימות על העשר ספירות כידוע: (1) כפל דבריו י״ל כוונתו לרמו שבל הניתין הייק היא שאין הילוק. וכן לעורה איויד בסיד הכונות וסרים בית המקים. וחיריה כמור המידים למוריק מידועיה מידים לארוי הרחיצה כתוב מיות כידוע: כידועיה לידועיה מידים שימות על העשר ספירות כידוע: (1) כפל דבריו י״ל כוונתו לרמו שבל הנוידים בנשילות בין בנט״י דשחרית ובין בנש״י לסעודה צייך להיות מוות על העשר מפירות כידוע: ווז כמר המריי ומתריק בכ׳ אופנים. וחירין הב׳ כך חוא שאין חילוק. וכן רעת האריו״ל בסוי הכונות וכן גם דעת המקים:

11 16

## תהלים קלר

תהפים כפר-כפה

לשון הוהר

עלאה, תא חזי בשעתא דאשתכהו ישראל זכאין קמי

העליון. בוא וראה בזמן שישראל נמצאים זכאים לפני הקב״ה. והם עמה בהתקרבות עם עץ עליון קדוש אחר אשר מזון הכל תולה בו' (ז) הרי הוא מתברר מהמקום שכל הברכות אסיפות בו, ובו נתנטע ונשתלו שרשיו. וישראל למטה הם מתברכים מהמקום שכל אותו הברכות יוצאות בו. ולא נתעכבו הברכות מלצאת. זש״כ יברכך ה׳ מציו״ן עשה שמים וארץ. וכתוב (תהלים קלג) כטל הרמון שיורד על הררי ציון כי שם צוה ה׳ את הברכה חיים עד העולם (ה) ומדרגה זו היא זיו העולם. שכתיב (תהלים ג) מציון מכלל יופי אלהים הופיע (ט) הופיע האיר כמש״נ (דברים לג) הופיע מהר פארן. וזה המאור כאשר יופיע הוא מאיר לכל העולמות (י) וכאשר זה המאור נתעורר הכל הוא בחביבות הכל הוא באהבה הכל הוא בשלימות. בכן הוא שלום של הכל שלום שלמעלה ושלמטה. זש״כ יהי שלום בחילך שלוה בארמנותיך: (ג-קיה.)

קב״ה. והוו עמה שכיחין בחד אילנא עלאה קדישא מאתר דכלא ביה (י) הוה מתכרד דמזוכל דכל ברכאן כנישין ביה. וביה אתנטע ואשתילו שרשוי. מאתר דכל איכוו וישראל לתתא הוו מתברכאן למיפק. מתעכבי כפקין 631 ביה ברכאו הה״ד יברכך ה׳ מליו״ן עשה שמים וארץ. וכתיב (תהלים קלג) כפל חרמון שיורד על הררי ליון כי שם צוה הי את הברכה חיים עד העולם (ח) ודא איהו נהירו דעלמא. דכתיב (תהלים נ) מליון מכלל יופי (דגרים לג) (דגרים לג אלהים הופיע (ט) הופיע נהיר פארן. ודא נהירו כד ינהר נהיר מהר הופיע 655 האי נהירו אתער עלמין (י) וכד לכלהו הוא בחביבותא כלא הוא ברחימותא כלא הוא בשלימו. ותהה. דטילא כדיו הוא שלמא דכלא שלמא מה״ד יהי שלום בחילך שלוה בארמנותיך: (נ-קית.)

כלה

בי יעקב בחר לו יה יבראל לסגלתו. רבי הייא פתח כי יעקב בחר לו יה. כמה חביבין ישראל קמי קב״ה דאתרעי בהו ובעא לאתדבקא בהו ולאתקשרא עמהון. ועבד להון עמא יחידאי בעלמא. דכתיב (שמואל ג׳ ז) ומי כעמך כישראל גוי אחד בארץ. ואיכון אתרעו ביה ואתקשרן ומי כעמך כישראל גוי אחד בארץ. ואיכון אתרעו ביה ואתקשרן ביה. הה״ד כי יעקב בחר לו יה. וכתיב (דברים לג) כי חלק ה׳ עמו. ויהב לשאר עמין שולטנין רברבן ממכן עלייהו. והוא נפיל לחולקיה ישראל: (כ-קכו.)

רצי אלטור אמר כי יעקב במר לו יה ישראל למגלתו. תא חזי כי יעקב במר לו יה. ע ד כאן לא ידענא מאן בריר למאן. אי קב״ה בריר ליה ליעקב. אי יעקב בריר ליה לקב״ה. אלא ממאו דגלי קרא ידענא דקב״ה נטיל ליה ליעקב לעדביה. דכתיב כי חלק ה׳ עמו יעקב הבל נהלתו: (א - קסא :)

רבי יהודה אמר כי יעקב בחר לו יה ישראל לסגלתו. מהו לסגלתו. אלא תלת אבהן אינון אקרון סגולה בין לעילא ובין לתתא. כגוונא דא כהנים לוים וישראלים. וכלא חד. ואלין סגולתו דקב״ה לעילא וסגולתו לתתא. ודא הוא דכתיב (שמות יט) והייתם לי סגולה מכל העמים: (נ-קיט:)

דנדתן ארלם נחלה נחשראל עמו. אמר רבי יהודה האלא כתוב (יכמים ב) ותבואו ותעמאו את ארלי וגחלתי שמתם לתועבה, זכאה חולקיה מאן דוכי בחייוי למשרי מדורא בארעא קדישא. דכל מאן דוכי לה זכי לאנגדא יעקב בחר לו יה ישראל לסגלתו. רבי חייא פתח כי יעקב בחר לו יה. כמה חביבים ישראל לפני הקב״ה שבחר בהם וחפץ להתדבק בהם ולהתקשר עמהם. ועשה אותם עם יחידי בעולם. שכתוב (שמואל כ׳ ז) ומי כעמך כישראל גוי אחד בארץ. והם בחרו בו והתקשרו ומי כעמך כי יעקב בחר לו יה. וכתיב (דברים לכ) כי חלק ה׳ עמו. ונתן לשאר העמים מושלים שרים ממונים עליהם, והוא לקח לחלקו את ישראל: (ב-קכו)

קלה

רבי אלעזר אמר כי יעקב בחר לו יה ישראל לסגלתו. בוא וראה כי יעקב בחר לו יה. עד עכשיו אין ידוע מי בחר למי. אם הקב״ה בחר לו ליעקב. אם יעקב בחר לו להקב״ה. אלא ממה שגילה הכתוב גודע שהקב״ה לקח לו ליעקב לחלקו. שכתוב כי חלק ה׳ עמו יעקב חבל נחלתו : (א-קסא:)

רבי יהודה אמר כי יעקב בחר לו יה ישראל לסגלתו. מהו לסגלתו. אלא שלשת האבות הם נקראים סגולה בין למעלה ובין למטה. כרמיון זה כהנים לוים סגולה בין למעלה ובין למטה. ויש הקב״ה למעלה וישראלים. והכל אחר, והם סגולתו של הקב״ה למעלה וסגולתו למטה. וזהו שכתוב (שמות יט) והייתם לי טגולה מכל העמים: (י-קיט:)

ונרגן ארצם נחלה נחלה לישראל עמו. אמר רבי יהודה למדנו כתוב (ירמיה ב) ותביאו ותטמאו את ארצי ונהלתי שמתם לתועבה. אשרי חלקו מי שזכה בחייו

לשים מדורו בארץ הקדושה, שכל מי שזוכה לה זוכה להמשיך

## זיו הזהרי

(1) פי׳ שאו ישראל שכיהים וכרוכים עם השכינה אל התפארת עץ החיים. ועי׳ז נתברך התפארת מעולם הבינה. וישראל למצח נתברכים מן השפע הבא מן התפארת למלכות ע״י כפירת היסוד שנקרא ציון. ואין מדת הדין מעכב להיסוד השפעת השפע עבור ישראל: (ח) מל הרמון זו ה״צפע הבאה מעולם האצילות אל התפארת והספירות שלו שנקראין הררי ציון שהם בכלל עלמא דדכורא. ומשם הולכת השפע עד הטולים, פי׳ עד עולים ממלכות עלמא דנוקבא להשפע לעוה״ן בפרטיות וצמצים: (ט) ספירת היסוד הוא ויו המולים לריבור שהוא מופיע הבילהות בשפע העליונה. ועל זה שהמיכות נוארת ע״י יופיו של ספירת היסוד נאמר אלהים הופיע. בי אה שם הכלבות והשכינה הקדועה: (י) כי המלכות שמפע מן היסוד מחלקת השפע לכל העולים בכלל המורים. בלה מו אה שם הכלבות והשכינה הקדועה: (י) כי המלכות שמפע מן היסוד מחלקת השפע לל העולמות שלה ולכל השרים. כבתוב ותתן מרך לביתה ונו׳ שבעבור זה נקראת אשת חילו.

כשין הוהר

לאנגדא מטלא דשמיא דלעילא דנהית על ארעא. וכל מאן דוכי לאתקשרא בחייוי בהאי ארעא הדישא. זכי לאתקשרא לבתר בארעא קדישא עלאה. וכל מאן דלא זכי בחייוי ומייתין ליה לאתקברא תמן. עליה כתיב ונחלתי שמתם לתועצה רוהיה נפיק ברשותה נוכראה החרה. וגופיה אתי תחות רשותא דארעא קדישא. כביכול עביד קדש חול וחול קדש. וכל מאן דוכי למיפק כשמתיה בארעא הדישא אתכפרו חובוי. ווכי לאתקשרא תחות גדפי דשכינתא. דכתיב (דנרים לכ) וכפר אדמתו עמו. ואיהו אתיב פקדונא למאריה. ולא עוד אלא אי זכי בחייוי זכי לאתמשכא עלים רוחא קדישא תדיר, וכל איכון דלא זכו להאי בחייוי ויתבין ברשותא אחרא. אתמשר עלייהו רוהא אחרא נוכראה. ואתיבין פקדונא דמאריהון לאחרא. תאנא כד סליק רב המנונא סבא להתם הוו תריסר 113 306 ריליה. מתיבתא כני עמיה אי אכא אויל לארחא דא 163 לידי על 65 עבידנה (ה) אלא לאתבא פקדונא למאריה: (ג-עני:) ס׳ מליון שכן ירושלם הללויה. אמר רבי שמעון וכי מליון הוא ברוך. והא מכהרא עלאה איהו ברוך (י) אלא ברוך טמיקא -כד .′D נהיר סיהרא מנהירו דשמשא ומתקרצי דא בדא. ולא אעדיאו נהורא דא מן דא (ג) ולומנין דטישרא אתקרי בשמת דמלכת. כמה דתיהו תקרי הויים הכי תיהי נקראת הוי״ם. כד״א (כראבית יט) וה׳ המטיר על סדום ועל עמולה גפרית ואש מאת ה׳ מו השמים. ולא דא בלחודוהי אלא אפילו חד שליחא לומכין אתקרי בשמא דמלכא: ד״א ברוך ה׳ מליון. מאן אתר אשתמודע דקב״ה סוא ברוך (ד) הדר ואמר מליון. מאתר דליו״ו אשתמודע דהוא ברוך. מאי עעמא. בגין דכתיב (תהלים קלג) כי שם לום ה׳ את הברכה וגו׳: (ג-ט:)

קלו

לעשה נפלאות גדלות לבדו כי לעולם חסדו. למר רבי פנחס כמה טיבו עביד קב״ה ບມ 651 יומל. בני כשא. וכמה ניסין ארחיש לון בכל ידע אלא איהו בלחודוי. בר נש קם בלפרא וחויא מתי להטלא ליה. זבר כש שוי רגליה על רישיה וקטיל ליה. בר קב״ה ולא ידע ביס בלחודוי. לעשה סוי כפלאות גדלות לבדו. בר כם אויל בארחא ולסטין מחכאן ליה למקטליה. אתא אחרא ואתיהיב כופרא תחותיה והוא אשתויב. ולא דע מיבו דעבד ליה קב״ה ונסא דארחיש ליה בר איהו בלחודוי. הוי לעשה נפלאות גדלות לבדו. לבדו עביד וידע ואחרא לא ידע: (ג-רי)

תהלים קלה-קלו

ככז 253

המשיך עליו מטל השמים שלמעלה היורד על הארץ. וכל מי שזוכה להתקשר בחייו בזאת הארץ הקדושה. זוכה להתקשר אח״כ בארץ הקדושה העליונה. וכל מי שלא זכה בחייו ומביאים לו להקבר שם. עליו כתוב ונחלתי שמתם לתועבה. רוחו יצאה ברשות זר אחר. וגופו הובא תחת רשות הארץ הקדושה. כביכול עשה קדש חול וחול קדש. וכל מי שזוכה לצאת נשמתו בארץ הקדושה נתכפרו חטאיו. וזוכה להתקשר תחת כנפי השכינה. שנאמר (דברים לב) וכפר אדמתו צמו. והוא מחזיר הפקדון לרבונו. ולא עוד אלא אם זוכה לזה בחייו זוכה שיומשך עליו רוח קדוש תמיד. וכל אותן שלא זכו לזה בחייו ויושבים ברשות אחר, נמשך עליהם רוח אחר זר. ומחזירים הפקדון של רבונם לאחר. למדנו כאשר עלה רב המנונא סבא שמה היו עמו שנים עשר תלמודים מן הישיבה שלו. אמר להם מה שאני הולך לדרך זה לא בשביל גופי אני עושה (ה) אלא להתזיר הפקדון לרבוני: (ג-עב:)

לשון קודש

צושה (ח) אלא להתחיר הפקדון לרבוני ( (-עב :) ברןך ה' מציון שוכן ירושלם הללויה. אמר רבי שמעון וכי מציון הוא ברוך. הלא מן הנהר העמוק העליון הוא ברוך (כ) אלא ברוך ה׳. כאשר תאיר הלבנה מהארת השמש ומתקרבים זה בזו. ולא יסיר האור זה מן זו (נ) ולפעמים שהלבנה נקראת בשמו של המלך. כמו שהוא נקרא הוי״ה כך היא נקראת הוי״ה. כמש״נ (בראשית יט) וה׳ המטיר על סדום נקראת הוי״ה. כמש״נ (בראשית יט) וה׳ המטיר על סדום נקראת הוי״ה. כמש״נ (בראשית יט) וה׳ המטיר על סדום נקראת הוי״ה. כמש״נ (בראשית יט) וה׳ המטיר על סדום נקרא אפילו מלאך אחד נקרא לפעמים בשמו של המלך: ד״א ברוך ה׳ מציון. מאיזו מקום ניכר שהקב״ה הוא ברוך (ר) חזר ואמר מציון. מן המקום שנקרא ציו״ן ניכר שהוא ברוך. מה הטעם. לפי שכתוב (תחלים קלג) ני שם צוה ה׳ את הברכה וגו׳: (נ-ט:)

קצו

עושר נפלאות גדלות לבדו כי לעולם חסדו, אמר רבי פנחס כמה טובות עושה הקב״ה עם האנשים. וכמה נסים מרבה להם בכל יום. ואין מי יודע אלא הקב״ה בלבדו. אדם קם בבקר ונחש בא להרגו. והאדם יעמיד רגלו על ראשו ונהרג הנחש. ואין מי יודע מזה אלא הקב״ה בלבדו. הוה לעשה נפלאות גדלות לבדו. אדם הולך בדרך ורוצחים אורבים נפלאות גדלות לבדו. אדם הולך בדרך ורוצחים אורבים לו להרגו. בא אחר וניתן כופר תחתיו והוא ניצל. ואין מי יודע הטובה שעשה לו הקב״ה והנס שקרה לו אלא הקב״ה בלבדו. הוה לעשה נפלאות גדלות לבדו. לבדו הוא עושה והוא יודע ואחר לא ידע: (נ-רי)

לרוקע

זיו הזהר

קרך (ה) יש לומר שרב המנונא הכיר שבעיני חלמודיו אין נכון הדבר מה שעולה מבבל לא״ו. כי בבבל היה מנהג ישיבה. מח שלא יוכל לעשות כך בא״ו. נמצא שיש בזה בימול תורה. והלא תלמוד תורה כנגד כלם. והרהרו אהרי רבם שאולי עושה זאת לבעבור איוו המבה של עולם הזה. ולכך היה רב המנונא מתרץ עצמו והבין להם שעושה זאת רק משום שנתמעמו כחתיו ואין ביכולתו עוד לנהג ישיבה כי מרגיש בעצמו שקרוב קצו: (כ) קשיא ליה כיון שעל פי רוב - מתם חו״ה היינו התפארת, וציון מרמו על היסור. לכך מקשה הלא התפארת מנהרא עמיקא עלאה מתכוך היינו מן עולם הבינה: (נ) מתרץ שהו״ה דכאן היינו המלכות שהיא היסור. לכך מקשה הלא התפארת מנהרא עמיקא עלאה מתכוך היינו מן עולם הבינה: (נ) מתרץ שהו״ה דכאן היינו המלכות שהיא הכור. לכך מקשה הלא התפארת כי למעמים גם המלכות נקראת בשם דו״ה: (ו) לפי פירוש זה שב הו״ה דכאן הינו התפארת. הכורבת ע"י הציון מן התפארת. כי למנסים גם המלכות נקראת ביש המלכות ניכר וגודע שהתפארת הוא ברוך מעולם הבינה ו

16

דשון קורש תהלים קלו–קלו

דריקע הארץ על המים כי לעולם חסרו. אמר עולא וכי למאי צריך חסד הכא. דכתיב לרוקע הארץ על המים כל״ח. אמר רב חסדא חסד גדול עשה הקב״ה בעולמו שרקע הארץ על המים. שאלמלא כך לא היו בני אדם נוטעין וחורשין וזורעין. עכשיו שרקע הארץ על המים נוטעין וזורעין. והארץ עומרת בכחה ובקיומה מפני לחות המים אשר מתחת לארץ. ומלמטה יוצאין כמה נהרות כמה מעינות לרשן כל העולם ולהצמית הכל. וזהו החסר שעשה הקב״ה עם בריותיו ועם כל העולם: (י״ח)

> נרגן לתם לכל בשר כי לעולם חסדו. מהו לחם (٤) [אלא <sup>ו</sup> זהו שפע עליונה ההיא) קיום העולם. שהיא נעשית לח״ם בכח הצדי״ק על ידי אור ההוא שיש בציו״ן (כ) זש״כ נתן לח״ם לכ״ל בש״ר. בתחלה נותז הקב״ה שפע של לח״ם לכ״ל ההוא (ג) וכ״ל ההוא נותן השפע למקום ההוא שנקרא בש״ר מבשרי. וכל זה לבעבור כי לעולם חסרו: (בהשמטות)

קלו

נהרות בבל שם ישבנו גם בכינו בזכרנו את ציון. 💬 רבי שמעון פתח (יייקאל א) היה היה רבר ה׳ אל יהזקאל וגו׳. היה היה שני פעמים למה. ועוד יש לשאל אם יחזקאל נביא אמת היה מדוע גלה כל מה שראה. מי שהמלך מכניסו בהיכלו האם יש לו לגלות הסורות שראה שם. אלא ודאי יחזקאל נביא אמת היה. וכל מה שראה הוא היה באמונה. וברשות הקב״ה גלה כל מה שהיה מגלה. וכך הי׳ נצרך. ובוא וראה מי שרגיל לסבל צער. אם יבא עליו לפי שעה צער הוא סובל צרתו ואינו חושש. אבל מי שאינו רגיל בצער והיה כל ימיו בתענוגים ומערנים ובא עליו צער. זה הוא צער גדול ועל זה יש לבכות.. ובשביל זה הצער של גלות בבל הוא היה צער גדול. הוא היה צער שעליונים ותחתונים בכו עליו. עליונים שכתוב (ישעיה לג) הן אראלם צעקו חוצה וגו׳. תחתונים שכתוב על נהרות בבל שם ישבנו גם בכינו. כלם בכו על גלות בבל. מה הטעם. לפי שהיו במערני מלכים. שכתוב (אינה ד) בני ציון היקרים המסולאים בפז. ועכשיו היו יורדים בגלות עם רחיים על צואריהם וידיהם קשורות לאחור. ועור חשבו שאין להם קיום לעולם. שהרי הקב״ה עזב אותם ולא ישגיח בהם לעולם. ולמרנו שבשעה ההיא קרא הקב״ה לכל פמליא שלו ולכל מרכבות הקדושות ולכל צבאו מחנותיו ושריו ולכל צבא השמים ואמר להם. מה אתם עושים כאן. ומה בני האהובים בגלות בבל ואתם כאן. קומו ורדו כלכם לבבל ואני עמכם. זש״כ (ישעיה מג) כה אמר ה׳ למענכם שלחתי בבלה גו׳. למענכם שלהתי בבלה. זה הקב״ה. והורדתי בריחים כלם. אלו כל המרכבות ומחנות העליונים. ובעבור

נתן לחם לכל בשר כי לעולם חסדו. מהו לחם (א) (אלא דא איהו ההוא שקיו עלאהן קיומא דעלמא. דאתעביד דלדי״ק לח״ם דמית לור בההוא בידיה בליו״ן (ג) הה״ך נהן לח״ם לכ״ל בש״ר. בקדמיתא יהיב יהיב כ"ל (י) וההוא כ"ל הב״ם לח״ם לההוא 67 וכל דאקרי בש״ר מבשרי. 6776 לההוא כגין כי לעולם חסדו: (נסשמטות)

קלז

נהרות בכל שם ישבנו גם בכינו בוכרנו את ליון. 🀬 רבי שמעון פתח (יהוקאל א) היה היה דבר ה׳ אל יחוקאל וגו׳, היה היה תרי זמני אמאי. ותו אית לשאלא אי יחזהאל כביאה מהימנא הוה אמאי גלי כל מאי דחמא. מאן דמלכא אעיל ליה בהיכליה האית ליה לגלאה רזין דהמי תמן. אלא ודאי יחוקאל נביאה מהימנא הוה. וכל מאי דחמא במהימנותא איהו. וברשותא דהב״ה גלי מאי דגלי. והכי אלטריך. ותא חזי מאן - 55 דרגיל למסבל לערא. אי אתי לפוס שעתא לערא סביל מפלכוי ולא חייש. אבל מאן דלא רגיל בלערא והוה כל יומוי בתפכוקיו ועידוכין ואתי ליה לערא. דא איהו לערא שלים ועל דא אלטריך למבכי.. ובגין דא לערא דגלותא דבבל האי הוה לערא בלים. האי הוה לערא דעלאין ותתאין בכאן עליה. עלאין דכתיב (יבע׳׳ לג) הן אראלם לעהו חולה וגו׳. תתחין דכתיב על נהרות בבל שם ישבנו גם בכינו. כלהון בכו על גלותא דבבל. מאי טעמא. בגין דהוו בתפכוקי מלכין. דכתיב (איכי ז) בני ליון היקרים המסולאים בפו. והשתא הוו נהתין בגלותה בריחיה על קדליהון וידיהון מהדקן להחורה. ותו חשיבו דלית להו קיומא לעלמין. דהא קב״ה שביק לון ולא ישגח בהון לעלמין. ותנינן דבההיא שעתא קב״ה לכל פמליא דיליה וכל קרא רתיכיו קדישין וכל חיליה משרייתיה ורברבנוי וכל חילה דשמיה ואמר לון. מאי אתון עבדין הכא. ומה בני ההימאי בגלותה דבבל ואתון הכה. קומו חותו כלכון לבבל ואנה עמכון. הה"ד (ישני׳ מג) כה אמר ה׳ למערכם שלחתי בבלה וגו׳. למעוכם שלחתי בבלה. דא הב״ה. והורדתי בריתים כלם. אלין כל רתיכין ומשריין עלאין.

1221

#### זיי הוהר

(ל) קשיא ליה כי הלא לחם מן חשמים אין יורד. אלא המן הוא שנקרא להם מן השמים. ווה אין יורד לכל בשר: (נ) מתרץ שהשפע עליונה היורדת לקיום העולם נקראת לחים. וברמו על ג' הויות במספר לחים, שהן שורש ג' העולמות אצילות בריאת יצירה. למאותן ג' עולמות נשפע שפע העליונה לעולם העשיה תבל ויושבי בה ע"י כפירת יכוד צדילק שנקרא ג"כ ציו"ן בכת אור א"היה השוכן בו, כי כל ספירה יש לה ב' מדרגות שהן כלים ואורות הצוגיות ופנימיות : (ג) כפירת היכוד נקרא ג"ב בעם ני" כיהוע בסהוק בי כי"ד בשמים וארין, והמלכות נקראת בשר מכשרי בכור הכתוב מאת ה' היתה וא"ת וגו': וכיון שבוה הפסוק גרשו הינין שי ירידת השפע לעולם הוה לכן יש לומר שהרית שי נתן יחם לכל בשר הוא בגי׳ יב״ק כמספר ג׳ השמות אהי״ה הוי״ת ארג"י. לרמו שהשפע יורדת מן הבינה אל התפארת ומן ההכארת אד המדכות. ואותיות האמצעיות של נתן לתם לכל זון דרוקד העם של פרנסה: . . 1 /

לשון הזהר

ובגין דא אתפתחו שמיא בכבל ושראת רוח כבואה קדישא על יחוקאל וחמא כל מאי דחמא. ואמר לון לישראל. הא מאריכון הכא וכל חילי שמיא ורתיכו אתו למידר ביניכון. ולא הימכוהו עד דאלטריך לגלאה כל מאי דחמא. וארא כך. וארא כך. ואף אי גלי יתיר כל מאי דגלי כלא אלשריך. כיון דחמו ישראל כך חדו. וכד שמעו מלין מפומיה דימוקאל לא חיישו על גלותהון כלל. דהא ידעו דקב״ה לא שביק לון. וכל מאי דגלי יחוקאל ברשותא גלי. למנדע דבכל אתר דישראל גלו תמן שכינתא גלתה עמהון: (כ-כ:) רבי את פתח על נהרות בבל עם ישבנו גם בכינו בזכרכו את ליון. את ירובלם מבעי ליה. כמה דכתיב אם אשכתך ירושלם תשכח ימיני. מהו בזכרנו את ליון. לבר כם דהוה ליה היכלא יקירא אה ושפירא. אתו לסטין ואוקידו ליה. לערא דמאן שוא. לאו דמאריה דהיכלא. אוף הכא כד שכינתא .610 163 לערא שריא דמאן בגלותא דלדי״ק (א) ואולא דאוקמוה דכתיב כמה 50 (יבעי׳ יו) הלדי״ק אבד. אבד ממש. אוף הכא בוכרכו את ליו"ן. בזכרכו ההוא לערא דיליה על זווגהא. דהא לערא דילים הוא: (ג-ריג:)

כשיר את שיר ה׳ על אדמת נכר. תאנא תמנין אלפי לויים הוו ידיהון נהדקן לאחורא. וכד משו לנהרות בכל כנוריהון הוו תליין על אילנין דתמן. הוו שאלין לון לנגנא. ואמרי איך נשיל אחמי איך נשיל אין המון האו שאלין און לנגנא. ואמרי איך נשיל אחמים אין ה׳ על אדמת נכר. נשכו בוהני ידיהון וכרתו לון ולא יכילו לנגנא וקשלו לון: (ו"ס)

אם לא אעלה את ירושלם על ראש שמהתי. אמר רבי יוסי כתיב (זכרים ח) ואכלת ושבעת וברכת את ה״א על הארץ הטובה אשר נתן לך. על האר״ץ הטובה ודאי (כ) דהא בגינה מזונא וספוקא אשתכח בעלמא. מאן דאתעדן על פתוריה ומתענג באינון מיכלין. אית ליה לאדכרא ולדאגא על קדושה דארעא קדישא. ועל דמלכת דקת התחריב. ובגין החי עליבו היכלא דאיהו הא מתעלב על פתוריה בהאי חדוה ומשתיא דתמן. קב״ה חשיב עליה כאילו בנט ביתיה. ובנה כל אינון חרבי דבי מקדשא. זכאה חולקיה: (כ-קנו:)

זכר ה׳ לבני אדום את יום ירושלם האמרים ערו ערו עד היסוד בה. רבי אבא פתח (ישי׳ סג) מי זה בא מאדום חמון בגדים מבלרה וגו׳. מי זה בא מאדום. זמין קב״ה ללבשא לבושי כוקמא על אדום דאתריבו ביתיה ואוקידו היכליה. וגלו לכנסת ישראל ביני עממיא. ולמעבד להון נוקמת עלמין עד דישתכחון כל פורין משורי עלמא מליין מקפולי עמין. ולמקרי לכל עופא דשמיא עלייהו. וכל חיות ברא יתוכון מכייהו תריסר ירחי. ועופא דשמיא שבע שכין. עד ה תסבל ארעא ניוולא דידהו, הה"ד (שם לד) כי זבח לה׳ בבלרה וטבח נדול בארץ אדום. עד דאינון לבושין

ובעבור זה נפתחו השמים בבבל ושרתה רוח נבואה קרושה על יחזקאל וראה כל מה שראה. ואמר להם לישראל. הלא רבונכם כאן וכל צבא השמים ומרכבותיו באו לדור ביניכם. ולא האמינו עד שנצרך לגלות כל מה שראה. וארא כך. וארא כך. ואף אם גלה יותר כל מה שהיה מגלה הכל נצרך. כיון שראו ישראל כך שמחו. וכאשר שמעו הדברים מפי יחזקאל לא ראגו עוד על גלותם. שהרי ירעו שהקב״ה לא עוב אותם. וכל מה שגלה יחוקאל ברשות היה מגלה. לדעת שבכל מקום שישראל גלו שמה השכינה גלתה צמהם: (ב-בי) רבי ייסא פתח על נהרות בבל שם ישבנו גב

בכינו בזכרנו את ציון. את ירושלם הי׳ צריך לומר. כמו שכתוב אם אשכחך ירושלם תשכח ימיני. מהו בזכרנו את ציון. אלא לאדם שהיה לו היכל נכבד יפה ומפואר. באו לסטים ושרפו אותו. הצער של מי הוא. האם לא לאדון ההיכל. אף כאן כאשר השכינה בגלות הצער של מי הוא. האם לא תשרה להצרי"ק (ה) וזה מתאים כמו שביארו בהכתוב (ישעי' ני) הצרי״ק אבד. אבד ממש. אף כאן בזכרנו את ציו״ן. בזכרנו אותו הצער של ציון על זויגו. שהרי הצער שלו הוא: (ג-ריג:)

איד נשיר את שיר ה׳ על אדמת נכר. למדנו ששמנים אלף לויים היו ידיהם קשורות לאחור. וכאשר הגיעו לנהרות בבל היו כנורותיהם תלוים על המצים אשר שם. היו מבקשים מהם לנגן. אמרו איך נשיר את שיר ה׳ על אדמת נכר. נשכו בשניהם בוהנות ידיהם וכרתו אותן ולא יכלו לנגן והרגו אותם: (ז״ח)

אמחתי. אמר דאש שמחתי. אמר אמר אמר אמר אמר רבי יוסי כתוב (דברים ה) ואכלת ושבעת וברכת את ה״א על הארץ הטובה אשר נתן לך. על האר״ץ הטובה ודאי (כ) שהרי בעבורה מזון ופרנסה נמצא בעולם. מי שמתעדן על שלחנו ומתענג באותן מאכלים. יש לו לוכור ולדאג על קדושת הארץ הקדושה. ועל היכל המלך שנחרב. ובשביל עצבון הזה שהוא נעצב ודואג על שלחנו באותה שמחה ומשתה אשר שם. הקב״ה מחשיב עליו כאילו בנה ביתו. ובנה כי החורבות של בית המקדש. אשרי חלקו: (ב-קנו:)

זכרי ה׳ לבני אדום את יום ירושלם האמרים צרו ערו עד היסוד בה. רבי אבא פתח (ישעי' סג) מי זה בא מאדום תמוץ בגדים מבצרה וגו׳. מי זה בא מאדום. צתיד הקב״ה ללבוש בגדי נקמה על אדום שהחריבו ביתו ושרפו היכלו. והגלו לכנסת ישראל בין האומות. ולעשות בהם נקמת עולם עד שימצאו כל ההרים מהרי עולם מלאים הרוגי עמים. ולקרות לכל עופות השמים עליהם. וכל חיות השדה יזונו מהם י"ב חדשים. ועופות השמים ז' שנים. עד שלא תסבל הארץ סרחון שלהם. זש״כ (שם לד) כי זבת לה׳ בבצרה וטבה גדול בארץ אדום. עד שאותן

הבגדים

זיו הוהר

ו הספירת יסוד צריק שנקרא ציון: (כ) האר״ץ הטובה זו מדת המצבות והשביבה הקרושת ו 15

16

255 733

לשון קורש תהפים קלו

הבגדים יתגאלו זש״כ (שם סג) וכל מלבושי אגאלתי. חמוץ בגרים מבצרה. לפי שממנה יצאו ההמונים שבעולם לצבוא על ירושלם. והם התחילו לשרוף ההיכל ובני ארום היו מהרסים החומות והשליכו אבני היסוד. זש״כ זכר ח׳ לבני אדום וגו׳ האומרים ערו ערו עד היסוד בה. זה הדור בלבושו. באותן בגרי נקם שעתיר ללבוש. צועה ברוב כחו, מהו צועה, משבר כמו שכתוב (שם מה) צמים תחתיך יפלו וגו׳. אמרו ישראל לישעי׳. מי הוא זה שיעשה כל כך. פתח ואמר (ישעי' סג) אני מדבר בצדקה. זה שהוא רב להושיע. זה שכתוב בו אוהב צדקה ומשפט. והוא צדק״ה ממש (ג) והוא רב להושיע. וכל כך למה. לפי שגרמו לכנסת ישראל להיות שוכבת לעפר בגלות ולנפול לארץ. כמו שכתוב (עמוס ה) נפלה לא תוסיף. קום בתולת ישראל. ובשביל זה ילבש הקב״ה בגדי נקם עליהם להגאיל אותם ברוב ההרוגים, זש"כ וכל מלבושי אגאלתי: (ג-פט.)

רבי שמעון אמר כתוב זכר ה׳ לבני אדום את יום ירושלם האמרים ערו ערו עד היסוד בה. עתיד הקב״ה לבנות יסודי ירושלם מן יסודות אחרים שישלטו על- הכל. ומה הם. ספירים. שכתוב (ישעיי גד) ויסדתיד בספירים, שאלו הם יסורות ועמודים חזקים וגבוהים שאין להם רפיון כמו לראשונים. מה הטעם. לפי שאבנים הראשנות של אותן היסודות יכלו שאר עמים לשלוט עליהן. מפני מה. מפני שלא היה בהן הארה עליונה כראוי (ז) אבל אלו תהיינה מאירות מתוך הארה עליונה. ומשוקעות תוך התהום שלא יהיה ביכולת לשלוט עליהן. ואלו הן ספירים שיאירו למעלה ולמטה. לפי שבזמן ההוא יתוסף הארה עליונה למעלה ולמטה., אמר רבי אלעזר בוא וראה אותן אבנים של יסודי ציון וירושלם חס ושלום ששלטו עליהן שאר עמים. לא שרפו אותן ולא נשרפו. אלא כלן נגנזו שגנזן הקדוש ברוך הוא. ולא נאבר מהן אפילו אחת. וכאשר ישוב הקב"ה ויקים לה לירושלם על מקומה. אותן אבני היסוד הראשונות יהזורו למקומותן. ובכן (ישעי׳ נב) כי עין בעין יראו: בשוב ה׳ ציון. מהו בשוב ה׳. אלא כאשר שלטו עליה שאר עמים הקב״ה הרימה למעלה. ובזמן ההוא יחזירנה הקב״ה למקומה. שכתוב בשוב ה׳ ציון. בשוב ה׳ ודאי., ובוא וראה כל אותן אבנים יתקיימו במקומותן להיותן יסודות כבראשנה. ויסודות אחרים של ספירים יתקיימו במקום אחר מסביב לרוחב ולאורך. זש״כ ויסדתיך בספירים. ובזמן שיקים הקב״ה לביתו על זמן ההוא מה כתוב (ישצי׳ כה) בלע המות לנצח. מהו לנצח. לדורי דורות לעולם., לפי שיתבטל צד הטומאה ולא יקום לעולם, ובכן וחרפת עמו יסיר מעל כל הארץ כי ה׳ דבר: (ב-רמ.)

לבושין יסתאבון. הה״ד (ז שי שו) וכל אלבושי אגאלתי. אכלוסיו חמוך בגדים מבלרה. בגין דמינה נפקו דעלמא להיילא על ירושלם. ואיכון שמכו לאוהדא פורין אדום היכלא. ובני מפגרין סוו ולמו אבני יסודא. הה״ד זכר ה׳ לבני אדום וגו׳ האמרים ערו ערו עד היסוד בה. זה הדור בלבושו. באינון לבושי כוקמא דומין לאלבשא. לועה ברוב כחו. מהו לועה. מתבר כמה דכתיב (שם מה) עמים תחתיך יפלו וגו׳. אמרו ישראל לישעי׳. מאן הוא דיו דיעביד כל כך. פתח ואמר (ישני׳ סג) אני מדבר בלדקה. ססוא דאיהו רב להושיע. ההוא דכתיב ביה אותב לדקה ומשפש. ואיהו לדק״ה ממש (ג) ואיהו רב להושיע. וכל כך למה. בגין דגרמו לכנסת ישראל למהוי שכיבת לעשרא בגלותא ולמנפל לארעא. כמה דכתיב (ממום ס׳) נפלה לא תוסיף. בתולת ישראל. ובגין כך קב״ה ילבש לבושי קוס כוקמא עלייסו לסאבא לון בסגיאו דקטוליא. הה״ד וכל מלבושי הגהלתי: (ג-פט.)

רבי שמעון אמר כתיב זכר ז׳ לבני ארות את יום ירושלם האמרים ערו ערו עד היסוד בה. זמין קב״ה למבני יסודי ירושלם מיסודין אחרנין צישלטון על כלא. ומאן איכון. ספירין. דכתיב (ישעי׳ יד) ויסדתיך בספירים. דחלין חיכון יסודין וסמכין תקיפין ועלחין חלישו כקדמחי. דלית להו 22 פעמא. מאי קדמאין מאיכון יסודי יכילו דאבניו עמין שאר עלייהו. מאי טעמא. בגין דלית בהו נהירו למשלט כדקא יאות (ד) אבל אלין יהון נהירין מגו עלאה עלאה. נהירו יכלי 657 ומשקען גו השומי לעילא לשלטאה עלייהו. ואלין אינון ספירין דינהרון בגין דבהסוא זמנא יתוסף נהירו עלאה לעילא ותתה. אלעזר תא חזי איכון אבכין א רכי אמר ותתה.. דיסודי ציון וירושלם הם ושלום דשליטו עלייהו שאר עמין. לא אוקדו לון ולא אתוקדון. אלא כלהו אתניוו לון קב״ה. ולא אתאביד מנייהו אפילו חד. דגליז -קב״ה ויוקים לה לירושלם על אתרה. וכד יהדר יסודי אבנין קדמאי יהדרון לאתרייהו. וכדיו איכון (יבעי' נכ) כי עין בעין יראו בשוב ה׳ ליון. מהו כשוב ה׳, אלא כד שליטו עלה שאר עמין קב״ה סליה לה לעילא. ובההוא זמנא איהו יהדר לה לאתרם. דכמיב בשוב ה׳ ליון. בשוב ה׳ ודאי.. והא חזי כל אלין אבנין יתקיימו באתרייהו דלהוו יסודין ויסודי ההרנין פפירין יתקיימון בהתר כקדמיתא. אחרא סחרנא לפותיא ולארכא. הה״ד ויסדתיך בספירים. ובזמנא דיוקים קב״ה לציתיה בההוא זמנא מאי כתיב (ישעי׳ כה) בלע המות לכלח. מהו לכלח, לדרי דריון לעלמין.. בגין דיתבלע ספרא אחרא ולא יקום לפלמין. וכדין וחרפת עמו יסיר מעל כל הארץ מי הי רבר: (נ---רמ.)

175

ויו הוהר

לדוד

(ג) זה התפארת שנקרא לפעטים בשם צרק"ה: (ד) וה כה רוחני דקדושה הנקשר בדבר גשמי. וגם זה הכח נקרא בשם הארוי, חגפ שאין זה כדמיון האור שהוא ההיפוך כן ההשך. והרי זה כענין הארת השכינה. וכמותו רבים בזוה־ק:

16 16

256

לשון הזהר

כלח

לדוד אורך בכל לבי נגד אלהים אזמרך. אמר רבי אלעזר בוא וראה רוד המלך כל ימיו היה מתיגע בעוברת הקב״ה. והיה קם בחצות הלילה ומשבח ומודה בשירות ותשבחות. בשביל שיתתקן מקומו במלכות העליונה (ה) כי כאשר נתעורר רוח צפוז בחצות הלילה היה יורע שהקב״ה באותה שעה נתעורר בגן הערן להשתעשע עם הצריקים. והוא היה קם בשצה ההיא והתגבר בשירות ותשבחות עד עלות הבקר. לפי שכאשר הקב״ה נמצא בגן הערן הרי ביארו שהוא וכל הצריקים שבגן הערן מקשיבים לקולו. ככתוב (שיר ח) חברים מקשיבים לקולך השמעיני. ולא עוד אלא שחוט של חסר נמשך עליו ביום. כמו שנדרש על הכתוב (תהלים מב) יומם יצוה ה׳ חסדו ובלילה שירה עמי. ולא עוד אלא שאותן דברי תורה שהוא אומר כלם עולים ומתעטרים לפני הקב״ה. ובשביל זה רור המלך היה מתיגע בלילה בעבורת רבונו: (א-קעת:)

אם אלך בקרב צרה תחייני על אף איבי תשלח ידך ותושיעני ימינך. ומקרא זה יש לעיין בו מה זה שאמר תשלח ידך ותושיעני ימינךן אמר רבי שמעון כתוב (עמוס ה) נפלה לא תוסיף קום בתולת ישראל. מהו ולא תוסיף קום. (משמע שהרי בפעם אחרת קמה) אלא בפעם אחרת שקמה היא קמה מעצמה ולא הקים אותה הקב״ה. שהרי בגלות מצרים הקב״ה הקימה ועשה כמה נסים בשביל להקים אותה. ובגלות בבל הוא לא הקימה. לפי שלא עשה להם נסים כיון שהחטא גרם. אלא היא קמה מעצמה. ועלו בני הגולה כאילו לא היתה להם גאולה. ולא גרלה תשוקת הקב"ה עליהם. לפי שגרם חטא ההוא שנשאו נשים נכריות. ועל כן הקב״ה לא הקים לה לכנסת ישראל. ולא עשה לה נסים וגבורות בזמן ההוא כראוי. אבל לצתיד לבוא ולא תוסיף קום כתוב. לא תוסיף קום מעצמה, אלא הקב״ה יקים אותה. שכתוב (עמוס ט) אקים את סכת דוד הנופלת. וכתוב (ירמי' ל) ואת דוד מלכם אשר אקים להם: [ועל זה התפלל דוד ואמר תשלת ידך ותושיעני ימינך (כ) תשלח ירך להקים אותי] (ב-דלט:)

זיו הוהר

קלה (ה) זהו פירושו של נגד אלהים אזמרך. כי השם אלהים היינו מדת המלכות והשנינה הקדושה שורש דור: (ג) רצה לומל כזה ששולה ידו להקים למי שנפל ושוכב לעפר. וכאשר יראו הופעת יד ימינו של הקב״ה להקים לכנסת ישראל או יתכט"ו מטילא כל הקטרוגים וכל העכובים בענין הגאולה: ומכאן יש להכין לכל נמעה שהצהרת מלכות אנגליא שארץ פלשתינא תהיה טקום בית שקלט לאומי עבור עם ישראל להשוב שזהו הגאולה שאגו מצפים עליה. בי הלא זה עוד פחות הרבה מהצהרת כורש בימי עזרא כ<sup>י</sup>רוע ומובן. אבל ודאי שיש בזה התנוצצות של אתהלתא רגאולה, ובאם יעלו אנשים בשרים להתישב שם בכל פעם יותר מיתר ויתגהגו שם על פי תזרה. בוראי תהיה זאת אתערותא דלתתא לעורר אתערותא דלעילא לגאולה השלמה, ויתקיים בנו הכתוב פי זאת הנשקפה כמן שחר. בתחלה, ואחייב יפה כלכנה. ולכמוף ברה כחמה, בידוע שפסוק זה נדרש על הגאולה העתידה לכוא. אמנם תכל. כי כעת אנו רואים מעשה שמן שעובד בכל כחתיו שיעלו ויתישכו שם אנשים אשר לא יהנהגו על פי תורה. ועל זת זדות לב בל בר ישראל. אבל נקוה שסוף כל סוף אוירא דארעא דישראל יהסך לבכם לטובה. והעלה והצטח גאולה השרמה עיי משית כן דוד בב״א:

כלח

רכי דרך אודך בכל לב כגד אלהים אומרך. אמר אלעור תא חזי דוד מלכא כל יומוי הוה משתדל בפולחנה דקב״ה. והוה קם בפלגות ליליה ומשבח ותושבהן. בגין לאתתקיא דוכתיה בשיריו ומודס (ה) דכד התער רלעילא 2015 לוס במלכו ליליא הוה ידע דקב"ה בההיא שעתא יתער בפלנות דעדן לאשתעשעא עם לדיקיא. ואיהו הוה קם בגכתא בההיא שעתא ואתגבר בשירין ותושבחן עד דסליק בנין דכד קב״ה אשתכח בגיתא דעדן הא .6705 אוהימנא דאיהו וכל לדיהיא דבגנתא כלהו לייתין לקליה. כדכתיב (ביר ח) חברים מקשיבים לקולך השמעיני. ולה עוד אלה דחומה דחסד משיך עליה ביממה. כמה דאתמר דכתיב (תהלים מנ) יומס יצוה ה׳ חסדו ובלילה שירה עמי. ולא עוד אלא דאינון מלין דאורייתא אמר כלהו סלקין ומתעטרין קמי קב״ה. דאיהו בליליה בפולחנה משתדל 010 מלכא וכג"כ דוד דמאריה: (א-קעה:)

אם אלך בקרב לרה תחייני על אף איבי תשלח ידך ותושיעני ימינך. [האי קרא אית לאסתכלא ביה מהו דהאמר תשלח ידך ותושיעני רכי ימילך] אמר שמעון כתיב (ממוס ה) נפלה לא תוסיף קום בתולת (משמע דהא זמנא ישראל. מהו ולא תוסיף קום. אחרא קמת) אלא בזמנא אחרא דקמת היא קמת מגרמה ולא אוקים לה קב״ה. דהא בגלותא דמלרים קב״ה אוקים לה ועבד כמה נסין בגין לאקמא לה. ובגלותא דבבל הוא לא אוקים לה. בגין דלא עביד לון כסין דגרים חובה. אלא איהי קמת מגרמה. וסליקו בני גולה הוה לון פרקנא. ולא הוה תיאובתא באיכון דלא דקב״ה עלייהו. בגין דגרם ההוא תובה דאינון נשים ככריות. ועל דא הב״ה לא אוקים לה לכנסת ישראל. ולא עבד לה נסין וגבוראן בההוא זמנא כדקא יאות. אבל לומכא דאתי ולא תוסיף קום כתיב. לא תוסיף קום מגרמה. אלא קב״ה יוקים לה. דכתיב (עמוס ט) חקים את סכת דוד הנופלת. וכתיב (ירמי׳ ל) ואת דוד מלכם אשר אקים להם: וועל דא ללי דוד ואמר ותושיעני תשלה ידך ימילך (ג) 77' תפלח להקימי] (כ-רלט:)

17

1

r

# 57

אדור וקדם צרתני ותשת עלי כפכה. אמר רבי שמעון מקרא זה כבר נתבאר. אבל בוא וראה בשעה שברא הקב״ה לאדם הראשון זכר ונקבה נבראו. והיו שניהם זה עם זו נקשרים. הנקבה לאחור והזכור לפנים. עד שנסר אותם הקב״ה והתקין אותה והביאה לפני האדם להסתכל פנים בפנים. וכיון שהסתכלו פנים בפנים אז נתרבה האהבה בעולם. והתחברו פנים בפנים והולירו תולרות בעולם. מה שלא היה מקורם לזה. וזה נתבאר., וע״כ כתוב לזאת יקרא אשה. זאת היא אשה. אבל האחרת אין לקרותה כך. וזה נתבאר. ולפי שארם וחוה כאחד נבראו כתוב זכר ונקבה בראם ויברך אותם. ששניהם כאחר היו. וע״ז כתוב אחור וקרם צרתני: (ב-רלא.) עוד למרנו אחור למעשה בראשית וקדם למעשה מרכבה. והכל זה בזה

תולה: (ב--ע.)

אשא כנפי שחר אשכנה באחרית ים. אמר רבי שמעון אשרי חלקו מי שבא עם המטרונת בבקר. בשעה שהיא באה לקבל פני המלך לספר עמו. ווווא גמצא עמה בשעה שיושיט המלך ימינו לקבל את המטרונה. וש"כ אשא כנפי שחר אשכנה באחרית ינ. מהו אחרית ים. אותה שעה של הבקר היא האחרית של הי״ם ההוא. כי כאשר נחלק הלילה התחלה היתה ודין היה. ועכשיו אחרית שלה הוא. שנסתלקים הרינים שלה ונכנסת בכנפיו של המלך. היא עם כל אותן שהתחברו עמה. וש״כ אשכנה באחרית ים. ולמדנו שכל אותן שעסקו בתורה בשעה שנחלק הלילה נשתתפו עם השכינה. וכאשר בא הבקר והמטרונה מזרוגת עם המלך. הם נמצאים עמה עם המלך. והמלך יפרס כנפיו על כלם. זש״כ (תהלים מב) יומם יצוה ה' חסדו ובלילה שירה עמי וגו': (ג-סה.)

בם השך לא יחשיך ממך וגו׳. רבי חייא פתח ואמר (ירמי' כג) אם יסתר איש במסתרים ואני לא אראנו נאם ה׳. כמה הם האנשים ערלי לב ועיניהם השע שאין משגיחים ואין יורעים בכבוד רבונם. שכתוב בו (שם) הלא את השמים ואת הארץ אני מלא. ואיך יחפצו האנשים להסתתר בעונותיהם ואומרים מי רואני ומי יודעני. כמש״כ (ישעי' כט) והיה במחשך מעשיהם. אנה הם מסתתרים מלפניו. משל למלך שבנה היכל ועשה תחת הארץ מערות נסתרות. לימים מרדו בגי היכלו במלך. סבב אותם המלך עם חיילותיו. מה עשו. נכנסו והסתתרו תחת הארץ באותן המערות, אמר המלך הלא אני עשיתי אותם ומלפני תרצו להסתתר בהן. זש״כ אם יסתר איש במסתרים ואני לא אראנו וגו׳. הלא אני הוא שעשיתי אותן המערות אני עשיתי חשך ואור. ואיך תרצו להסתתר מלפני. בוא וראה כאשר האדם ממשיך עצמו להסתתר ולחטוא לפני רבונו. הקב"ה עושה בו דין בגלוי. וכאשר האדם מטהר עצמו בהצנע הקב״ה ירצה להסתירו שלא יתראה ביום אף ה׳. שבודאי צריך האדם להזהר שלא יתראה לכני המשחית כאשר הוא שורה על העולם שלא יסתכל 2 17

קצט

אהור וקדם לרתני ותשת עלי כפרה. אמוני רבי במעון האי קרא הא אוקמוה. אבל תא מזי בשעתא דברא קב״ה לאדם הראשון דכר ונוקבא אתבריאו. והוו תרווייהו דא עם דא קשירא. נוקבא לאחורא ודכורא לקמא. עד דנסר לון קב״ה ואתקין לה ואעיל לה לקמיה דאדם לאסתכלא אנפין באנפין. וכיון דאסתכלו אנשין באנשין כדין אתסגי רחימותה בעלמה. ואתחברו אנשיו באנשין ואולידו תולדין בעלמא. מאי דלא הוה מהדמת דנא. והא אוקימנא.. וע״ד כתיב לואת יקרא אשה. דא איהי התתא. אבל אחרא לא אקרי הכי. והא אוהמוה. ובגין דאדם וחוה כהדא אהבריאו כתיב וכר ולקבס בראם ויברך אותם. תרווייהו כהדא הוו. וע"ד כתיב אהור וקדם לרתני : (ג-נא.) תו תנינן אחור לעובדא דבראשית וקדם לעובדא דמרכבה. וכלא דא בדא תליא: (נ-ע.)

אשא כנפי שחר אשכנה באחרית ים. אחר רבי במעון זכאה הולקיה מאן ראתי עם מערוניתא בשעתה דחתת לקבוה הנפי מלכה להתתעי בלפרא. ואשתכת עמה בשנתא דאושים מלכא ימינא ביה. לקבלא למטרוניתא. ההייד אשא כנפי שחר השכנה באחרית ים. מהו אחרית ים. האי שעתא דלפרא דההוא י״ם הוא. אהרית. דכד אתפלג ליליא שירותא הוה ודינא הום. והשתא אחרית דילה הוא. דמסתלקין ועאלת דינהא -דמלכא. כגדפוי איכון דאודווגין לה. הה״ד 100 איהי אשכנה באחרית ים. ותאנא כל אינון דמבתדלי באורייתא בשעתא דאתשליג ליליא אשתתף בשכינתא. וכד אתי לפרא ומערוניתה התחברת עם מלכה. הוה השתכה עמה עם מלכא. ומלכא פרים גדפוי על כלהו. הה״ך (תהלים מג) יומס ילוה ה׳ חסדו ובלילה שירה עמי וגו׳: (ג-כה.)

כם חשך לא יחשיך ממך וגו׳. רבי חייא פתח ואמר (ירמיה כג) אם יסתר אים במסתרים ואני לא אראנו כאס ה׳. כמה איכון בני כשא אשימין לבא סתימין שייכין דלא משגיחין ולא ידטין ביקרא דמאריהון, דכתיב ביה (בס) הלא את השמים ואת הארץ אני מלא. והיך בעון בני נשא לאסתתרא בחובייהו ואמרי מי רואני ומי יודעני. כד"א (ישעי׳ כט) והיה במחשר מעשיהם. לאן אינון מתטמרון מקמיה. למלכא דבנה פלטרין ועבד תחות ארעא פסירין טמירין. ליומין מרדו בני פלטרין במלכה. אסהר עלייהו מלכה בגייסוי. מאי עבדו. עאלו וטמירו גרמייהו תחות ארעא באינון פסיר ן. אמר מלכא אנא עבדית לון ומקמאי אתון בעאן לאתשמרא. סה"ד אם יסתר איש במסתרים ואני לא אראנו הוא דעבדית אינון פסירין ועבדית .'וגו' 626 חשוכת וכהורא. ואתון היך יכלין לאתפיורא היאי, תא חוי כד בר כש אמשיך גרמיה לאתכסיא והטי קמי מאריה. קב״ה עביד ביה דינה בהתגליה. וכד ב״נ הדכי גרמיה באתכסיא קב״ה בעי לאסתרא ליה דלא יתחוי ביום אף ק׳. דודאי הבעי ליה להינש דלה יהחוי 657 30 פריא 72 מהבלא קמי 625 יסהכל

259 57

דהא כל איכון דיתמוון קמיה יסתכל אים לים ניה. רשו לחבלא. והאי ב״כ דמדכי גרמיה באתכסיא קב״ה הפי עליה לאסתתרא מעינא. דלא יכיל רוח מסאבא לשלטא עליה. בגין דלא יתחבל. והא אתמר : (א-סת.)

נלמי ראו עיניך ועל ספרך כלס יכתבו. רבי חוקיה פתח גלמי ראו עיניך וגו׳. האי הרא אוהמוה אתר. אבל תא חזי כל איכון בכמה כשמתין דסוו מיומא דאתברי עלמא כלהו קיימי קמי קב״ח עד לא נחתו לעלמא בההוא דיוקנא ממש דאתחוון לבתר בעלמא. וההוא מיזו דגופה דבר כש דקהיט בהאי עלמא הכי קאים לעילא. ובשעתא דנשמתא דא זמינא לאחתא בעלמא האי נשמתא בהאי דיוקנא ממש דקיימא בהאי עלמא הכי איהי קיימא קמי קב״ה. קב״ה דתטור 55 ולומי פקודי חורייתה אורייתא. 671 קיימי על תעיבר ומכא לו דהיימי המיה. דכתיב (מלכים א׳ יו) חי ה׳ אשר עמדתי עמדתי ודאי. והא אוקמוה. ובג״כ גלמי ראו לפניו. עד לא יתתני בהאי עלמא. ועל ספרך כלם עיניר. דהא כל נשמתין בההוא דיוקנא דילהון' כלהו יכתכו. בספרא כתיבין. (א-רלג:) ותא חזי דאמר רבי שמעון כתיב (כראשית ה) זה ספר תולדות אדם. וכי ספר הוה ליה. אלא הא אוקמוה דקב״ה אחמי ליה לאדם הראשון דור דור ודורשיו וכו׳. החיך אחמי ליה. אי תימא דחמת ברוח קדשת דחימון זמינין למיתי לעלמת. כמתן דחמת בחרמת כמתן המת דחמת בחרמת מתו המת בשינא לכלהו בההוא דיוקנא דומינין למיקם ביה בהאי עלמא. מאי טעמא. בגין דמיומא דאתברי עלמא כלהו נפשאן דומינין למיקם בבני כשא כלהו קיימי קמי קב״ה בההוא דיוקנא ממש דומינין למיקם ביה בהאי עלמא. כגוונא דא כל אינון לדיקיא בתר דנפקין מהאי עלמא כלהו נפשאן סלקן. וקב״ה אומין לון דיוקנא לאתלבשא בהו כגוונא דהוו בהאי עלמא. אמרא – בגין כך כלהו קיימי קמיה וחמא לון אדם הראשון ועל ספרך כלס גלמי ראו עיכיך בעינא. הה״ד יכתבו: (ה-ני)

ימים ילרו ולא (כתיב) ולו (קרי) אחד בהם. אמר רבי יהודה זכאין אינון לדיקיא דיומיהון זכאין. ואשתארו כלהו בלא גריעותא לעלמא דאתי. וכלהו עמירין איכון לגביה דמלכא קדישא. בגין דאיכון יומין הוו דזכו בהו ולא מבו בהו. כמד״א (כרישית כד) ואברהם זהן בא בימים (מלכים א׳ א) והמלך דוד זקן בא בימים. בגין בכלהו יומין. וכד 1217 173 כפקין מהאי עלמא מתחברן כלהו ואתעבידו לבושי יקר דמתלבשא 103 עלמא. בהסוח ואתעטרא נשמתא 103 ובההוא לבושא זכאן לאתענגא מעכוגא דעלמא דאתי. לאחיא 🗌 לבושא ובההוא זמיכין 1 ולמיקס. איכון דאית להו לבושא יקומון. הה״ד (איוכ לח) ויתילבו כמו לבוש. ווי ליה להאי ב״כ דגרע יומוי לעילא קמי מלכה קדישה. דכד בעהן להלבשה ליה ביומוי. היכון חסרין איהו במובוי דפגים יומין מההוא ואתלבש במנא הסרא. כל לבושא שכן אי סגיאין במאי דאתלבש ולת להוי ליה דתסרין ליכון – 3 17 61003

יסתכל בו. שהרי כל אותן שנראים לפניו יש לו רשות להשחית. וזה האדם שמטהר עצמו בהצנע הקב״ה מחפה עליו להסתירו מן העין. שלא יוכל רוח הטומאה לשלוט עליו. למען לא ינזק. וזה נתבאר: (א-סה.)

לשון קורש

נלמי דאו עיניך ועל ספרך כלם יכתבו. דבי חזקיה פתח גלמי ראו עיניך וגו׳ מקרא זה נתבאר בכמה מקומות. אבל בוא וראה כל אותן הנשמות שנבראו מיום שנברא העולם כלן קיימות לפני הקב״ה טרם שיורדות לזה העולם באותה הצורה ממש שנראות אח"כ בזה העולם. ואותו דמות הגוף של האדם שנמצא בזה העולם כך הוא קיים למעלה. ובשעה שנשמה זו מזומנת לרדת לזה העולם באותה הצורה ממש שקיימת בה נשמה זו בזה העולם כך היא קיימת לפני הקב״ה למעלה. והקב״ה משביע אותה שתשמור ותקיים מצות עשה שבתורה ולא תעבר על לא תעשה שבתורה. ומניין שעומדת לפניו. שכתונ (מלכים א' יז) חי ה׳ אשר עמדתי לפניו. עמדתי בודאי. וזה נתבאר, זש״כ גלמי ראו עיניך, טרם שנראתי - בעולם הזה. ועל ספרך כלם יכתבו. שהרי כל הנשמות באותה הצורה שלהן כלן בספר נכתבות. (א-רלג:) ובוא וראה שאמר רבי שמעון כתוב בראשית ה) זה ספר תולדות אדם. וכי ספר היה דו. אלא זה נתבאר שהקב״ה הראה לו לאדם הראשון דור דור ודודשיו וכו׳. ואיך הראה לו. אפשר תאמר שראה ברוח הקודש שהם צתידים לבוא לעולם. כמי שרואה בחכמה מה שיבוא לעולם. לא כן. אלא שראה בעיז לכלם באותה הצורה שעתידים לעמוד בה בזה העולם. מה הטעם. לפי שמיום שנברא העולם כל הנפשות העתידות לעמור באנשים כלן עמדו לפני הקב״ה באותה צורה ממש שעתירות לעמוד בה בזה העולם. כרמיון זה כל אותן הצריקים לאחר שיוצאים מזה העולם עולות כל הנפשות שלהם. והקב״ה מזמין להן צורה אחרת להתלבש בהן כרמיון שהיו בזה העולם. לפיכך כלם עמדו לפני הקב״ה וראה אותם אדם הראשון בעין. זש״כ גלמי ראו עיניך ועל ספרך כלם יכתבו ; (א-צ:)

ימים יצרו ולא (כתיב) ולו (קרי) אחד בהם. אמר רבי יהודה זכאים הם הצדיקים שימיהם זכאים. ונשארים כלם בלי גרעון לעולם הבא. וכלם גנוזים הם אצל המלך הקרוש. לפי שאותן הימים היו זכאים בהם ולא חטאו בהם. כמש״נ (בראשית כד) ואברהם זקן בא בימים (מלכים א' א) והמלך דוד זקן בא בימים. לפי שהיו זכאים בהם בכל אותן הימים. וכאשר הזכאים יוצאים מזה העולם מתחברים כל הימים ונעשים מלבוש הכבוד שמתלבשת בהם הגשמה ונתעטרת בהם בעולם ההוא. ובמלבוש ההוא זוכים להתענג מענג עולם הבא. ובמלבוש ההוא עתירים לעמד בתחיית המתים. וכל אותן שיש להם מלבוש יקומו. זש״כ (איוב לה) ויתיצבו כמו לבוש. אוי לו לזה האדם שגרע ימיו למעלה לפני המלך הקדוש. שכאשר ירצו להלבישו עם ימיו. אותן הימים שהוא פגם אותם בעונותיו חסרים הם מאותו המלבוש ונתלבש במלבוש חסר. כל שכן אם רבים הם ימים ההסרים ולא יהיה לו כלל במה להתלבש בעולם

עלמא. כדין ווי ליה ווי לנפשיה דדיינין ליה בההוא בניהנס על איכון יומין. יומין על יומין על הד (ברחבית ג) תרין, ותניכן ברוא דמתניתין מהו דכתיב וידעו כי ערומים הם. ידיעה ידעי ממש דההוא לבובא דיקר דאתעביד מאינון יומין גרע מנייהו. ולא אשתאר ההוא יומא מאיכון יומין לאמלבשא ביה. הה"ו׳ גלמי ראו ועל ספרך כלס יכתבו ימים ילרו ולא אחד עיליד ימים יולרו ודאי. ולא אחד בהס. דהא לא נהס. אשתאר חד מנייהו לאתלבשא ביה. עד דאשתדל אדם קביל ליה. ועביד 53 והב"ה תשובה. 7501 לבושה החרכין ולה מן יומוי. הה״ר ויעש ה״ה 6260 לאדם ולאשתו כתכות עור וילבישם : (א - רכד.)

קמ

אדני עו ישועתי. רבי אלעור הוה יתיב המיה نثابل דרבי שמעון אבוי. א״ל הא תנינן אלהים בכל דינא הוא. והוי״ה אית אתר דאקרי אלהים. כגון אתר אדני עו יפועתי. (וכגון ויאמר מברם אדני הוי״ה הוי״ה מה תתן לין אמאי אקרי אלהים. והא אתוון דהוי״ה רחמי אינון בכל אתר. א״ל הא הכי הוא כתיב בקרא (דגרים ז) וידעת היום והשבות אל לבבך כי הוי״ה הוא האלהים. ונתיב (מלכים א׳ יח) הוי״ה הוא דיכה דאית האלהים, א״ל מלה דא ידענא דבאתר אית. דאית רחמי באתר 101203 רסמי. אים. דינא (א) איל תא חוי דהכי הוא. הוייה בכל אתר רחמי. ובשעתא דמהפכי חייביא רחמי לדיכא כדין כתיב הוי״ה בניקוד אלהים וקריגן ליה אלהים (כ) אבל תא חזי רוא דמלה. תלת דנינין אינון (ג) וכל דרגא 703 חד ומתקשרי ודרגא בלחודוי. אע״ג דכלא ולא מתפרשי דא מן דא. תא חזי כלהו כשיען וכל איכון בולינין דמתלהפין. כלהו כהירין ומתלהפין ומתשקיין ומתברכאן מההוא נהרא דנגיד ונעיק (ד) דכלא כליל ביה וכללה דכלה ביה (י) וההוא נהרא אתקרי אם לגנתא ועילא מגנתא (י) בגין דעדן משתתף בהדה מבוטין מיכה כפקין ולא פירש מינה. ובג"כ כל 555 ופתחין 53 פבר. ואתשקיין וכנדיו פתיחין (י) וע״ד לחמי מיכה משתכחין ולחמי פתיחין בגין דקריכן לה אם כוקבא נפיק ודיכא (ה) אתקרי רחמי בלחודהא מינה כה. וכגין 60 כלחודהא. נבורה דיכין מתערין. ובג״כ הוייה כתיב מסטרהא ברחמי וכקוד בניקוד אלהים בדינא (ט) דהא אתכניד דיכא

בשמרהא

בעולם ההוא. אז אוי לו אוי לנפשו כי רנים אותו בגיהגם על אותן הימים. ימים על ימים על אחר שנים. ולמרנו בסודות המשנה מהו שכתוב (בראשית ג) וידעו כי ערומים הם. ידיעה ממש ידעו שאותו מלבוש הכבוד שנצשה מאותו הימים נגרע מהם. ולא נשאר אותו היום מאותן הימים להתלבש בו. זש״כ גלמי ראו עיניך ועל ספרך כלם יכתבו ימים יצרו ולא אחד בהם. ימים יוצרו ודאי. ולא אחד בהם. שהרי לא נשאר זה האחר מהם להתלבש בו. עד שהתיגע ארם ועשה תשובה והקב"ה קבלו בתשובתו. ועשה לו מלבושי כבור אחרים ולא מן ימיו. זש"כ ויעש ה"א לאדם ולאשתו כתנות עור וילבישם: (א-רכד.)

קמ

ירוף אדני עו ישועתי. רבי אלעור היה יושב לפגי יין רבי שמטוי אריי ייים רבי שמעון אביו. איל הרי למרנו אלהים בכל מקום רין הוא. והוי״ה יש מקומות שנקרא אלהים. כמו הוי״ה ארני עז ישועתי. ווכמו ויאמר אברם ארני הוי״ה מה תתן לין מפני מה נקרא אלהים. הלא האותיות של הוי״ה רחמים הן בכל מקום. א״ל הרי כך מקרא כתוב (דברים ד) וירעת היום והשבות אל לבבך כי הוי״ה הוא האלהים. וכתוב (מלכים א' יח) הוי״ה הוא האלהים. א"ל דבר זה אגי יורע שבמקום שיש דין יש רחמים. ולפעמים במקום שיש רחמים יש ג״כ רין (+) א"ל בא וראה שבך הוא. הוי"ה בכל מקום רחמים. ובזמן שמהפכים חרשעים רחמים לרין אז נכתב הוי״ה בניקוד אלהים ונקרא אלהים (נ) אבל בוא וראה סוד הרבוי. שלש מדרגות הן (:) וכל מררגה ומררגה היא בלברה. אע״ם שהכל אחר ונקשרות באחר ואין נפרדות זו מזו. בוא וראה כל הנטיעות וכל אותן מנורות הלוהטין. כלם מאירים ונלהבים ונשפעים ומתברכים מאותו הנהר שנמשך ויוצא (ז) שהכל נכלל בו והכולל של הכל בו (ה) והנהר ההוא נקרא 🗙 להגן והוא למעלה מהגן (:) לפי שהערן משתתף עמה ולא נפרש ממנה. ולפיכך כל המעינות ממנה יוצאים לכל צר. ופתחים בה ומשפיעים ונמשכים פתוחות (ז) וע"כ רחמים ממנה נמצאים ובה פתחי הרחמים. ולפי שנקראת אם בחינת נקבה יוצא ממנה גבורה ורין (ה) היא נקראת רחמים בפני עצמה. אבל הרי מצדה דינים נתעוררים. ולפיכך נכתב הוי״ה ברחמים וננקר בניקור אלהים ברין (ט) שהרי רין נמשך

#### זיו הוהר

(ה) רבי אלעור השיבו שדבר זה הוא יודע ומימ שואל כיון שאין זה פירוש מספיק על כל המקומות: (כ) רבי שמעון הסביר לו פירוש ב' אבל הבין שבנו לא יכתפק גם בפירוש הב' כיון שעוד גם פירוש זה אינו פירוש מספיק על כל המקומות לפיכך א״ל פירוש ג׳ על פי סוד. ועתה ו׳ הפירושים יספיקו על כל המקומות או א׳ או ב׳ או ג׳: (ג) פירוש ג׳ ספירות יש שנקראין בהשם אלהים. והן כמו שאר הספירות נקשרין את שהוא האיים ביה בשהבת הקשורה בנחדת (ד) פיי כל הספירות הן ארו שנקראין נפיעות או מנורות הסקבלות והמשפיעות החסרים והגברות כלן מקבלין הארת השפע מן הנהר ההוא שנקרא אמא והיינו הבינה: (כ) פי׳ כל הספירות נכללין בהבינה כי ממנה יצאו. זה דל של הכל שהוא החכמה אבא נקשר באותו הנהר: (ו) פי' הגהר ההוא שהיא הבינה נקרא אמו של הגן היינו של התפארת. וחא למעלה מן התפארת כיון שהערן היינו ההכמה משתתף ונקשר בהבינה : (ו) אלו הפתחים הן האנישים שערי בינה : (ח) גבורה זו ספירת גבורה. ודינא זו מדת המלכות : (ט) להורות שהרחמים בת עיקר והדין מפל. ולפיכך **משם** אלהים של הבינה הוא רק בניקוד בהכתר אכ? בהת∠לות הוא השם אוי״ה הסורה על מסרים ורמסים לחפתיק הרינים:

17

האי בסטרהה. מסטרא תניכא. דרגא חד: דרגא קדמאה רההוא 6706 כפיק ואתער 6277 באליו אלהים אקרי והמי גבורה. דאתקני ואיהי (י) שירותה לתוו אכפיז מזעיר 70 אתאחיד (יא) ובגין וביס דאתאחיד בהאי **50**0 הוי״ה הוא האלהים. כי הוי״ה הוא כתיב האלהים. באלין אתוון ומינון דרגא תליתאה צדיך כתרא דיאלכא, ותאנא מד. דא הוא דרגא תנינא : בתראה (יג) כתרא 160 אדני כתיב הכי והכי אקרי. וכנסת ישראל בהאי שמא אתקרי (יג) וההוא שמא באתר דא אשתלים. אלין אינין תלת 1277 דאקרון בשמהן דדינא (יד) וכלא מתהשר חד בחד בלא פרודא כמה דאוקימנא: (נ--סי.)

לדיקים יודו לשמך ישבו ישרים את פניך. אמר 78 רבי שמעון תא חוי כשמתא לא סלהא לאתחואה קמי מלכא קדישא עד דוכאת לאתלכשא בלבושא דלעילא לאתחואה תמן. וכן כגוונא דא לא נחתא לתתא עד דאחלבשת בלכושא דהאי עלווא. כווונא דא מלאכין קדישין דלעילא דכתיב בהו (זאיים קד) עושה מלאכיו רוחות משרתיו אש להט. כד עבדין שליחותה בההי עלמה לה נחתין לתתה עד דמתלבשין עלמא. וכלא איהו כגוונא דההוא אתר בלבושא דהאי 63 תמן. והא אוקימנא דנשמתא דאזיל כלקא דאתעביד דנהיר. 656 מעובדין בלבושא פביו דבר כש דעביד בהאי עלמא. דאינון עובדין פבין משכי מנהורא דויווא עלאה לבושא. לאתתקנא ביה קמי ובההוא קב״ה. לאתמואה Ulan לההוא נו הספקלריהה וממי אתהני דלבים לבושא לחזות בנעס ה׳ ולבקר כד"א (תהלים כו) דנהרח. בהיכלו: וע"ד כשמתא אתלבשת בתרין עלמין למסוי לה שלימו בכלא. בהאי עלמא דלתתא ובעלמא דלעילא. וע״ד כתיב אך לדיקים יודו לשמך ישבו ישרים את פניך. אך לדיקים יודו לשמך בהאי עלמא. ישבו ישרים את פניך בההוא עלמא: (כ-רכע:) רבי יהודת אמר כל יומא ויומא רוחין דלדיקיא יתבין בלבושיהון שורין שורין בגיתה דעדן ומשבחן לקב״ה ביקרה עלאה. הה״ד אך לדיקים ישבו ישרים יודו לשמך את פניך : (א-רלו:)

לבי אבא אמר אך לדיקים יודו לשמך. משמע דלא למילף אירייתא למאן דלא אתגור. דמאן דיליף אורייתא לדלא אתגזר משקר בתלת עלמי דוכתי משקר

זיו הזהר

(י) פי׳ נכתב אלהים ווקרא אלהים: (ה) פיריש שספירת גבורה היא התחלה אחת אל התפארת שנקרא ועיר אנתן. וחיינו ההווודת של צד קו השמא"י. כמו שבצד קו הימיני ההתחלה היא ספירת החסד. ומה שאומר וביה אתאחיר בונתו ליהנמירה נאהות נמשות במדת התפארת. כיוו שהתפארת הוא מדת הרחמים המורככת מן תסד וגבורה. ובזה יפורש הפסוק הוי"ה הוא האיהיה באליו אתון של אלהים. היינו שהתפארת הוא נ״כ נכורה של השם אלהים ואינון חר. אלא כיון שנם החסר אתאחיד כהופארת לכן הוא קרא מדת הרחמים: (יג) זה השם אלהים של כתר המאיזי שנקרא צד"ק והיינו מדת המלכות והשכינה הקרושה: (יג) כאן הוא מגדה הסור ברמו שכנכת ישראד היינו המדכות כהאי שמא אתקרי. פי׳ בהשם אדני שהוא עיקר שמה. וההוא שמא. ר״ל השם אדהים במקום זה נשתדם. היינו שהוא רק מה שמוסיף להמלכות שלימות. כונתו ע"י השכינה הקרושה. כי השם אלהים הוא עיקר שמה של השבינה הקרושה. ואצר המלכות השם אלהים הוא מפל להשם ארני. והשכינה הקרושה היא בכהי׳ תוספות שלימות למרת המיכות אמיא אור נאצל סן מרת המלכות אשר תופיע לשכון בארץ במקום חראוי לזה. כירוע במוד הפסוק ואופן אהו בארץ דהיינו מלכות שבמלכות דעולם עשיה: הנה זה עיקר גדול באמונת ישראל להבין הענין של מהמנותא קדישא. **וזה יסוד ג**דול מיכודות **של תכמ**ת הקבלה. והמכין יבין: (יד) פי' בשמות אלהים: 5

17

נמשך מצדה. זו מדרגה אחת: מדרגה שניה. מצד אותה מדרגה הראשונה יוצא ונתעורר מדרגה אחרת נבורה. נקרא אלהים באלו ิสท שנקראת האותיות (י) ומררגה זו היא התחלה אחת מן פני הקטנות ובו היא נאחזת (ה) ולפי שנאחזין זו בזו כתוב הוי״ה הוא האלהים. כי הוי״ה הוא האלהים. באלו האותיות והן אחר. זו היא מררגה השניה: מדרגה השלישית היא צריך כתר האחרון (יג) זו בית רינו של המלך. ולמדנו כי ארני כך נכתב וכך נקרא. וכנסת ישראל בזה השם נקראת (יג) ושם ההוא במקום זה נשתלם. אלו הן שלש המררגות שנקראות בשמות של רין (יד) והכל נקשר אחר באחר בלי פירוד כמו שנתבאד: (ג-סה.)

אד צריקים יורו לשמך ישבו ישרים את פניך. אמר רבי שמעון בוא וראה הנשמה אינה עולה להתראות לפני המלך הקרוש ער שתזכה להתלבש בלבוש שלמעלה להתראות שם. וכן כדמיון זה אין יורדת למטה ער שמתלבשת בלבוש של זה העולם. כרמיון זה מלאכים הקרושים שלמעלה שכתוב בהם (תהלים קר) צושה מלאכיו רוחות משרתיו אש להט. כאשר צושים שליחות בזה העולם אין יוררים למטה עד שמתלבשים בלבוש של זה העולם. והכל הוא כרמיון זה המקום שהוא הולך שמה. והרי ביארנו שהנשמה אינה עולה אלא בלבוש המאיר.. שנעשה מן מעשים הטובים של האדם שעושה בזה העולם. כי אותן מעשים טובים ממשיכים מן הארת זיו הצליון מלבוש. שתתתקן בו הנשמה לעולם ההוא להתראות לפני הקב״ה. ובאותו המלבוש שמתלבשת מתענגת להסתכל תוך אספקלריא המאירה. כמש״כ (תהלים כז) לחזות בנעם ה׳ ולבקר בהיכלו. וע״כ הנשמה מתלבשת בשני העולמות להיות לה שלימות בכל. בעולם הזה שלמטה ובעולם שלמעלה. וע״ז כתיב אך צריקים יודו לשמך ישבו ישרים את פניך. אך צריקים יורו לשמך בצולם הזה. ישבו ישרים את פניך בעולם הבא: (ב-רכט:) רבי יהודה אמר בכל יום ויום רוחות הצריקים יושבים במלבושיהם שורות שורות בגן הערן ומשבחים להקב״ה בכבור העליון. זש״כ אך צריקים יודו לשמך ישבו ישרים את פניך: (א-רכו:)

רבי אבא אמר אך צריקים יודו לשמך. מכאן נשמע שלא ללמר תורה למי שלא נימול. כי מי שמלמר תורה לזה שלא נימול משקר בשלשה מקומות עליונים. משקר

משקר בתורם משקר בנביאים ומשקר בכתובים. משקר בתורה דכתיב (דגרים ז) וואת התורה אשר שם משה לפני בני ישראל. משקר בנביאים דכתיב (שמי' נד) וכל בניך למודי ה׳. איטן למודי ה׳ ולא אחרא. וכתיב (שם ח) חתום תורה בלמודי. אינון ולא אחרא. משקר בכתובים דכתיב (חסלים מח) ויקם עדות ביעקב ותורה שם בישראל. וכתיב אך לדיקים יודו לשמך. מאן דיקים. דא לדי״ק וכנסת ישראל (טו) דמאן דלא דלהון לא יודון לשמיה אתגור ולא עאל בהיומא קדישא דהיא אורייתא: (ג-אי)

רבי ילחק אמר אך לדיקים יודו לשמך ישבו ישרים את פניך. מהכא אוליפנא דבכל אתר דלא אשתכח דכר ונוקבא לאו כדאי למחמי אפי שכינתא (טי) הה״ר אך לדיקים יודו לשמך ישבו ישרים את פניך. ותנינן רכל 510. ויפל 6719 (דנרים לנ) כתיב וניקבא. כד״א (ביר א) מישרים אהבוך. לאכללא תרין כרובין דכר ונוקבא מישרים ודאי : (נ-נס.)

קמא

מנחת ערב. רוכון תפלתי הסרת לפניך משאת כפי פתח רבי חוקיה ואמר תכון תפלתי קסרת לפניך ערב ולה ללותה דלפרה. מנחת 1606 .'121 דלא כתיב תכון השלתי בבקר. אלא הכי אתמר תכון תפלתי קסרת לפניך. קשרת לא אתיא אלא על חדוה. כהנא הה"ד (מכלי כו) שמן והטרת ישמח לב. וע"ד 6"72 המרת. בולינין הוה מקריב ארליה כל יקטירנה ובהעלות אהרו (במות ל) בהטיבו את הנרות בלפרא על הנרות בין הערבים יקעירנה. ЪĆ דשעתא גרים. ברמשא למחדי כפר שמאלא. סלוה ולעלם לא אתי אלא על הדוה. אתמזי. והכי ותא חזי קערת מקשר קשרין ואחיד לעילא והמל. ודה אעבר מותה והמרוגה ורוגוה דלה יכיל לבלמהה בעלמא. כמה דכתיב' (נמדגר יו) ויאמר משה אל אהרו קח את המחתה ותן עליה אש מעל המובח ושים קשרת וגו׳. לבתר דא כתיב וירץ אהרן וגו׳ ויכשר על העם. וכתיב ויעמד בין המתים ובין החיים ותעלר בגין דלא יכלין כל סטליו ביביו וכל המגפה. למיקם קמי קטרת. בגין דאיהו רוא מקסרגין רכלא. ובבעתא 70000 והשולה 7569 דמדוס דדינה שריה בעלמה ההכוין דוד בההי ללוהה. דכתיב מכון תפלתי קטרת לפניך וגוי. דהאי ללוהא רסליק יעבר רוגוא דדינא קביא דבלים הבתא בהאי ומנא. רוגוא קמיה כל ואעבר כההוא הערת דדתי וכל קשרוגה דעלמה. מהי שעמה. בגין דחיהי מנהת ערב אתמרב בי דריכה תליה בעלמה. ותה מזי כד מקדשא

משקר בתורה משקר בנביאים ומשקר בכתובים. משקה בתורה שנאמר (דברים ד) וזאת התורה אשר שפ משה לפני בני ישראל. משקר בנביאים שכתוב (ישעי' נז) וכל בניך למורי ה׳. הם למודי ה׳ ולא אחר. וכתוב (שם ח) התום תורה בלמודי. הם ולא אחר. משקר בכתובים שכתוב (חהלים עח) ויקם עדות ביעקב ותורה שם בישראל. וכתוב אך צדיקים יודו לשמך. איזה צדיקים. זה צדי״ק וכנסת ישראל (טו) כי מי שאינו נימול ולא נכנס באות הברית שלהם אל יודו לשמו הקרוש שהיא התורה: (ג-צאי) רבי יצחק אמר אך צדיקים יודו לשמך ישבו

ישרים את פניך. מכאן נלמר שבכל מקום שלא נמצא איש ואשתו אינו כראי לראות פני השכינה (טו) זש״כ אך צדיקים יודו לשמך ישבו ישרים את פניך. ולמדנו שכתוב (דברים לב) צדיק וישר הוא. בחינת זכר ובחי׳ נקבה. כמש״כ (שיר א) מישרים אהבוך. להכליל שני הכרובים זכר ונקבה שנקראים מישרים בודאי : (ג-נט.)

202

רתכון תפלתי קטרת לפניך משאת כפי מנחת ערב. פתח רבי חזקיה ואמר תכון תפלתי קטרת לפניך וגו׳. מפני מה מנחת ערב ולא תפלת שחרית. שהרי לא כתוב תכון תפלתי בבקר, אלא כך נדרש תכון תפלתי קטרת לפניך. קטרת אינה באה אלא על שמחה. זש״כ (משלי כז) שמן וקטורת ישמח לב. וע״כ הכהן כאשר הרליק את הגרות היה מקטיר הקטרת. כמש״כ (שמות ל) בהטיבו את הנרות יקטירנה ובהעלות אהרן את הנרות בין הערבים יקטירנה. בבקר באה על שמחה כי הזמן גורם. ובערב באה לשמח לצד הדין. וכך ראוי להיות. ולעולם אינה באה אלא על שמחה. ובוא וראה קטרת מקשר קשרים ונאחז למעלה ולמטה. ודבר זה מבטל מיתה וקטרוג ורוגז שלא יוכלו לשלוט בעולם. כמו שנאמר (במדבר יז) ויאמר משה אל אהרן קה את המחתה ותן עליה אש מעל המזבח ושים קטרת וגו׳. ואחר זה כתוב וירץ אהרן וגו׳ ויכפר על העם. וכתוב ויעמר בין המתים ובין החיים ותעצר המגפה. לפי שאין ביכולת כל צדרים הרעים וכל המקטריגים לעמד לפני הקטרת. לפי שהוא הסוד של שמחת הכל והתקשרות של הכל. ובזמן תפלת מנחה שהדין שורה בעולם היה מכוון דוד בתפלה זו. ככתוב תכון תפלתי קטרת לפניך וגר. שזאת התפלה שעולה תבטל הרוגז של דין הקשה השולט עכשיו בשעה זו. כמו קטרת ההוא שהיה מדחה ומעביר לפניו כל רוגז וכל קטרוג שבעולם. מה הטעם. לפי שהיא מנחת ערב שהדין תולה בעולם. ובוא וראה כאשר נחרב בית המקרש

זיי הזהר

(פו) היינו יכוד וכלכות צדייק וצריק בחי' זכר ובהי' נכבה: (טו) בונתו על מי שאינו רוצה לישא אלה. וכוכיח הענין מן חיכא צדיקי"ם. דהיינו צדי"ק וצד"ק, ומן תיכת ישרי"ם. שהכרובים שהיו בתבנית זכר ונקבה נקראים ישרים:

17

6

פשון הזהר תהפים קמא-קמב פשון קודש

כלב 263

כתיב מקדשה בשעתה דהתוהד זמן מנחה הוה. וע"ד (ירמים ו) אוי לכו כי פנה היום כי יכפו לללי ערב. מאן לללי ערב. איכון מקערגין דעלמא ורוגזי דדילין תניכן דבעי ב״כ וע״ל בההיא שעתא. דומיכין לכוונא דעתיה בללותא דמנחה. בכלהו ללותי בעי ב"נ לכווכא דעתיה. ובהאי ללותא יתיר מכלהו. בגין דדיכא שריא בעלמא. וע״ד זמן ללומא דמנחה ילחק תקין

לה (א) והא אוקמוה : (א-רכט :) יוסי מכאו תפ לבי לדבר רע וגו׳. אמר רבי 🏋 תנינן בארחא דבר נש בעי למיהך. בה מדברין לים (ג) א״ר ילחק האי קרא קשיא. וכי קב״ה אסשי לים לב״כ למקר בארח חשאם ולמעבר עובדין בישין. אי הכי לית דינה בעלמה דה ולה בעלמה דהתי. והורייתה לא אתתקנת. דכתיב בה אם תשמע ואם לא תשמע. דוד אוהר ללביה לדברא ליה בארח קשוע. 656 כד"א (דנרים ד) והשבות אל לבבך. מהו והשבות. ותלת לאהדרא לקבליה זמכת מד ותרין 636 לדברה ולאוהרא ליה. והכי קאמר ליה אל תם לבי לדבר רע. ללבים האמר דוד אל תע. כלומר אתה לבי אל תם אותי לדבר רע: (ג-מי)

## קמב

קולי אל הי אועק קולי אל הי אתחנן. אמר רבי יהודה כל מלין דעלמא מליין בתשובה ובללומא מאן לקב״ה. וכל 1357 ראושיד שכן 2"3 דלא עאלין איכן בללותיה. דלית לך תרעא דמעין דמעי. תא חזי מאי כתיב (שמות כ) ותפתח ותראהו את הילד. ותפתח. דא שכינתא דקיימא עלייהו דישראל כאמא על בנין. והוא פתחה תדיר בזכותיהון דישראל. כיון שפתחה ותראהו את הילד (ירמיה לא) ילד שעשועים ישראל דמתהטאן קמי מלכהון בכלא. ומיד דאיכון דמתחככן קמי קב״ה הדרי בתשובה ובכאן קמיה כברא דבכי קמי אבוי. הה״ד והנה נער בולה. וכיון כל גזרין בישין דעלמא. מאי אתעדו מניה 7550 ומלחס כתיב. ותחמל עליו. אתער עלוי ברמויס. ליה. ותחמר מילדי העברים זה. דחינון רכי לבח. ולח מילדי עכו״ם דאינון קשי קדל וקשי לבא. מילדי העברים. רכי לבא מאבהן ומאמהן לאתבא קמי מאריהון. ותקרא את אם הילד. שהיתה בוכה כמד"א (20) קול ברמה נשמע נהי בכי תמרורים רחל מבכה על בניס

המקרש בשצה שנשרף זמן מנחה היה. וע"ז כתוב (ירמי' ו) אוי לנו כי פנה היום כי ינטו צללי ערב. איזה צללי ערב. המקטרגים אשר בעולם ורוגזי דינים שמזומנים בשעה ההיא. וע״כ למרגו שצריך האדם לכוון דעתו בתפלת מנחה. בכל התפלות צריך האדם לכוון רעתו. ובתפלת מנחה יותר מכלן. לפי שהדין שורה בעולם. וע״כ זמן תפלת המנחה יצחק תקן אותה (ה) וזה נתבאר: (א-רכט:)

תט לבי לרבר דע וגו׳. אמר רבי יוסי מכאן נלמר שבררך שאדם רוצה לילך. בה מוליכים אותו (כ) א״ר יצחק מקרא זה קשה. וכי הקב״ה ינטה לו לאיש ללכת בדרך הטאים ולעשות מעשים רעים. אם כן אין דין וריין בעולם הזה ולא בעוה״ב. והתורה אינה מתוקנת. שכתוב בה אם תשמע ואם לא תשמע. אלא רוך היה מזהיר ללבו שתוליך אותו בדרך אמת. כמש״כ (דברים ד) והשבות אל לבבך. מהו והשבות. אלא פעם אחר ושנים ושלש להתישב כנגר לבו להנהיגו ולהזהירו. וכך היה אומר לו אל תט לבי לרבר רע. ללבו אמר רוד אל תט. כלומר אתה לבי אל תט אותי לדבר רע: (ג--מז.)

קמב

כולי אל ה׳ אזעק קולי אל ה׳ אתחנן. אמר רבי יהודה כל ישועות שבעולם תלויות בתשובה ובתפלה שמתפלל הארם להקב״ה. וכש״כ מי ששופך רמעות בתפלתו. שאין לך שער שלא יכנסו אותן הרמעות. בוא וראה מה כתוב (שמות ב) ותפתה ותראהו את הילר. ותפתח. זו השכינה העומרת על ישראל כאם על הבנים, והיא פותחת תמיד בזכותם של ישראל. כיון שפתחה ותראהו את הילד (ירמיה לא) ילד שעשועים שהם ישראל שמתחטאים לפני רבונם בכל. ומיד שמתהננים לפני הקב״ה הוזרים בתשובה ובוכים לפניו כבן שבוכה לפני אביו. זש״כ והנה נער בוכה. וכיון שבוכה נתבטלו ממנו כל גזרות רעות שבעולם. מה כתוב. ותחמל עליו. נתעורר עליו ברחמים ומרחם עליו. ותאמר מילדי העברים זה. שהם רכי לב. ולא מילדי עכו״ם שהם קשי ערף וכבדי לב. מילדי העברים. רכי לב מאבותם ואמותם לשוב לפני רבונם. ותקרא את אם הילד. שהיתה בוכה כמו שכתוב (שם) קול ברמה נשמע נהי בכי תמרורים רחל מבכה על בניה

## זיו הוהר

למא (ה) כי שורש יצחק הוא בחינת גבורה ודין: (כ) יש לומר דבין רבי יומי ובין רבי יצחק שניהם רוצים להרץ הלשון אל רושי המש בפת"ת. שאין דומר שרור היה מדבר כך אל דבו בדרך אזהרה. רא"ב היל"ל אל תמ בציר"ה כבנין קל פועל עומד. כמו וים אליה אל הדרך. אבל בפת"ת הרי זה פועל יוצא כמו בנין הפעיל. דכן מפורש רבי יוסי שדור התפלל כך א" הקב"ה ואמר. אתה הקב"ה אל תם לבי לדבר רע. וא"כ ניחא שוה באמת פועל יוצא. ואי משום קושית רבי יצתק שהלא הקב"ה נתן הבחירה לאדם ואיך שייך על וח תפלה להקב״ה. לכן מתרין שהלא מצינו עכ״פ מייעתא דשמיא לאדם שרוצה לילך בדרך מוב שלא יכש׳ בדבר רע. ולפיבך הראח דוד בתפלתו ואת שהוא רוצה לילך ברוך מוב ולכן ביקש מהקבדת סייעתא דשמיא שהקביה אל ימה לכו לרכר רע כיון שהוא רוצה באמה ללכת ברוך המוב. אבל רבי יצחק לא ניתא ליה בפירוש זה. כיון שמכל מקום לא שייך תפלה על זה. בי הלא אם רואים בשמים שהאדם יתפץ באמת לילך בררך מוב או ממילא יוליכו אותו בררך מוב כיון שכך הוא הנהגת השבים לסייע לארם זה. ואין נצרך תפלה על זה. לפיכך הוא ספורש שדור היה מרבר בך אל לכו בריך אוהרה. כמו שכתוב והשכות אל לבבך. ואמר אל לבו אתת לבי שאתת במרונת מלך אל הגוף השמר והזהר שאל תמ גופי לרבר רע. ולפיכך חרי זה באמת פויל יוצא: [בעלי הדקרוק נרחקו בפסוק זה על הנם] :

17

בניה וגר׳. הוא בוכה ואם הילד היא בוכה. וא״ר יהודה לעתיה לבוא מה כתוב (שם) בבכי יבאו וּבתחנונים אובילם. מהו בבכי יבאו. בזכות הבכיה של אם הילד שהיא רחל. יבאו ויוקבצו מן הגלות: (ב-יבי)

קמג

תבוא במשפט את עבדך כי לא יצדק למניך 📆 כל חי. כתיב (תהלים פט) צדק ומשפט מכון כסאך גו׳: אמר רבי שמעון אלה שני המאורות התיקון של כסא המלך שנקראים צדק ומשפט הם תחלה וסוף בכל האמונה (ה) ובהם נתעוררים כל הדינים שלמעלה ושלמטה. והכל נסתר במשפט. והצרק ניזון מזה המשפט (נ) ולפעמים היא נקראת (בראשית יד) ומלכי צדק מלך שלם. כאשר נתעוררים דינים ממשפט הם כלם ברחמים כלם בשלימות (:) כיון שמשפט ההוא ממתיק לזאת הצדק. והדינים נתתקנים ויורדים כלם לעולם בשלימות ברחמים. ואז נקרא שעת ההזדוגות של בחי׳ זכר בבחי׳ נקבה (ז) וכל העולמות ברחמים ובשמחה. וכאשר נתרבו עונות העולם ונטמא המקדש ובחי׳ זכר מתרחק מבחי׳ נקבה. ונחש התקיף מתחיל להתעורר (ה) אז אוי לעולם שניזון בזמן ההוא מן צדק הזו. כמה מחנות משחיתים נתעורר בעולם. כמה צדיקים נפטרים מן העולם. וכל כך למה. לפי שנתרחק בחי׳ זכר מן בחי׳ נקבה. והמשפט אינו מזדוג בצדק הזו. :על זה כתוב (משלי יג) ויש נספה בלא משפט. שהמשפט נתרחק מצדק הזו ואינה נמתקת. והצדק יונקת ממקום אחר (י),, ובוא וראה כאשר נמצא צריק גדול בעולם אהובו של הקב״ה. אז אפילו אם נתעוררה צדק בלבדה יכול העולם להנצל בזכותו. כי הקב״ה הפץ בכבודו. ואינו מפחד מן הדיז. וכאשר זה הצדיק אינו עומד במדרגתו או מפחד אפילו ממשפט ואין בכחו לעמוד כנגדו. כל שכן נגד צדק. דוד המלך בתחלה אמר (תהלים כי) בחנני ה׳ ונסני וגו׳. שהרי אני אין מתירא מכל הדינים אפילו מן צדק הזו. ועוד אדרבא כי הלא אני נאחז בה. מה כתוב (תהלים יו) אני בצדק אחזה פניך. בצדק ודאי. אינני מתירא לעמוד נגד דינים שלה. ולאחר שהטא אפילו ממשפט היה מפחד. שכתוב ואל תבוא במשפט את עבדך. ובוא צרק הואת ממשפט או תמתק וראה כאשר נקרא (ו) צדקה והעולם נמתק בהסד ונתמלא ממנו. שכתוב

בניה וגו׳. הוא בוכה ואם הילד היא בוכה. וא״ר יהודה לומנא דאתי מאי כתיב (שם) בבכי יבאו ובתחנוכים אובילם. מהו בבכי יבאו. בזכות בכי דאם הילד דאיהי רחל. יבאו ויתכנשון מן גלותא : (כ-יכ י)

קמג

תבוא במשפש את עבדך כי לא ילדק לפניך זאל 5 כל חי. כתיב (תהלים שי) לדק ומשפש מכון כסאך רבי שמעון הני תרין בולינין תקונא : '121 אמר – דכורסיא דמלכא דאקרון לדק ומשפש אינון שירוהא ושלימותא בכל מהימנותא (א) ובהני מתערין כל דינין דלעילא ולדק מהאי ותתא. וכלא סתים במשפע. DDDD קרינין לה (כראבית יד) אתון (י) ולומנין ומלכי לדק מלך שלם. כד מתערין דינין ממשפש כלהו בשלימו כלהו DDDD רההוא (3) רחמי מבסש להאי לדק. ודינין מתתקנין וכלהו נחתין לעלמא ברחמי. וכדין אקרי בשלימו דמתחברן שעתה דכר ונוקצא (ד) וכל עלמין כלהו ברחמי ובקדוותה. אסגיאו ואסתאבת 6ndu סוכי 721 ודכירא אתרחק מן נוקבא. וחויא תקיפא שרי מהדשא לאתערא (ה) ווי לעלמא דמתון בההוא ומכא מהאי לדה. כמה הבילי טריקין מתערין בטלמא. כמה זכאין מסתלקין משלמא. וכל כך למה. בגין דאתרחק ומבפט לא הרב דכולא 5 د د د د م נוהבא. m רא. ועל האי כתיב (מבלי יג) ויש נספה בלא משפט. דמשפע אתרחק מהאי לדק ולא אתבסמא. ולדק ינהא מאתר אחרא (ו).. ותא חזי כד אשתכת זכאה בעלמה רחימה דקב״ה. הפילו עלאה כד התער בלחודוי יכיל עלמה להשתובה בגיניה. והב״ה 675 ביקריה. ולא מסתפי מן דינא. וכד ההוא זכאה 123 היימא בהיומיה מסתפי אפילו ממבפט ולא - 63 שכן בלדק. דוד מלכא למיקם ביה. כל יכיל בקדמיתא אמר (ההליה כו) בהכני הי ונסני וגוי. דהא אלא לא מסתפינא מכל דינין אפילו מהאי לדק. וכל (1 2:22) כתיב מאי ביה. רמהידלא 125 בלדק ודאי. לא מסתפינא פניך. אני בלדק אחוה EDEND אפילו 507 בתר בדיכוי. למיקס -מסתפי. דכתיב ואל תבוא במשפט את עבדך. והא ממססס בדין האי לדק מתבסמא 72 מזי אקרי לדקה (ו) ועלמא מתבסמא בהטר ואתמליא מייה. דכתיב

#### זיו הוהר

8 17

לשיו הוהר

תהלים קמג-קמר

עבדו מהרב

265 197

רכתיב (תהלים לג) אוהב לדקה ומשפט חסד ה׳ מלאה קארז: (ג-רלא:)

שכתוב (תהלים לג) אותב צדקה ומשפט חסד ה' מלאח הארץ: (ג-רצא:)

שון קודש

קמר

הניהן תשועה למלכים הפוצה את דור עבדו מהרב רעה. פצני והצילני וגו׳. רבי אבא פתח (ישעי' יא) והיה ביום ההוא שורש ישי אשר עמד לנס עמים אליו גוים ידרשו והיתה מנוחתו כבוד. והיה ביום ההוא. בזמן שהקב"ה ירבה שלום בעולם יתקיים השורש של עץ החיים (ה) ומן השורש ההוא יתקיימו שאר השרשים למטה. כי כלם מושרשים ומתקיימים ממנו. אשר עומד לנס עמים. שזה הוא עומד לנס ולאות על סור השם הקדוש (כ) אליו גוים ידרשו. כי שם הוא סוד הקיום של השם הקדוש (ג) ולפיכך אליו גוים ידרשו. כמש״כ (שם ב) והלכו צמים רבים ואמרוי לכו ונעלה אל הר ה׳ וגו׳. ועל כן אליו גוים ידרשו. והיתה מנוחתו כבוד. מנוהתו זה בית המקרש. שכתוב (תהלים קלב) זאת מנוחתי עדי עד. כבוד. שבזמן ההוא כך יהיה נקרא כבוד ה׳. שכתוב (ישצי׳ ל) והיה אור הלבנה כאור החמה ואור החמה יהיה שבעתים וגר: (ב-רכא:)

אשרי העם שככה לו אשרי העם שהוי״ה אלהיו. רבי יוסי אמר אשרי העם שככה לו וגו׳. אשרי העם שהקב"ה בחר בהם מכל עמים עכו"ם. והעלה אותם לחלקו ובירך אותם בברכתו בהברכה של שמו (ד) זש"כ (ישעי' סא) כי הם זרע ברך ה׳. בירך ה׳ ממש. בוא וראה כל שאר אומות העולם מסרם הקב"ה לשרים ממונים שמושלים עליהם. וישראל בתר בם הקב״ה לגורלו לחלקו להתדבק בו ממש (ה) ונתן להם התורה הקדושה בשביל להיותם דבקים בשמו. וע״ז נאמר (דברים ד) ואתם הדבקים בה׳ אלהיכם. ולא בממונה אחר כשאר צמים צכו"ם. וזה נתבאר בכמה מקומות : (ג-רס:)

עוד אמר רבי יוסי אשרי העם שככה לו אשרי העם

זיו הוהר

כמד (h) פיי בזמן הקץ שיתגלה משיח בן דוד ויהיה שלום בעולם אז יתקיים שרשא דאילנא דחיי. הנה רבו הפירדשים כאן. ולפעיד נראה לפרש שמוסב על ספירת היסוד שאז יתקיים יתגדל ויתחזק בסוד הכתוב ובידך לגרל ולחזק לכיל. וזה רמו שאז יכצא הצדיק אבדתו שאבד ויתגרל ויתחוק בראוי להעביר השפע למלכות בהודוגותה עם התפארת. כי יסודא ושרשא הם כמו שמות נרדפים, השם יסור נאה לו מצד התפארת. והשם שורשא נאה לו מצד המלכות. ועיין לקמן בהפסוק עיני כל אליך ישברו, שם מובא נרעים, השם יכור באו עד סבירת היסוד. וד"ל ובגין האי דאקרי צדי"ק טתונין עלאין ותתאין. ועליה קיימין וביה מכתמכין והוא יזידא ושרשא דילהון וכו' יעויש. ובזה יובן מה שאומר דבלהו אשתרשן ואתקיימין מניה. כי על ידו תבא השפע למלכות וממנה נתחלק לכל המלאבים והשרים והעולמות שתתתיה. והמעיין בזוה"ק בענין הסולם שהלם יעקב יבין כאן הדבר לאשורו: (כ) פיי שכפירת היסור הוא הנם והאות לרוא דעכא קריעא. היינו למרת המלכות: (ג) פי' שהיסוד הוא כוד הקיום של מות המלכות. כי השפע שמעביי אליה היינן הקיום שלה : אמנם אולי שגיתי בפירושי. לכן אביא פירוש א⊤ד מן שאר הפירושים. והוא פירוש הרח"ו וצדל, וו"ל יתמיים שרשא דאידנא דחיי וכו'. היא המלכות שהיא שורש האילן. ואל תתמה כי שני שרשים הם כנוכר בתיקונים בסור שי"ן עלאה בינה ושרין תתאה מלכות דבת אתמע אילנא דחיי בתהוא גן. מה יובן בסור מעילא לתתא ומתהא לעילא. וככר ידעת כמה עולסות תהתיה וכמה אילנות לאין קץ, וכלם קיימים בתאי שרשא. ולכן אליו גוים ידרשו כי הוא הר ה'. כדיא לכו ונעלה וגו'. ככוד רהכי אקרי בההוא ומנא וגוי, הרגיש בי לעולם מלת כבוד הוא בכינה או בתפארת כנוכר בפרשת תרומה (קכוי) ולזה אמר בי בההוא ומנא דתהוי אוד הלכנה כאור התכה או תקרא גם היא ככור. עכ"ל : (7) פי׳ שהברכה נשפעת להם ישר מן מדת המלכות והשכינה הקדושה, וזהו כרכתא דשמיה. כידוע בסוד הכתוב ה' אחד ושמו אחד: (ה) פי' שע"י המאור שבתורה דהינו. השכל העמוק שבה שחוא השתקשלות מן חב"ר של הארת א"ם ב"ה. בירוע ראורייתא מחכמה עלאה נפקת וגובעת. לפיכך אדם המעיין בשכליות התורה נקשר השכל ייימוחו נשכליות התורח. וזהן המוד שאומר לאתאחדא ביה פמש ע"י אורייתא קרישא. ועיין ואתם הרבקים בהיא:

9 17

כמר

דובורגן תבועם למלכים הסולה את דוד פלני והלילני וגו׳. רבי אבא פתח רעה. (יבעי' יא) והיה ביום ההוא שורש ישי אשר עמד לנס עמים אליו גוים ידרשו והיתה מכוחתו כבוד. והיה שלמא בעלמא בומנא דקב"ה יסגי ההוא. ביום יתקיים שרשה דהילנה דחיי (ה) וההוה שרשה מניה לתתא. אשתרשו דכלהו סרסין שאר יתקיימו דהאי איהו מניה. אשר עומד לנס עמים. ואתהיימו קדישה (ג) אליו דפמא היימא לנסא ולאת לרוא לשמה דקיומת דתמן רוא ידלשו. נויס קדישא (ג) ובג״כ אליו גוים ידרשו. כד״א (שס כ) והלכו עמים רבים ואמרו לכו וכעלה אל הר ה׳ וגו׳. נוים ידרשו. והיתה מלוחתו כבוד. ועל דא אליו בי מקדשה. דכתיב (תהלים קלב) ואת 67 מלוחתו. כבוד. דהכי 7130 אקרי .70 171 מכותתי ס׳ בההוא זמנא. דכתיב (ישי׳ ל) והיה אור הלבנה כאור החמה ואור החמה יהיה שבעתים וגו׳: (כ--רכא:)

שככה לו אשרי העם שהוי״ה אלהיו. פעס 5708 רצי יוסי אמר אשרי העם שככה לו וגו׳. דקב״ה אתרעי בהו מכל עמין עכו״ס. ົກກອ וכהה לון לעדביה ובריך לון בברכתא דיליה בנרכתא וסליק דשמיה (ז) הה״ך (יבעי׳ מא) כי הם זרע ברך ה׳. חזי כל שאר עמין דעלמא בירך ה׳ ממש. תא לרברבי ממכן דשלטין עלייהו. קצ"ה יהב לוו וישראל אחיד לון קב״ה לעדביה לחולקיה לאתאחדא ביה (ה) ויהיב לון אורייתא קדישה בגין ⊑ກກ לאתאחדא בשמיה. וע״ך כתיב (דירים ד) ואתם הדבקים בה״א. והמ עכו״ס. עמין כשאר בממנא אחרא 651 חוקמוה בכמה חתר: (ג-רסי)

פו אמר רבי יוםי אשרי העם שככה לו אשרי סעס

לשון קורש תהלים קמד-קמה

העם שהוי״ה אלהיו. אשרי העם שככה לו. מהו שככה דו. כמש״כ (אסתר ז) וחמת המלך שככה (ו) שוקט ונח מהמתו : דבר אחר משכך בכעסו (ו) זש״כ (במדבר יא) ואם ככה את עושה לי הרגני נא הרוג. זה הוא רין של מרת הדין (ה) אשרי העם שהוי״ה אלהיו. רחמים של מדת הרחמים: רבר אחר שככה. זה שם הכולל כל השמות (ט) והקב״ה מעביר רוגזו ומשקיט בו את פני הקטנות. ועובר על כל אותן שמבחוץ: (ג-קלגי)

אמר מנורה הקדושה וראי שרועה הנאמן זאת היא המדרגה שלו. שעל ידו וחמת המלך שככה. אשרי העם שככה לו. שככ״ה במספר מש״ה: (ג-רלד.)

קמה

ההלה לדור. אמר רבי אלעזר למרגו כל מי שאומר תהלה לרור בכל יום שלשה פעמים הרי הוא

בן עולם הבא. ונצרך להבין טעמו. שאם בשביל בקשת פרנסה ומזון של כל העולם. הלא זה רק שני פעמים בכל יום בבקר ובערב. שנאמר (שמות טז) בתת ה׳ לכם בערב בשר וגו׳. ומדוע שלשה פעמים בכל יום. אלא ב׳ פעמים למזון של אנשים ושל כל העולם. ואחד לתת תוקף למקום ההוא של פתיחת ידיו (ה) ולפי ששני מזונות האפה משונים זה מן זה לכן נכתבו כאן כל השלשה מזונות. ואתה נותן להם את אכלם בעתו. זה מזון העשירים שנותן להם הרבה מאכלים. הרי אחד. והשני שכתוב ומשביע לכל חי רצון. זה מוון העניים שהם שבעים מן רצון. ולא מתוך הרבה מאכלים. והשלישי שכתוב פותח את יריך. זה התוקף למקום ההוא שבפתיחת ידיו יוצא רצון ושובע לכל: ועוד כך למדגו שאין זה רק שני פעמים בשביל בקשת מזון ופרנסה בכל יום. שכך הוא החיוב על כל איש. ומה שאנו אומרים יותר אין זה בשביל ההיוב של בקשת מזון. אלא בשביל שבחה בין התשבחות שבזמירות דוד המלך. מה הטעם. לפי שעל פרנסה אין ראוי לבקש אלא אחר התפלה שהיא פרנסת רבונו. המלך יאכל לראשונה ואחר כך יאכלו עבדיו. זש״כ שיר

העם שהוי״ה אלהיו. אשרי העם שככה לו. מהו שככה לו. כד"א (אבתר ז) וחמת המלך שככה (ו) שכיוי מרוגזיה : דבר אחר שכיך ברוגזיה (ו) הה״ך (נמדנר א) ואם ככה את עושה לי הרגני נא הרונ. דא הוא דינא רחמי אלהיו. בהוי"ה 020 (ח) אשרי 12177 דכליל 615 אמר .7225 737 דלהמי : כל שמהן (ט) וקודשא בריך הוא מעבר רוגזיה ואנה ביה לועיר אנפין. ומעביר על כל אינון דלבר: (ג-קלג.) דרגא אמר בולינה קדישה ודאי רעיה מהימנה שככה. המלך איהו. DDD1 רביה דיליה אשרי העם שככה לו. שככ"ה בגימעריא מש"ה: (ג-רלד.)

## קמה

רגרולדה לדוד. אמר רבי אלעור תניכן כל מאן דאמר תהלה לדוד בכל יום תלת ומניו איהו עלמה דהתי. והה התמר סעמה. דהי 1:23 73 זמכין תריו .trbu 577 ומזיכה פרלסא אינון בכל יומא בלפרא ובפגיא. דכתיב (במות טו) בתת הי לכם בערב בשר וגוי. ואמאי תלת זמנין בכל אלא תרין למוונא דבני כשא ודכל עלמא. .600 וחד למיהב תוקפא לההוא אתר דפתיחו ידוי (ה) ובגין מווכין אלין מבניין דא מן דא כלהו תלת דתריו הכא. ואתה נותן להם את אכלם כתיבי 121122 טני. מיכלא דיהיב דעתירי מזוכי 67 בצמו. הא חד. תרין דכתיב ומשביע לכל הי רלון. 67 ולא מגו ראיכון בבעין מרלין. דמסכני 62110 מיכלא סני. תלת דכתיב פותח את ידיך. דא תוקשא לההוא אתר דבפתיחו דידוי כפקא רלון ושבעא לכלא: בניז תו הכי הוליפנה דלהו היהו הלה תרי ומנה דאלין 50 היובה בכל יומא. מווכת ופרכסה 163 תובה כגיו יתיל ואי אמר .>"3 תושבחו שבתה 656 היהו. 12 כגין בגין דפרנסה מאי סטמא. מלכא. דומיכות דדוד לא חוי למשאל אלא בתר ללותא דאיהו פרנסה דמאריה. מלכא ייכול בהדמיתא ולבתר ייכלון עבדוי. הה"ד סיר

## זיו הזהר

(ז) לפי פירוש האי בוכב שככה לו על העם. שיש להם הכח לשלך חכתו של המלך ית' על ידי תשובה תפלה וצרקה: (ו) לפי שירוש הכ' נ"כ מוסב שככה דו על העם. וכך שירושו. אשרי העם שהיה להם מנהיג כזה שבכעסו שאמר נגד הקב"ה ואם ככה את עושה לי הרנהדר היה ביכוירתו לשכך הרין של סדת הדין, והיינו רינא דריני: (ח) נראה לי שכן צריך להיות. רינא דריני, על דרך שאומר הלאה רחמי דרחמי. אכל דינא דרייני אין מוכן כלל. וכונהו בפירוש זה הכתוב אשרי העם שהיה להם כנהיג כזה. היינו סיצה רבנו ע"ה שהית בכהו להיחיצב בכיסו נגד הרין ש"ל מרת הדין ולשכך אותו שיהפך לרחטים של מדת הרחטים. ווהו סוף הכתוב אשרי העם שהוו"ה הוא א"היו. פי' שמדת הדין יהפך על רחטים של מרת הרהטים והשם הוי"ה שהוא בחמים הוא אלהין להנהיגם ברחמים. ווה ידוע שאתפשטותא המשה בכל דוא ורוא. ובודאי יש בכל דור צדיקים גדולים שיש ככתם להתיצב ולכעום על הרין של מרח הרין ולהפבו על רחמים: (ט) לפי פירוש הג' יש לומר כונתו שמוסב שכבה לו על שמא דבליל כל שמהן. זהו השם הוויה ביה אשר לו היכולת של שככה. פיי של שיכוך הרוגז שבא מן מרת הרין, חתו אשרי תעם שיכולים לקוות שאף אם יתעורר עליהם חיו כעם וחמה מן מדת הדין מים יש כח יותר גבוה אשר לו היכולת לשבך כעכו והמתו ולהמתיקו ההפכו על רחמים. ויפוייו אשרי העם של סוף הכתוב טירושא קא מפרש על אשרי העם שבתחלת הכתוב. כיון שעוד אין מובן איזה הוא העם שאשרי פן עיי שכבה לו. לכן אומר שאשרי לוה העם שהשם הוייה הוא איהיו. שכאשר נתעורר דין בועיר אנסין שהוא התפארת או שם הוייה מעביר רוגוו ומשקים אותו ברחמים רבים לרחם על עם ישראל. ווהו שאומר ומעביר על כל אינון דלבר. פי' שהקב"ה מעביר על כל אותן שטבחוץ, הלא הם המעוררים קנרוג ודין על עם ישראל. ואינו שומע להם: כך נראה לי בעור צורי לפרש זה ופובר הנפיא שנבתב בקיצור מאד. ואם שגיתי השי״ת יכפר :

> ני לבוד (ה) פי׳ לברת רמלכות המהלקת שפע מון לכל חי. ככתוב כפה פרשה לעני וגרי: 10 17

לשון הוהר

(שיל ה) באתי לגני אחותי כלה וגו׳ אכלתי יערי עם דבשי שתיתי ייני עם הלבי. לבתר אכלו רעים (י) אכלתי יערי. דא ללותא דמיושב. עם דבשי. דא הריאת שמע. אכלתי יערי דא ללותא דמיושב. ההוא יער לבנון. יולר והאופנים וחיות הקודש כל הני אקרון יער <u>הור</u> אילנין וכיבין דביה. עם דבשי דא הריאת שמע. דאיהו מתיקו דכלא בכמה לופין ומתיקין. שתיתי ייני. דא ללותא עלאה דאתנער. ודא שלש דמעומד. מיבו דייכא דמעומה, על גן אי אי גער אינון שלם ברכות ברכות במכות עם חלבי. אלין אינון שלם ברכות אתרוגית. ואתכלילן אלין באלין (י) עד כאן נויכלא דמלכא. ולבתר דאכל מלכא אכלו רעים לעילא שתו ובכרו דודים לתתא. וע"ד לית חיובא בגין דמוונא לבתר ללותה. ובללותה דמנחה קודם .60155 656 מאי טעמא. בגין דעד לא אשתכה דינא קשיא בעוד דאנפין דמלכא נהירין יימא תהלה לדוד בגין סדורא שריא ותלי על עלמא דמוונא (ד) דלבתר דדינא לאו שעתא איהו: (ג-רכו.)

תאנא דבלפרא בעי בר גם לקבלא עליה עול שמים באיכון תהלה רהאמר תושבחו מלכות לדוד וכלהו הללויה. דאלין עשרה תושבחן אינון סדורא רשמת קדישת (ה) ובג״כ דעשרה כתרין קדישין עשרה אינון הללויה. מאן אינון עשרה הללויה והא תושבחן אינון. אלא דשרי שבחא בהללויה 2500 וסיים בהללויה. לבתר סיים בעשרה תושבהן דאינון הללויה הללו אל בקדשו וגו׳ הללוהו ברקיע עוו וגו׳. לבתר עלויא רסדור שבחא באו ישיר משה. כלא. ובדא מקבל עליה עול מלכותא דאית ביס קדישה : (י-קר.)

ארוממך אלהי המלך ואברכה שמך לעולם ועד. אמר רבי ילחק תא הזי דוד לקביל דרגא דילים קאמר. דכתיב אלהי. [דרגא] דידי (י) בגין דבעא לסלקא שבחיה ולאעלא ליה לנהורא עלאה. בדא למהוי כלא הד. בג"כ ארוממך לאתערבא דא וגו׳. דתכיכן כל יומי דדוד אשתדל המלך אלהי לאהקנא כורסיה [דמלכא] ולאנהרא אנפהא (י) בגין דיגין עליה (ח) ויתנהיר תדיר נהורא תתאה בנהורא כלא חד. וכד אתא שלמה אשכח למהוי עלאה עלמא שלים וסיהרא דאתמליא. ולא אלטריך לאערהא עלה לאנהרא: (ג--נתי)

מוב ה׳ לכל ורחמיו על כל מעשיו. לכ״ל כתיב. רא סתמא דמלה כד״א (יבעי׳ ג) אמרו לדי״ק כי פוב (") בגין דנהירו עלאה כלילא ביה. לאנהרא [מן] יומא חד דנהיר לכלא ועלאה על כלא: (א-לי)

יודוך ה׳ כל מעשיך וחסידיך יברכוכה. אמר רבי הבה כתיב ואהבת את הייא בכל לבבך ובכל נפשך

(שיר ה) באתי לגני אחותי כלה וגו׳ אכלתי יערי עם דבשי שתיתי ייני עם חלבי. ואח״כ אכלו רעים (ג) אכלתי יערי. זו תפלת מיושב. עם דבשי. זו קריאת שמע. אכלתי יערי זו תפלת מיושב. היינו יער לבנון יוצר אור והאופנים ותיות הקודש כל אלו נקראים יער שבו עצים ונטיעות. עם דבשי זו קריאת שמע. שהיא מתיקת הכל בכמה נופת צופים. שתיתי ייני. זו תפרת מצומד. שהיא טובת יין העליון המשומר. והן שלש ברכות הראשונות. עם חלבי. אלו הן שלש ברכות האחרונות. והן נכללות אלו באלו (ג) עד כאן מאכל המלך. ולאחר שאכל המלך אכלו רעים למעלה שתו ושכרו דודים למטה. וע״כ אין חיוב בקשת המזון אלא לאחר התפלה. ובתפלת מנחה קודם התפלה. מה הטעם. לפי שטרם יהיה נמצא דין הקשה בעוד שפני המלך מאירים יאמר תהלה לדור בשביל בקשת

המזון (ז) כי לאחר שהדין שורה ותולה על העולם אין זמן לזה: (ג-רכו.) למדנו שבבקר צריך האדם לקבל עליו עול מלכות שמים באותן פסוקי דזמרה שאומר תהלה לדוד ושאר הללויה. שאלה עשרה מזמורים הם סדור צשרת הכתרים הקדושים של השם הקדוש (ה) ולפיכך הם עשר הללויה. איזו הן עשר הללויה והלא רק חמשה מזמורים הם. אלא שכל מזמור מתחיל בהללויה וגומר בהללויה. ואח״כ מסיים בעשרה תשבחות שהן הללויה הללו אל בקרשו וגו׳ הללוהו ברסיע עוו וגו׳. ואח״כ מטיב סדור פסוקי דומרה באו ישיר משה.

שיש בו הכל. ובוגל זה מקבל עליו עול מלכות הקרושה: (ג-קכא.) ארוממך אלהי המלך ואברכה שמך לעולם ועד. אמר ארוממקר אלהי ביצחק בוא וראה דוד לעומת מדרגתו

אמר כך. שכתוב אלהי. [היינו מדרגה] שלי (ו) לפי שבקש להעלות מררגתו ולהביאה אל המאור העליון. להזרוג זה בזו להיות הכל אחד. לפיכך אמר ארוממך אלהי המלך וגו׳. שלמדנו כל ימיו של דוד התיגע לתקן כסא [המלך] ולהאיר פניה (ז) למען תגין עליו (ת) ויהיה מאיר תמיד מאור התחתון עם אור העליון להיות הכל אחר. וכאשר בא שלמה מצא העולם בהשתלמות והלבנה במילואה. ולא נצרך להטריח עליה להאירה : (ב-כח:)

מור ה׳ לכל ורחמיו על כל מעשיו. לכ״ל כתוב. זה סוד הדבר כמש״כ (ישעי׳ ג) אמרו צרי״ק כי טוב (ט) לפי שמאור העליון נכלל בו. להאיר (מן) יום

האחד שמאיר לכל ועליון על הכל: (א-לי)

ה׳ כל מעשיך וחסידיך יברכוכה. אמר רבי יודוך הי כל מעשן יווסין אבא כתוב ואהבת את ה״א בכל לבבך ובכל נפשך

זיו הנהר

(ג) במקום אחר דורש הזוה"ק אריתי מורי עם בשמי על תפרת העשיה שער ברוך שאמר ועל הפרת היצירה שעד יוצר אור: (ג) כ ג׳ ברכות הראשונות דן כנגד דכד גבורה תפאות וג׳ ברכות האדרונות כנוד נצה הוד יכוד: (ד) פי׳ קודם שקיעת ההמה: (ה) היינו רס דעולם היצירה (י) זו מדת המלכות והשבינה הקדושה: (י) מית המלכות היא בבהינת כבא המיך שהוא התפארת: (ח) השבינה הא המגינה השיד על עם ישראל בכלל ובפרט אפילו בחוץ לארץ : (ז) כפירת היסוד נקרא כ"ל ככתוב בי כ"ל בשמים וכארין. ועדיו נאמר אמרו צדי"ק כי טוב. כי היסוד צריק מקבל בה השפעתו למלכות מן מאור העליון שהוא בהת ההסד שואמר כו וידא אדיים את האור כי טוב. והוא נקרא יום הארה יומא דאויל עם כלהו יומין כירוע: 11

17

תהלים קמה

דשוץ קודש

נפשך ובכל מארך. מי שאוהב להקב״ה נתעטר בחסר מכל הצררים. והוא עושה חסר לכל ואינו חס על גופו ועל ממונו. מניין מאברהם כמו שנאמר שהוא לא תס מאהבת רבונו על לבו ועל נפשו ועל ממונו. על לבו. שלא השגית על שרירת לבו בשביל אהבתו דרבונו. על נפשו. שלא חס על בנו ועל אשתו בשביל אהבתו לרבונו. על ממונו. שהיה יושב בפרשת דרכים והכין מוונות לכל עובר אורה. ולפיכך נתעטר בעטרה של חסר ככתוב חסר לאברהם. ומי שמתקשר באהבת רבונו זוכה לזה. ולא עוד אלא שכל העולמות מתברכים בעבורו. זש״כ וחסידיך יברכוכה. אל תקרא יברכוכה אלא יברכו כ״ה (·) (ג-רסז.)

עיני כל אליך ישברו ואתה נותן להם את אכלם בעתו. בוא וראה כאשר ברא הקב״ה את העולם העמידו ונטעו על אותן ששת ימים העליונים והשביעי שעליהם (ה) ובעבור זה שנקרא צרי״ק ניזונים עליונים ותחתונים (יכ) ועליו נתקיימים ובו נסמכים. והוא היסוד והשורש שלהם, זש"כ עיני כל אליך ישברו וגו׳. עיני כ״ל אליך ישברו לאותו שמן המשתה העליון שנמשך מן המוח הנסתר של כל הנסתרים אל כ״ל ההוא (ינ) ואז ואתה נותן להם את אכלם ב״ל ההוא (ינ) ב״ל מעורר אז להכלה שהיא כנסת בעת״ו (יז׳) שאותו כ״ל מעורר אז להכלה שהיא כנסת ישראל עתו של כ״ל ההוא לרחם על העולם. וכל העולמות בשכתי ובשעשועים. ובכן מה כתוב פותח את ירך וגר׳. זהו רצון כל הרצונות שיורד מן המוח הנסתר א? כ"ל ההוא. וכיון שאותו כ"ל נתברך כל העולמות נתברכים זש״כ צדיק ה׳ וגו׳. קרוב ה׳

וגר׳ (ב) רצון יראיו יעשה וגר׳: (דח)

פותה את ירך ומשביע לכל חי רצון. רבי יוסי פתח פותת את ירך. מה כתוב למעלה עיני כל אשיך ישברו, כל אותן בני העולם מצפים ונושאים עיניהם להקב״ה. לפיכך כל אותן בני אמונה צריכים בכל יום ויום לבקש מזונותיהם מאת הקב"ה ולהתפלל תפלתם על המזון. מה הטצם. לפי שכל מי שמתפלל תפלתו אל הקב״ה על מזונו. גורם שעל ירו יתברך כל יום עץ ההוא אשר מזון של הכל בו. ואע״פ שנמצא אצלו מוונות צריך לבקש מלפני הקב״ה ולהתפלל תפלה על מזונות בכל יום. בשביל שיהיו נמצאים על ידו ברכות בכל יום ויום למעלה. וזהו ברוך אדני יום יום, שאז נמצא הקב״ה מלא ברכות בכל יום. ובנן כת ב פותה את ידך ומשביע לכל חי רצון. מהו רצון רצון ההוא שנמצא מן הקרמון הקדוש. ויוצא ממנו רצון להמצא מזונות לכל. ומי שמכקש על מזונות בכל יום ויום זה נקרא בן אמונה. בן שבצבורו נמצאות ברכות למעלה: (ב-זב.) פתת

נפשך ובכל מאדך. מאן דרחים לקב״ה אתעשר בחשי סשרין. ועביד חסד בכלא ולא חיים על מכל גופיה ועל ממוניה. מנלן מאברהם כמה דאתמר דהא לא חיים ברחימותא דמאריה על לביה ועל נפשיה ועל ממונים. על לביה. דלא אשנה על רעותא דיליה בגין רחימותא דמאריה. על נפשיה. דלא חם על בריה ועל אתתיה בגין רחימותא דמאריה. על ממוניה. דהוה קאים בפרשת ארחין אתעער בעשרא ואתקין מווני לכל עלמא. ובג"כ דחשד כמה דכתיב חשד לאברהש. ומאן דאתקשר ברחימותא מוד אלא דעלמיז דמאריה זכי להאי. ולא כלהו מתברכין בגיניה. הה"ד וחשידיך יברכוכה. אל תהרי יברכוכה אלא יברכ"ו כ"ה (י): (נ-רסו.)

עיני כל אליך ישברו ואתה נותן להם את אכלם בעתו. עלמא קב״ה 'מוי כד ברא ರಗ קיים ליה ושתיל ליה על הנהו שיתא יומין עלאין ושביעאה דעלייהו (יא) ובנין האי דאקרי לדי״ק מתומן עלאין ותתאין (יג) ועליה קיימין וביה מסתמכין. והוא יסודא דילהון. אליך ישברו 35 הה״ד עיני ושרשה רבות אליך ישברו לההוא משח ונו׳. עיכי כ״ל עלאה דנגיד ממוחא סתימאה דכל סתימין לההוא אכלס DÓ 600 כ"ל (יג) וכדין ואתה נותן בעת"ו (יד) דההוא כייל אתער כדין לכלה דאיהי כנסת ctan. וכלהו ישראל [עת"ו דההוא כ"ל] למרחם על פותה כתיב וכדין מאי עלמין בחדו בשעשועה. וגו׳. דה רעוה דרעוין דכחית ממוחה הת יקך הל סתיוואה לההוא כ"ל. וכיון דההוא כ"ל אתברך כלה: אתברכן. הה״ד לדיק ה׳ וגו׳. קרוב ה׳ פלמין – וגו׳ (טי) רכון יראיו יעשה וגו׳: (י״ח)

את ידך ומשביע לכל חי רלון. רבי יוסי פתח פותח את ידך. מאי כתיב לעילא עיני כל פותח אליך ישברו. כל אינון בני עלמא מלפאן ווקפאן עיינין לקב״ה. בנ״כ כל אינון בני מהימנותא בעאן מקב"ה ולללאה בכל יומה ויומה לשהלה מוונייהו מאן דמללי. עליה. מאי סעמא. בנין דכל צותהון גרים דיתכרד לגביה דקב"ה על מווניה. ללותיה כל יומא על ידוי הסוא אילנא דמזון דכלא ביה. ואע"ג מקמי קבייה בטי למשאל דאשתכה עמיה מווני בגיו .621 - **>**> forin 1 ללותה על 16666 דישתכהו על ידוי ברכאן כל יומא ויומא לעילא. ודא הוא ברוך אדני יום יום.. דכדין אשתכת קב״ה מלא ברכאן בכל יומא. וכדין כתיב פותח את ידך ומשביע לכל חי רלון. מהו רלון. ההוא רלון ראשתכה מעתיהא קדישה. ונפיק מניה רלון לאשתכחה מווני לכלה. ומהן דשמיל מווני בכל מהימנה. דשמיל מווני בכל יומה ויומה הזי הקרי ברה מהימנה. ברא דבגינים משתכחן ברכאן לעילא: (כ-בנ.) פתח

### זיו הזהר

(י) מרת המזכות נקראת כ״ה, המודיך גורמים המשכת שפע ברכות אל המלבות: (יא) פי׳ ז' הספיוות: (יג) בי בכה ספירת יסור צדייק נשפע השפע אל הניבות המחלקת מזון לכל הי: (ינ) פי׳ מן ספירות העליונות חביר נמשך השפע אל הימור שוקרא יייל (יד) מי׳ בשירת היכור שנקרא ביל לאחר שקבל ששע העליונה נותן את אכלם בעתיו. מי׳ בשרת המלבות שנקראת עית: (טו) פי׳ שע״י יסור צריק המשפיע השפע נעשה רצון יראיו:

> 12 17

## עניני ברכת המזון

בתה רבי חייא ואמר (דנרים ה) ואכלת ושבעת וברכת את ה״א, וכי עד לא אכיל ב״ג לשבעא ויתמלי כריסיה לא יברך ליה לקב״ה. אלא במאי נוקים ואכלת ושבעת ובתר וברכת. דאפילו לא ייכול ב״כ אלא כזית. ורעותיה אית עליה וישוי ליה לההוא מיכלא עקרא ידר Dή דכתיב פותח שבעא אקרי. דמיכליה ומשביע לכל חי רלון. לכל חי אכילה לא כתיב אלא רלון. דהאי רעותא דשוי על האי מיכלא שבעא אקרי. ואפילו דלית קמיה דב"כ אלא זעיר בכזית ולא יתיר. (10) 5"231 שוי עליה רשבעה רעותה 65 ומשביע לכל חי רצון. רצון כתיב ולא אכילה. וע״ר וברכת ודאי. דאתחייב בר גם לברכא ליה לקב"ה על דא. בגין למיהב חדוה לעילא: (כ-קינ.)

רבי יוסי פתח ואמר (רות ג) ויאכל בעו ויסת לבו. ואוקמוה דבריך על מזוניה. ודא הוא רוא וייפב דמברך על מווניה דה הוטיב ללביה. ומהן היהו דמאו לביה. כמה דכתיב (תהלים כו) לך אמר לבי. וכתיב (בם עג) דברכת מזונה הביבה וגו׳ (יי) ובגין לבבי לור 🔰 כל מאן דבריך על שבעא אוטיב וחדי קמי קב״ה. לאתר אהרא (יח) וסימוך סעודתי דשבת דאתר אחרא אתהני מהאי שבעא וחידו. והכא [בסעודתא דחול] אתהני מהאי ברכתא דשבעא דהאי לדיק בעז. אתר ההוא ודה הוא וייטב לבו. ומאי טעמא. בגין דמזונא איהו קשה קמיה קב״ה. וכיון דב״נ הכיל ושתי וקה מברך. האי ברכתא סלקא וההוא אתר אתהני מאיכון מלין ממזוכי דאתהני השתכח דסלקין. 62357 מתתה ומלעילה (יט) ודה איהו רוא דבין תכריה. רוא מאיכון מליו 636 לא אתהני ההוא אתר דבמול וכלהו מליו שבעה. 120 דסלקיו אתהני אתר והסוא ורוון ושבעין בחדו. מתעשרו ຣກກ กวาทกร להרה. כזל איהו ובשבת מנייהו. דשבת. ובכלה השתכח חדוה דמוונה דמלוה ובההוא (10 6"07) ורזה דה (>) מטילא ותתא כלילא נתכו לך (א) וראי בהכאותיה כי ממך הכל ומידך דסבת. דמלוה דמווכא 0170 דבהאי Ď٦ כמה דאוקתוה :

כתרך רבי חייא ואמר (דברים ח) ואכלת ושבעת וברכת את ה"א. וכי כל זמן שלא אכל אדם לשובע ומלא בטנו לא יברך להקב"ה. אלא איך יפורש ואכלת ושבעת אח"כ וברכת. שאפילו לא יאכל אדם אלא כזית. ואם רצונו יהיה עליו וישים לו למאכל ההוא עיקר מאכלו הרי זה שובע נקרא. שכתוב פותח את ידך ומשביע לכל חי רצון. לכל חי אכילה לא כתוב אלא רצון. שזה הרצון שישים על מאכל הזה שובע נקרא. ואפילו שאין לפני האדם אלא מעט בכזית ולא יותר. ואפילו שאין לפני האדם אלא מעט בכזית ולא יותר. הרי רצון של שובע ישים עליו (מ) ולפיכך כתוב משביע לכל חי רצון. רצון כתוב ולא אכילה. וע"ז וברכת בודאי. שמחויב האדם לברך להקב"ה על זה. בשביל לתת שמחה למעלה: (ב-קני.)

רבי יוסי פתח ואמר (רות ג) ויאכל בעז וישת וייטב לבו. וביארו שבירך על מזונו. וזה הוא סור שמי שמברך על מזונו זה מטיב אל לבו. ואיזו הוא לבו. כמו שכתוב (תהלים כז) לך אמר לבי. וכתוב (שם עג) צור לבבי וגו׳ (יי) ובשביל שברכת המזון חביבה לפני הקב״ה. כל מי שמברך על שובע מטיב ומשמח למקום אחר (ה) וסימנך סעודות של שבת שמקום אחר נהנה מזאת השביעה והשמחה. וכאן ובסעודת וול היה נהנה מקום ההוא מן ברכת השביעה של אותו צדיק בעז. וזהו וייטב לבו, ומה הטעם. לכי שמזונותיו של אדם קשה לפני הקב״ה. וכיון שהאדם אוכל ושותה ומכרך. ברכה זו עולה ומקום ההוא נהנה מאותן דברי וברכה מהמזון שנהנה נמצא השובע. מן העולים מלמטה ומלמצלה (יט) וזהו סוד בין החברים. סוד אחד שבחול אין נהנה מקום והוא אלא כן דברי ברכת המזון העולים מן השובע. וכל דברי הברכה מתעטרים שהם רוה שובע בשמחה. ומקום ההוא נהנה מהם. ובשבת הוא סוד אחר. שנהנה מן המזון ממש ומן השמחה של סעודת מצוה של שבת. ובכל נמצאת הנאתו כלולה מלמעלה ומלמטה (כ) וזהו הסוד (דה״א כט) כי ממך הכל ומירך נתנו לך (ה) ודאי מוסב על הנאתו הזאת בשמחת סעורת מצוה של שבת. כמו שנתבאר :

מי

## זיו הזהר

מאן

(#) פי׳ כהלכה ממעם אחשביה: (יו) זו מדת המלכות שורש דוד: (יח) פי׳ למדת המלכות והשבינה הקדושה עם מחנות המלאכים אשר לה במובא לקמן: (יט) מלממה היינו מן מעם גשמיות המאבל. ומלמעלה היינו מן השפע שמקבל ומתברך ע״י ברכת דאון, אשר לה במובא לקמן: (יט) מלממה היינו מן מעם גשמיות המאבל. ומלמעלה היינו מן השפע שמקבל ומתברך ע״י ברכת דאון, למוע המאבל היינו מן העי מרכם במה״ב. דע כי כל מה שאדם אוכל בחול הרוב הולך לחיצונים, ואין רוחגיות כי אם מה שהוא הברחי למון בתי מביב הקדושה עם מחנות ביא גרמי למון מתברך ע״י ברכת דאון, למנים בתי שלא תפרד. והמותר מיחיף כו לחיצונים וליצה״ר. וכל מה שאדם אוכל במול הרוב הולך לחיצונים, ואין רוחגיות כי אם מה שהוא הברחי למון נבלע ביי בילש תפריע המותר למון הבל יותר מן הצורך הכל היונד שלא תפרד. והמותר מיחיף כו לחיצונים וליצמי״ר האדה שהאדם לוב בשבת הוא רוחני אע״ם שאוכל יותר מן הצורך הכל האנים בישל שהקבים בשבת וורים ג' מים אחר הקבורה נפקע הכרס ואומר לו מול מה שעתת בי. ואל יחשוב הברול העירוב הוא שהדם שהקב״ר הוצה שיאבל הנאת גופו אלא לתקן, כי בחמא אדה״ר נתערב מו״ר ונתקלקל אפילו רומם וצומה. והעירוב הוא שניצוצות שנאברו בזכן אדה״ר ותערב מו״ר ונתקלקל אפילו רומם וצומה. והעירוב הוא שניצוצות שניצונות עוביב ומצכון. ולכן סדר השי״ת בעולמו שמן הרומם והצומה לתקייםו הבעלי שניצוצות ביח האדם בעבורך. ולכן סדר השי״ת בעולמו שמן הרומם והצומה לתקייםו הבעלי ומיצות שניצות שנאברו בזכן אדה״ר החודים להקושה ע״י שהאדם עומק כתורה ותפלה שבעלי שניצונות בימן בתורן. ולכן סרר השי״ת בעולמו שמן התורה הומים והבעלי ובצות גיונגרו ביכן המונה להים והגומות ליים ברוח והמלה הבעליו בי ע״י הברכות להקושה ע״י ההאדם עומק כתורה ותפלה הברכות להקות הנפש הנקרה בגות לייום בי מי ליה שייה בנשהתו שייה בעליות הניהוגיות שקכל מון המאכל. ולכן באביה מרוח האדם ומוסיף כח בנשמתו עיי הברבות שמברך ברכת הנתנין. כי ע״י הברכות להתנינות בעפל מום בחול יותר המונים בולל אום במול יות הניה. נעיים הגות לייה בגים שולית בנים אילה בגים איה מוגי ביום ב׳ וותי הביב מות קרות הנשם הלק הרות הנמש מוג הנפש גיום בל מה שאובל מב בחול ווויים ברבות הותיה מנות לקיים בים איהים מוגי ל הבינת ביות קרות הנשם הלק הנותי הוא מון הנפש. ולכן בלים היו הניה מוליה הניה הומיות הניה היה הנתיה בגים הייה גית ה מים שמ

.

לשון קורש

מי שמצרך להקב"ה מתוך השובע צריך לכוון לבו ולהשים רצונו בשמחה. ולא יהיה נמצא בעצבות אלא שיברך ברכת המזון בשמחה. וישים מחשבתו בסוד הזה שהוא נותן עכשיו הנאה למקום אחר ההוא בשמחה ובטוב עין. וכמו שהוא מברך בשמחה ובטוב עין כך ינתן לו בשמחה ובטוב עין. ולפיכך לא יהיה עין כך ינתן לו בשמחה ובטוב עין. ולפיכך לא יהיה נמצא בעצבות כלל אלא בשמחה ובדברי תורה. וישים לבו ורצונו להת ברכה זו בסוד המקום ההוא שנצרך: ועוד סור זה כאן. ארבע מרכבות השולטות

האזבעה צידי העולם עם מחנותיהן ניזונין מן ברכת המזון של שובע (זנ) ובאותן התיבות של ברוך אתה נהנין ונתחוקין ונתעטרין בהן. ומי שמברך צריך לברך ברצון של שמחה ובטוב עין. ומי שמברך צריך סוב עין הוא יבורך (ז:) וכאן יש להסתכל בסוף המקרא שכתוב כי נתן מלחמו לדל. שאם לא יפורש כך (ז) הלא מקרא זה אין תחלתו סופו ואין סופו תהלתו (ז:) אלא טוב עין כמו שנתבאר הוא יברך ודאי בעין טובה בשמחה. ואין זה על חנם לברך הינו המקום שנצרך להיות ניזון מכל הצדים. הוא המקום שאין לו מעצמו כלום. הוא המקום שנהנה הוא המקום שנול להכמים סורות עליונים ודרכי נמסרו אלא להכמים היודעים סורות עליונים ודרכי התורה: (ב-יית.)

כריב ה׳ לכל קראיו לכל אשר יקראהו באמת. אמר ענינים שלמעלה בין בעשיה כל מי שרוצה לעורר העשיה או זה הדבור לא נעשה כראוי אינו מעורר סלום. כל בני העולם הולכים לבית הכנסת לעורר ענין שלמעלה. אבל מועטים הם היורעים לעורר. כי הקב״ה קרוב לכל היורעים לקרוא אליו ולעורר הענין כראוי. אבל אם אין יודעים לקרוא אליו אין הוא קרוב. שכתוב קרוב ה׳ לכל קראיו לכל אשר יקראהו באמת. מהו באמת. שיודעים לעורר דבר אמת כראוי: (נ-קפג:)

רבי חייא אמר אשרי חלקו מי שקורא אל המלך ויודע לקרות כראוי. ואם הוא קורא ואינו יודע למי הוא קורא מתרחק הקב״ה ממנו. שכתוב קרוב ה׳ לכל ק־איו וגו׳. קרוב ה׳ לכל קראיו. למי הוא קרוב. חזר ואמר לכל אשר יקראהו באמת. וכי יש מי שקורא אליו בשקר. א״ר אבא כך הוא. כל מי שקורא שקורא אליו בשקר. א״ר אבא כך הוא. כל מי שקורא ואינו יודע למי קורא. מניין. שכתוב לכל אשר יקראהו באמת. מהו באמת. בחותם טבעת המלך שהוא שלימות הכל (כו) זש״כ (מיכה ז) תתן אמת ליעקב חסד לאברהם. ולפיכך לכל אשר יקראהו באמת כתוב: (ג-רצו.) אמר

14

17

שבעה בעי לכוונה מאן דמברך לקב״ה מגו ולבואה לעותיה בחדוה. ולא ישתכת עליב לביה רעותיה וליבוי דיבלך 656 בהרוה. דהא איהו יהיב השתא לאחרא בחדוה - 67 6173 בחדוה ובעיכא בעינא פבא. וכמה דאיהו מכרך סכא הכי יהבין ליה בחדוה ובעינא סבא. ובג"כ לא יבתכח עליב כלל אלא בחדוה ובמלין דאורייתא. וישוי לביה ורעותיה למיהב ברכתא דא ברוא דאלעריך : שלימיו רתיכיו ארבע .ń:5 כול

ברכתא מהאי 12126 ומשריין בארבע סערין 006 ובאינון (22) דברוך מלין 62327 אתהני ואתרבי ואתעשרי ביה. ומאן דניברך אלטריך (משלי כב) רעותא בהדוה ובעילא עבא. וע"ד כתיב עין הוא יבורך (כג) והכא שפיל לסיפיה 319 דקרא דכתיב כי כתן מלחמו לדל דאי לא תימא הכי (גד) האי קרא לאו רישיה סיפיה ולאו סיפיה רישיה (יה) אלא טוב עין כמה דאוקימנא הוא יברך ודאי בעינא עבא בחדוה. ולאו איהו למגנא לברכא דהא מהאי ברכתא ומהאי סידו כתן מלחמו .01703 סמרין. מכל לאתונה דאלפריך 5.5 .5-5 מגרמיה כלום. אתר דהתהני דלית ליה 726 מכל סטרין וההכליל מכל סטרין: מלין האלין לא התנוסרו הלא להכימין דידעין רזין עלאין וארהא דחורייתה : (כ-רית.)

ה׳ לכל הראיו לכל אשר יהראהו באמת. אמר רבי הבא תא חזי כל מאן דבעי לאתערא מלין דלטילא בין אי האי בעובדה בין במלה. עובדא או האי מלה לא אתעביד כדקא יאות לא אתער מדי. כל בני עלמה הולין לבי כנישתה להתערה איכון דידעין לאתערא. דלעילא. אבל זעירין מלה ולאתערא למקרי ליה לכלא דידעי וקב"ה קריב מלה כדקא יאות. אבל אי לא ידעי למקרי ליה לאו איהו קריב. דכתיב קרוב ה׳ לכל קוראיו לכל אבר יקראיהו באמת. מהו באמת. דידעי לאתערא מלה דקבוש כדקא יאות: (י-קפיי)

רצי הייא אמר זכאה חולקיה מאן דקרי למלכא וינדע למקרי כדקא יאות. ואי איהו קרי ולא ידע למאן דקרי אתרחיק קב״ה מניה. דכמיב קרוב ה׳ לכל קראיו וגו׳. קרוב ה׳ לכל קראיו. למאן קרוב. חזר ואמר לכל אשר יקראהו באמת. וכי אית מאן דיקרי ליה בשקרא. א״ר אבא אין. ההוא מאן דקרי ולא ידע למאן קרי. מנלן, דכמיב לכל אשר יקראהו ולא ידע למאן קרי. מנלן, דכמיב לכל אשר יקראהו באמת. מהו באמת. בחותמא דנושפנקא דמלכא דהוא שלימו דכלא (כו) הה״ד (מיכה ז) תתן אמת ליעקב חשד לאברהם. ובנ״כ לכל אשר יקראהו באמת כתיב: (נ-רלוי) אמר

זיו הזהר

(ככ) פי' מן ד' ברבות שבברבת המוון נהנין גם ד' המרכבות כמו שנהנית מהן השכינה: (כג) היינו כמו שנדרש א"ת יכורך אלא יברך: (כז) פי' שאם דא תהרוש א"ת יבורך איא יברך: (כה) כי הלא התחלת הפסוק הוא משפש שלם. שמי שחו מנת עין היינו שהוא בשמחה ושומה בהלקו ואין שינו רעה בשל אחרים. זה שכרו שהוא יבורך. ולפי"ז אין נצרך כאן עוד הנתיגת מעם כי נתן מלהמו לדל. אבל לפי הדרש של יברך שביר. שמי שהוא מו ען שמח בחלקו ומברך ברמש"ו בשמחה. הוא ראו לברך, כין שעייז נתן מדרמו לדל. היינו מדת המ"כית והצבינה הקדושה כמו שטו מין שמח בחלקו ומברך כנות שמוציא בדנו השם אדני ומר משמיז נתן מדרמו לדל. היינו מדת המ"כית והצבינה הקדושה כמו שמבאי (כן שמא לומר כנותו שמוציא בדנור השם אדני ומרח

לשון הודר

תהלים קמה–קמו

לשון קודש כלו 271

אמר רבי שמעון האי בר נש דאשתדל בפלגות ליליא דאתער רוח לפון ותאיבת באורייתא. בשעתא במלכא. איהו אתי עמה דא לאתעטרא אילתא לקיימה קדם מלכא. ובשעתא דנהיר לפרא משכין עליה דחסד. מסתכל ברקיעא ושריא עליה חד חומה נהירו דסכלתנו דדעתא קדישא ומתעטר ביה. ודחלין מניה כלהו. וכדין האי ב״נ אקרי ברא לקב״ה בר היכלא דמלכא. עאל בכל תרעוי ולית דימחי בידיה. ובשעתא דקרי להיכלא דמלכא עליה כתיב קרוב ה׳ לכל הראיו לכל אשר יקראהו באמת. מהו באמת. כמה דאוקימנא (מיכה ו) תתן אמת ליעקב. דידע ליחדא שמא הדישא בללותיה כדקא יאות. ודא פולחלא דמלכא קדישה. ומהו דידע לימדה שמה קדישה כדקה יהות דכתיב בטלמא. ימידא אומה חוקים (שמואל כ׳ ז) ומי כעמך ישראל גוי אחד בארץ. וע״ד אוקימנא כל כהן דלא ידע ליחדא שמא קדישא כדקא יאות - פליא. דהא כלא ביה פולחניה פולחנא. 165 რვა ובעי לכווכא פולמנא עלאה ופולמנא תתאה. ורעותה בגין דיתברכון עלחי ותתחי: (כ-מ.)

קרוב ס׳ לכל קראיו לכל אשר יקראהו באמת. מהו אמת. עמודא דאמלעותא. 🗙 ברישא דאלפ״א בית״א באמלעיתא ה בסופיה. אמת איהו בסופי תיבין אלין בראי אלהיםי אתי. בראי אלהיםי לעשותי. ביה ועליה אתקרי וקיימא כל עלמא קב״ה 673 עלמא. וע״ד כתיב קרוב ה׳ לכל קראיו לכל אשר יקראהו באמת. דמאו דקרי ליה בשקרא רחוק הוא מניה. ובומכא דישראל מקיימין תורת אמת אתמר ביה (הסנים מה) אמת מארך תלמה. ובגלותא אתמר ותהי האמת כעדרת. ושקרא שלטא בעלמא. ובימנא דיתתקן מעלמא, יתמחי בקרת לאתריה אמת ויסתליה הה"ד (מבלי יכ) שפת אמת תכון לעד. כוכנת לא כתיב תכון לעד. ועד ארגיעה לשון שקר. מאו - 656 שקר. דה סמה״ל. דבומנה דהמת שלטה התעבר שקרה מעלמה : (ת"ו תסיג)

אמר רבי שמעון כל איש שמתיגע בחצות הלילה לעסוק בתורה. בשעה שנתעורר רוח צפון ומשתוקקת אילת הזאת להתעטר עם המלך. הרי הוא בא עמה לעמד לפני המלך. ובשעה שמאיר הבקר נמשך עליו חוט אחר של חסר. הוא מסתכל ברקיע ושורה עליו אור של חכמה מן הרעת הקדושה ונתעטר בו. וכלם מפחרים ממנו. ואז אדם זה נקרא בן להקב״ה בן של היכל המלך. נכנס בכל שערי המלך ואין מוחה ביזיו. ובשעה שהוא קורא אל היכל המלך עליו כתוב קרוב ה׳ לכל קראיו לכל אשר יקראהו באמת. מהו באמת. כמו שביארנו (מיכה ז) תתן אמת ליעקב. שיודע לייחד השם הקדוש בתפלתו כראוי. וכך היא עבודת המלך הקרוש. ומי שיורע לייחר השם הקדוש כראוי הרי הוא מחזק אומה שהיא יחידה בעולם. שכתוב (שמואל ב' ז) ומי כעמך ישראל גוי אחד בארץ. וע״כ דרשו כל כהן שאינו יודע לייחר שם הקדוש כראוי אין עבודתו עבודה. שהרי כל העבודה בו תלויה, עבודה העליונה ועבודה התמתונה. והוא צריך לכוון הלב והמחשבה בשביל שיתברכו עליונים ותחתונים: (ב-נו.)

קרוב ה׳ לכל קראיו לכל אשר יקראהו באמת. מהו אמת. עמוד האמצעי. א בהתחלת האל״ף בי״ת אמת באמצע ר בסופו. אמת הוא בסופי תיבות האלו ברא׳ אלהים׳ את׳. ברא׳ אלהים׳ לעשות׳. בו ברא הקב״ה את העולם ועל שמו נקרא ונתקיים כל העולם. וע״כ כתוב קרוב ה׳ לכל קראיו לכל אשר יקראהו באמת. כי מי שקורא אליו בשקר רחוק הוא ממנו. ובזמן שישראל מקיימים תורת אמת נאמר בו (תחלים מה) אמת מארץ תצמה. ובגלות נאמר ותהי האמת נעדרת. והשקר שולט בעולם. ובזמן שיתתקן האמת ויחזור ויעלה למקומו ימחה השקר מן העולם האמת ויחזור ויעלה למקומו ימחה השקר מן העולם זש״כ (משלי יב) שכת אמת תכון לעד. כונות לא כתוב אלא תכון לעד. ועד ארגיעה לשון שקר. מי הוא השקר. זה סמא״ל. שבזמן שהאמת שולט נעדר השקר מו העולם: (ת״ז תס״ג)

קרוב ה׳ לכל קראיו לכל אשר יקראהו באמת. אמר רבי תנחום בוא וראה כמה יש לו לאדם להטהר מעונותיו בעוד דרכי תשובה פתוחים לפניו. בטרם יסתם הדרך. שנאמר (ישע׳ נה) דרשו ה׳ בהמצאו קראוהו בהיותו קרוב. כי יש עתים שהוא קרוב ויש עתים שהוא רחוק. והכי משמע דכתיב קרוב ה׳ לכל קראיו לכל אשר יקראהו באמת. קרוב להם ושומע להם. אבל למי הוא עושה רצונו. ע״ז כתיב רצון יראיו יעשה ואת שועתם ישמע ויושיעם. יראיו דוקא. רבי בון בר חמא אמר קרוב ה׳ לכל קראיו לכל אשר יקראהו באמת. לישע׳ נה סל אותן שקוראים באמת להקב״ה מקרבם הקב״ה ומקבלם בתשובה. כיון שהקב״ה חתץ בלבו של אדם. ורצונו של אדם תשובה לפניו מכל קרבנות ועולות שבעולם. וכיון שהאדם ישים מחשבתי ורצון לבו בתשובה אין שער בכל הרקיעים שלא יהיה נפתח לפניו. קרבנו של אדם בלבו ורצונו תולה. זכתיב והתודה אשר הניא עליה. וכתיב והתודה עליו. שהכל בלב תולה: (ו״ח)

קמו

אישריי שאל יעקב בעורו שברו על ס׳ אלהיו. פתח רבי אבא ואמר אשרי שאל יעקב בעורו. וכי אל יעקב ולא אל אברהם ולא אל ילחק. אלא אל יעקב בגין דיעקב לא אתרהיך באבוהי ולא באמיה כד אל יעקב בגין דיעקב לא אתרהיך באבוהי ולא באמיה כד אל יעקד מקמי אחוי. ואזל יחידאי בלא ממוכא. כד״א ערק מקמי אחוי. ואזל יחידאי בלא ממוכא. כד״א

קמו

אישרי שאל יעקב בעזרו שברו על ה׳ אלהיו. מתו רבי אבא ואמר אשרי שאל יעקב בעזרו. וכי רק אל יעקב ולא אל אברהם ולא אל יצחק. אלא אל יעקב לפי שיעקב לא בטח באביו ולא באמו כאשר ברח מפני אחיו. והלך יחידי בלא ממון. כמש״כ בראשית

לשון קורש

תהלים קמו-קמו לשון הזהר

ובראשית לב) כי במקלי עברתי את הירדן הזה. והוא בטח בו בהקרוש ברוך הוא. שנאמר (שם כח) אם יהיה אלהים עמרי ושמרני וגו׳. והכל ביקש מלפני הקב״ה ונתן לו. שברו על ה׳ אלהיו. שברו ולא אמר תקותו ולא בטתונו אלא שברו. אל תקרא שברו אלא שברו. כי נכון להם לצריקים לשבר עצמם ולהשבר שבר על שבר. והכל על ה׳ אלהיו. כמש״כ (תהלים מד) כי עליך הורגנו כל היום. כי עליך נשאנו חרפה. כרמיון שהיה ביעקב שנאמר (בראשית מב) וירא יעקב כי יש שבר במצרים. שהרי השבר של גלות ראה שיהיה לו במצרים. והוא היה משים התחזקותו בהקב״ה. ובניו של יעקב סבלו משבר הגלות ולא נשתנו מתוך סור אמונת אבותיהם, ושם של הקב"ה היה בגלות שגור בפיהם. וע"ז כתוב (שמות ג) ואמרו לי" מה" שמו" מה". לפי שהיו יורעים אותו ולא ישכתו אותו לעולם. וסבלו משבר הגלות בשביל הקב"ה. ולפיכך זכו לגאולה ולאותות ומופתים רבים: (ב-קצה.)

קמז

בנה ירושלם ה׳ נדתי ישראל יכנס. הרופא לשבורי לב וגו׳. אמר רבי אלעזר כשיבא העת שעתיר הקב״ה לפקר את עמו. יאמר לה הקב״ה לכנסת ישראל קומי מעפר. היא תשוב ותאמר לאיזה מקום אלך. ביתי תרב היכלי נשרף באש. עד שהקב״ה יבנה בית המקרש בתחלה ויתקן היכלה ויבגה העיר ירושלם. ואח״כ יקימה מז העפר. זש״כ בונה ירושלם ה׳ וגו׳. בונה ירושלם בתחלה. ואתר כך נרחי ישראל יכנס ויאמר לה (ישעי׳ גב) התנערי מעפר קומי שבי ירושלם וגו׳. ויקבץ גלותם של ישראל. ואח״כ מה כתוב הרופא לשבורי לב ומהבש לעצבותם. זו תחיית המתים: (א-קלד.)

מונה מספר לכוכבים לכלם שמות יקרא. גדול אדונינו ורב כה לתבונתו אין מספר. פתח רבי אלעזר ואמר גדול אדונינו ורב כת. גדול ורב ועליון הוא הקב״ה. וכי אין ירוע שהקב״ה גרול ורב כת הוא. מה זה שבת שאמר רור כאן. ועור שבכל מקום הוא אמר (תהלים קמה) גרול ה׳. וכאן אמר גרול ארונינו. מה הטעם. אלא שם שהוא אמר גדול ה׳ ומהולל מאר. במררגה העליונה היה אומר (ה) וכאן שכתוב גרול ארונינו. במררגה התחתונה אמר שהוא ארון כל הארץ (:) מה כתוב קודם מקרא זה. מונה מספר לכוכבים לכלם שמות יקרא. אם כל בני העולם מיום שנברא אדם יתאספו למנות הכוכבים לא יוכלו לספור. כמש״כ (בראשית כו) וספור הכוכבים אם תוכל לספור אותם. והקב״ה מה כתוב בו מונה מספר לכוכבים לכלם שמות יקרא. מפני מה. לפי שכתוב גדול ארונינו ורב כת ונה. כמו שאין מי יוכל למנות כוכבי השמים לבר 7

(כראבית לג) כי במהלי עברתי את הירדו הזה. ואים אתרחיץ ביה בקודשא בריך הוא. דכתיב (בי כי) אם יהיה אלהים עמדי ושמרני וגו׳. וכלא שאיל מהמיה דהב״ה ויהיב ליה. שברו על ה׳ אלהיו. שברו ולא אמר תקותו ולא בשחונו אלא שברו. אל תקרי שברו אלא שברו. דניחא להו ללדיקיא לתברא גרמייהו ולאתברא תבירו על תבירו. וכלא על הי אלהיו. כד״א (תהלים מד) כי עליך הורגנו כל היום. כי עליך נשאנו תרפה. כגוונא (גראבית מג) וירא יעקב ריעקב רכתיב כי ים שבר במלרים. דהא תבירו דגלותא חמא דהוה ליה במלרים. ושוי תוקשיה בקודשא בריך הוא. ובכוי דיעקב סבלו תבירו דגלותה ולה השתנו מגו רוח דמהימכותא דאדהכםן. ושמא דקב"ה הוה בגלותא רגילא בשומייהו. וע"ד כתיב (שמות ג) ואמרו לי" מה" שמו" מה". בגין דהוו ידעי ליה ולא אכשו ליה לעלמין. דגלותא על קב״ה. ובנ״כ וסבלו תבירו 121 לפורקנין ולכסין ולאתוון סגיאין: (כ-קית.)

## קמז

ירושלם ה׳ נדחי ישראל יכנס. הרופא לשבורי כנה לב וגו׳. המר רבי אלעור בשעתא 17017 למפקד על עמיה. יימא לה קב״ה קב״ה לכנסת קומי מעפרא. היא תבת ואמרת לאן אתר יבראל איהך. ביתאי חרב היכלי אתוקד בנורא. עד דקב״ה יבני בי מהדשה בהדמיתה ויתקין היכלה ויבני הרתה דירושלם. ולבתר יוקים לה מעפרא. הה״ד בונה ירושלם ה׳ וגו׳. בונה ירובלם בקדמיתה. ולבתר נדחי ישראל יכנס ויימה לה (יבעי׳ נג) התנערי מעפר הומי שבי ירושלם וגו׳. ויתכנים גלותהון דישראל. ולבתר מאי כתיב הרופא לשבורי לב ומחבש לעלבותם. דא תחיית המתים: (א-קלה)

גדול אדוכיכו מונה מספר לכוכבים לכלם שמות יקרא. ורב כח להכונתו אין מספר. פתח רבי אלעור ואמר גדול אדוניגו ורב כה. גדול ורב ועלאה איהו קב״ה. וכי לא ידענא דקב״ה גדול איהו ורב כת. דדוד הכא. ותו דבכל אתר איהו 160 6035 גדול ה׳. והכא אמר גדול אדוניכו. אמר (תהלים קמה) מאי טעמא. אלא התם דאיהו אמר גדול ה׳ ומהולל עלאה קחמר (א) והכא .760 רכתיב 62773 גדול אדונינו. בדרגא תתאה קאמר דאיהו אדון כל הארץ (ג) מאי כתיב לעילא מהאי קרא. מונה מספר לכוכבים לכלם שמות יקרא. אי כל בני עלמא מיומא ראתברי אדם יתכנשון לממני ככביא לא יכלין לממני. כד״א (כראשית טו) וספור הכוכבים אם תוכל לספור אותם. וקב״ה מאי כתיב ביה מונה מספר לכוכביה לכלס שמות יקרא. מאי שעמא. בגין דכתיב גדול אדוכינו ורב - שמית לככבי מספר דלית ונו׳. כמס DD

73

זיו הזהר

לעומת המלכות : (ל) לעומת המלכות : (ל) לעומת המלכות :

17 16

לשון הוהר

צר מניס. אוף הכי איהו כתיב ביה ולתבונתו אין מספר (ג) ותה הזי כתיב (ישני' מ) המוליה במספר לבאם וגו׳. כלהו חיילין ומשריין וככביא קב״ה אפיק ככביא

לון בשמא כל הד וחד. ולא גרע אפילו הד. כל ככציא ומוליא דרקיעין כלהו אתמכון כגידין ופקידין לשמשא עלמא. כל חד וחד כדקא חזי ליה. ולית לך עשבא זעירא בכל עלמא דלא שלטא עלה ככבא ומולא ברקיעה. ועל ההוה ככבה ממנה חד דקה משמש קמיה דקב"ה. כל חד וחד כדקא חזי ליה. וכל האי דברקיעין כלהו משמשי על וכלהו עלמא. פקידן לשמשא כל מלה ומלה לאיכון עלמא. דבהאי למחין ולא מגדלין עשבין ואילכין ודשאין ועשבי 651 בר בחיוו קיימי กวร עלייהו. 760 דככביא ואתחזין עלייהו אנפין באנפין כל חד וחד כמה דאתחזי ליה: (כ-קעאו)

רוצה ה׳ את יראיו את המיחלים לחסדו. רבי אבא פתח ואמר רולה ה׳ את יראיו. כמה אית להו למהך בארמוי דמלכא קדישא. ולמהך לכני כםת לישתכחון דאורייתא. בגין בארחי ברכאו לכלא דתניא ולתתאי. לעלאי לכתיב (ישעי' מט) מהו ישראל חתפאר. אתפאר ודאי. מאי משמע, אשר בך ישראל דבגין לתתא לעילא. מתפאר הב״ה דחתחבש בתפילין דמתחברן פארא ומאי דיליה. לת ~D רולה תאכא (7) לאתפארא גווני רולה ה׳ ידאיו. ביראיו מבעי ליה (ה) מהו את יראיו. אלא רולה ה׳ את יראיו. כלומר אפיק ההוא רלון ואתידע ביה קב״ה ליראיו דדחלין ליה (ו) ומאן איכון יראיו דאפיה לון ההוא רלון. הדר ואמר את המיחלים לחסדו. אינון דמלפאן ומחכאן בכל יומא ויומא מזוכייהו מן למבעי קב״ה. משמע דכתיב את המיחלים לחסדו. רבי ייסא סבא לא אתקין סעודתא דבעא בעותיה קמיה קב״ה בכל יומא עד על ועמר לא כתקין עד סעודתא מזוכי. דתתיהיב מכי מלכא. ולבתר דבעי קמי קב״ה בעותיה עידן דתתיהיב הוה מחכה שעתא חדא (ו) ואמר הא מכאן ולהלאה מבי מלכא. סעודתה. ודה אתקינו הוא ארחא דאינון דחלי קב״ה דחלי - הטאה. ליכוו מייביא דאולין בארחי עקימין באורייתא מאי כתיב בהו (ישני' ה) הוי משכימי בבקר שכר ירדפו. 7"DI

כולה ה׳ את יראיו את המיחלים לחסדו: (כ-סכ.) תו אמר רצי פבא רולה ה׳ את יראיו את המיחלים לחסדו. כמה קב"ה אתרעי בהו בלדיקיא. בנין דלדיקיא אילון עבדין שלמא לעילא ועבדי שלמא ובג״כ בבעלה. כלה לתתא. ואטלין קב״ה מתרעי בהו באיכון דדחלין ליה ועבדין רעותיה. למיחלים לחסדו. מאן איכון דמיחלין לחסדו. הוי אימא איכון דמשתדלי באורייתא בליליא ואשתתפו בהדי שכינתא. וכד אתי

תהלים קמו

לשון קודש

273150

לבד ממנו. אף כך הוא כתוב בו ולתבונתו אין מספר (ג) ובוא וראה כתוב (ישעי' מ) המוציא במספר צבאם וגו׳. כל חילות ומחנות וכוכבים הקב״ה מוציאם בשם לכל אחד ביאחר. ולא יגרע אפילו אחד. כל הכוכבים והמזלות שברקיעים כלם נתמנו שרים ופקידים לשמש העולם. כל אחד ואחד כראוי לו. ואין לך עשב קטון בכל העולם שלא ישלט עליו כוכב או מול ברקיע. ועל כוכב ההוא יש ממונה אחד שהוא משמש לפני הקב״ה. כל אחד ואחד כראוי לו. וכל הכוכבים שברקיעים כלם משמשים לצורך עולם הזה. וכלם נפקדים לשמש לכל דבר ודבר שנמצא בעולם הזה. ואין צומחים ואין גדלים עשבים ועצים ודשאים וירק השדה אלא בזריחת הכוכבים העומדים כנגדם ממעל. ונראים עליהם פנים בפנים לכל אחד ואחד כראוי (ב-קע״או) לו: (ב-קע״או)

רבי אבא ראיו את המיחלים לחסדו. רבי אבא פתח ואמר רוצה ה׳ את יראיו. כמה יש להם לאנשים להזהר ללכת בדרכי המלך הקדוש. וללכת בדרכי התורה. בשביל שיהיה נמצא ברכות לכל לעליונים ולתחתונים. שלמדנו מהו שכתוב (ישעי׳ מט) ישראל אשר בך אתפאר. אתפאר בודאי. איך נשמע. פי שבשביל ישראל שלמטה הקב״ה מתפאר למעלה. ומה התפארת שלו. שהוא חבוש בתפילין המחוברים בגונים שיש בהם להתפאר (ז) למדנו רוצה ה׳ את יראיו. רוצה ה' ביראיו היה לו לומר (ה) מהו אח יראיו. אלא רוצה ה׳ את יראיו. כלומר משפיע רצון ההוא ונודע בו הקב״ה אל יראיו היראים ממנו (ו) ומי הם יראיו שמשפיע להם רצון ההוא. חזר ואמר את המיחלים לחסדו. הם המצפים ומחכים בכל יום ויוף לבקש מזוגותם מאת הקב״ה. כך נשמע שכתוב אה המיהלים לחסדו. רבי ייסא הזקן לא הכין לו סעודה בכל יום עד שהיה מבקש בקשתו מלפני הקב"ה על מזונו. ואמר לא נערוך שלחן לסעודה עד שתנתן לנו מבית המלך. ולאחר שביקש בקשתו מלפני הקב״ה היה ממתין שעה אחת (ז) ואמר הגיעה העת שתנתן לנו מבית המלך. מכאן והלאה תכינו הסעודה. וכך הוא הדרך של אותן יראי שמים יראי חטא. ואלה הרשעים ההולכים בדרכים עקומים בתורה מה כתוב בהם (ישעי' ה) הוי משכימי בבקר שכר ירדפו. וע״כ כתוב רוצה ה׳ את יראיו את המיחלים לחסדו: (ב-סבו)

עוד אמר רבי אבא רוצה ה׳ את יראיו את המיחלים לחסדו. כמה הקב״ה רוצה בהם בצדיקים. לפי שהצדיקים הם עושים שלום למעלה ועושים שלום למטה. ומכניסים הכלה אל בעלה. ולפיכך הקב״ה רוצה בהם באותן היראים ממנו ועושים רצונו. למיחלים לחסדו. מי הם המיחלים לחסדו. הוה אומר אותן העוסקים בתורה בלילה ומשתתפים עם השכינה. וכאשר

מגיע

#### זיו הוהר

(ג) שאין שום נברא יכול להשיג תבונתו. כי הוא דעתו ודעתו הוא. והכל נקרא אי"ן סו"ף: (ז) שהתפילין של הקב"ה מחוברים מן פרשיות שבהם יתפאר עם ישראל בדאיתא במסכת ברכות תפילין דמארי עלמא מאי כתיב בהו. והיינו תכארתו של כביכול : (ס) כי נראה שרוצה חוא במשמעות בוחר ואתר פעל כזה צריך להיות הגרצה כמו הנבחר עם אות בי״ת השמוש: (ו) לכן מפויש דות רוצה הוא ממשמעות רצוי והתרצות. שהקב״ה מרצח את יראיו ומראה להם התקרבות במה שמשפיע לחמי השנוי, עדיונות ורוח הקודש : (ו) שעתא חדא אחר התפלה ללמוד תורח :

18 m מגיע הבקר הם מיחלים לחסרו. והרי ביארו שבשעה שהאדם עוסק בתורה בלילה חוט של חסד נמשך עליו ביום. כמו שכתוב (תהלים מב) יומם יצוה ה' חסרו ובלילה שירה עמי. מפני מה יומם יצוה ה' חסדו. לפי שבלילה שירה עמי. ולפיכך רוצה ה' את יראיו כתיב ולא ביראיו. כמי שמתקרב ברצונו לאחר ומרצה אותו להתפייס עמו. ולפיכך כתוב רוצה ה' את יראיו ולא ביראיו: (א-קצד:)

לשון קורש

דער וימסם ישב רוחו יזלו מים. אמר רבי שמעון הרוח שאצל מים כאן הוא רוח אקודש המנשב בתחלה. ככתוב (שיר ד) הפיחי גני יזלו בשמיו. ואח״כ נוזלים המים למלאות לה. זש״כ ישב רוחו יזלו מים (ח) ישב רוחו בתחלה ואח״כ יזלו מים. וטרם שמנשב רוח ההוא אין המים נוזלים. ומה משמיענו. נשמע מזה שנצרך בכל דבר לעורר הענין במעשה או בדבור למען יתראה מלמעלה כדמיון זאת העשיה. כמו כאן שטרם שמנשב הרוח אין המים

נוזלים לעומת הרוח ההוא: (ג-קפג:) דבריו ליעקב חקיו ומשפטיו לישראל. רבי מניד אלעזר שאל לרבי שמעון אביו ואמר לו. הרי למדנו שאטור ללמר תורה לעכו"ם. ויפה העירו החברים בבב? שכתוב לא עשה כן לכל גוי. אבל כיון שאמר מגיד דבריו ליעקב. למה אמר הקיו ומשפטיו לישראל. אמר לו אלעזר בני בוא וראה זכאים הם ישראל שחלק העליון הקדוש הזה נטע בהח הקב״ה. שנאמר כי לקח טוב נתתי לכם. לכם ולא לעמים עכו״ם. ולפי שהתורה היא אוצר עליון יקר שמו הקדוש ממש (ט) לכן היא נגלה ונסתר בסוד של שמו. וע״כ גם ישראל הם בשתי מדרגות נגלה ונסתר ויעקב וישראלן שלמדנו שלש מדרגות הן קשורות זו בזו. הקב״ה התורה וישראל. וכל אחת מהן היא עם מדרגה על מדרגה נסתר ונגלה. הקב״ה מדרגה על מדרגה נטתר ונגלה. וכן גם התורה נגלה ונסתר, וישראל גם כן מדרגה על מררגה. שתי מדרגות בהם יעקב וישראל. אחד נגלה ואחד נסתר. זש"כ מגיד דבריו ליעקב חקיו ומשפטיו לישראל. במה הכתוב

אתי לפרא אינון מחכאן לחסדו. והא אוקמוה דבומנא דב״כ אשתדל באורייתא בליליא חוטא דחסד אתמשיך עליה ביממא. כדכתיב (תפלים מנ) יומס ילוה ה׳ מסדו ובלילה שירה עמי. מאי טעמא יומס ילוה ה׳ חסדו. בגין דבלילה שירה עמי. ובג״כ רולה ה׳ את יראיו כתיב ולא ביראיו. כמאן דרעי ברעותיה לאחרא ואתרעי ליה לאתפייסא בהדיה. ובגין כך רולה ה׳ את יראיו ולא ביראיו. (א-קלד)

יישלדן דברו וימסס ישב רוחו יולו מיס. אמר לבי כומ 517 67 דמית כות שמעון הקודש דנשב בקדמיתה. כמד"א (שיר ד) הפיחי גני יולו מיא למליא לה. הה״ד ישב כוליז לבתר בסמיו. רוחו יולו מים (ח) ישב רוחו בקדמיתה ולבתר יולו מים. ועד לא נשיב ההוא רוחא לא מלין מיא. קא משמע לן. משמע דבעי בכלא לאתערא מאי מלה כחיזו לאתחואה במלה 1Ď בעובדה דעובדה. כמה דהכה דעד דרוחה לה נשיב לה נזלין מיה לגביה דההוא רות: (ג-קפג:)

רכי דבריו ליעקב חקיו ומשפטיו לישראל. מגיד אלעור שאיל לרבי שמעון אבוהו אמר ליה. הא תנינן אסור ללמד תורה לעכו״ם. ושפיר התערו 356 חבריא לבבל דכתיב לא עשה כו לכל גוי. מקיו אמאי ליעקב. מגיד דכריו כיוו דהמר ומשפטיו לישראל. אמר ליה אלעור מזי ברי תה 105 זכהין אינון ישראל דחולקא עלאה קדישא דא נשע 651 לכס הב״ה. דכתיב כי להח טוב נתתי לכס. יהירה ובגין דאיהו גניוא עלאה עכו״ם. לעמי ברות כלא סתים וגליא ממש (ט) אורייתא שמיה סתים איכון דשמיה. וע״ד ישראל בתרין דרגין איכון דתניכן ג' דרגין [יעקב ויפראל] . ונליא בדא. קב״ה אורייתא וישראל. וכל חד מתקשרו דא קב״ה וגליא. על סתים דרגה דכנל סתים דרגא על דרגא סתים וגליא. אורייתא הכי למי הכי כמי דרגא על דרגא. תריו דרגין וגליא, ישראל וישראל. חד גליא וחד סתים. 7"00 איכוו יעהב ibn לישראל. ומספמיו מגיד דבריו ליעקב חקיו 67

#### זיו הזהר

(מ) זה המאמר עמוק מאד והוא עיקר גדול וימוד חוק נאמוגת ישראל להבין שאתערותא דלעילא תלויה באהעדלית. וום שהאתעדלית באה מכח אתערל"ע, ועוד יש להבין מוה שכל קיום מצוה וכן דיכורי תורה ותפלה פועלים בעולמות העליונים הבשכת השפע ע"י הודווות עלמא דדכורא הפארת עם עלמא דנוקנא מלכות והשכינת הקדושה. ולכן נקראת אתעדל"ת של קיום מצית ודיבורי תורה ותפלה כלשון הכמת הקבלה עדיר משל כשם העלאת מיין נוקכין. והאתדליע של השפעת השפע נקרא עדיר כשל בשם מיין דוכדין. כמו שנקרא כפסוק זה ישב רוחו על העלאת מיין גוקכין. ורוחו היינו רוח הקורש זו המככות עלמא דגוקבא. ולעומת זה יולו מים. היינו השפעת השפע מן התפארת עלמא דדכורא מים דוכרין. והשפע כאה אל התפארת מעולמות היותר עליוגים שנקרא הודוגות של הכבה וכינה. וכן נרמו ענין זה בהפסוק הפיחי גני על העלאת מיין נוקבין. ויולו כשמיו על השפעת מיין דוכרין. ועפי"ו יש להכין מעמ דברי רשב״י כמאמר הוה לקומדי תכמת הקכלה. אמנם ראיתי כי מוכ להביא דברי הרמ״ו וצ״ל כביאור מאמר העמוק הוה: ווה לשונו, ההדר ישב רוחו יולו מים, מדקדק דהילדל ישב רוחו יול הים. ועוד ישב מכנין הפעיל ויולו מכנין הקל. אבל יודיענו ענין צחמד והוא שאין כת במדכות להעלות מ"ן שהוא נשיכת ההוא רותא אם לא כסייע עליון כנזכר בכוונת שמע, ווהו ישכ רותו שהוא במו משיב הרוה, ואמ"כ יולו מים מאליהם מים דוכרין, כי גדול חשק המשפיע להשפיע. אבל בכל זאת עד לא נשיב האי רוחא לא נולין מיא. כלומר אע"ג דקו"ל שאי אפשר לעולם להתקיים אפילו רגע אחד אם לא ירד השפע מלמעלה. אכל זה בענין השפע של קיומ העולטות ולא בשל פנימיות. כי זה תולה בהתעוררות התחתונים בתעלאת מין, ואשר שואל רשכ"י מאי קמשמע לן הוא רכוון שאמר ברישא ישלת דברי ויפפם. שהתיכות הקרת נמסים מה צורך לומר אח"ב ישב רוחו יולו מים. וכל שכן שאם כל הפסוק בענין אחד לא יצדק לומר יולו מים. כי המים מאשר נמסו הם ככר על הארץ, ויולו מים הוא מלמעלה. אלא ודאי כ' ענינים הם. אחד המכת הקרה, והכ׳ נוילת המים, וכאן נרמוו כ׳ כחינות השפעת השפע. אחר הוא המוכרה לקיום העולם. שאע"פ שיש עונות כעולם המקפים מימי השפע ומגדילים הקור שהוא כח הדין. מ״ם הוא כרחמיו ישלח דכרו וימסם. ואו אינם מים וכים אלא עכורים. וזה נקרא שפע החיצוניות, והכ' שהוא העקרי, ישב רוחו, היינו שנותן כת במדת המזכות לנשוב. ואו יולו מים מהורים מן דעת העליון במו שנתבאר, עכ״ל: (ט) כידוע שכל התורה כלה שמותיו של הקב״ה תיא:

18

a

לשון הזהר

תהלים קמו–קמח

לשון קודש הלח 275

כל מאן דאתגור הלא כל מאן דאתגור ואתרשים ברשימא ליה באיכון מלין דאתגליין באורייתא. קדישה יהבין 515 מודיטין כלומר מֿמווו ברישי ברישי פרקין. ויהבין עליה חומרא דפקודי אורייתא ולא עד דיסתלק בדרגא אחרא. הה״ד מגיד יתיר. דבריו ליעקב. אבל חקיו ומשפטיו לישראל. דאיהו 63 (כראשית לה) כדכתיב יתיל, עלאה בדרגה יקרא עוד שמך יעקב וגו׳. הקיו ומשפטיו לישראל. אלין רוי אורייתא נמוסי אורייתא וסתרי אורייתא. דלא למאן ילפרכון לגלאה אלא עלאה בדרגא דלויהו יתיר כדקא חוי. ומה לישראל הכי לעמין עכו״ם ע״א כו״כ. וכל מאן דלא אתגור ויהבין ליה אפילו את ועירה דהורייתה. כאילו הריב עלמא ומשקר בשמת מליא ודא בדא בהאי דכלא דקב"ה. אתקשר. דכתיב (יכמי׳ לג) אם לא בריתי יומס ולילה הקות שמים וארד לא שמתי :

רצי שוקיה אמר כתיב (שמואל א׳ יב) כי לא ימוש ה׳ את עמו בעבור שמו הגדול. כי לא ימוש ה׳ את עמו. מאי טעמא. בעבור שמו הגדול. בגין דכלא אתקשר דא בדא. ובמה אתקשרו ישראל בקב״ה. בהאי רשימא קדישא דאתרשים בבשריהון. ובג״כ לא ימוש ה׳ את עמו. ולמה. בעבור שמו הגדול דאתרשים בהו. תאמא ולמה. בעבור שמו הגדול דאתרשים בהו. תאמא אורייתא אקרי ברית. קב״ה אקרי ברית. והאי רשימא אורייתא אקרי ברית. וע״ד כלא אתקשר דא בדא ולא מתפרש דא מן דא. א״ל רבי ייסא אורייתא וישראל שפיר. אבל קב״ה מלן דאקרי ברית. א״ל דכתיב (ההלים קו) אבל קב״ה מלן דאקרי ברית. א״ל דכתיב (ההלים קו) ייכר להם בריתו (י) יהא אתידע והא אתמר:

לבי יהודה אמר מגיד דבריו ליעקב חקיו לישראל. איכון 35 ומשפטיו מחתר כימוסיו דאקרי לד"ק אקרון חקותי. אינון גורת מלכא (יא) ובכל חתר דחקרי משפט חיכון דיכה דמלכה (יג) דהיהו מלכה קדישת. קב״ה מלכא דשלמא כלא דיליה הוא. דהוא מלכה קדישה בהתר 67 מחידן סולקין דתרין בדא (יג) וע״ד כתיב (הגיים פט) לדק ומשפט מכוו כסאד (יד) ואיכון דיכא ורחמי. חק ובגיני 72 ומשפט. וע"ד כתיב חקיו ומשפטיו לישראל. לישראל ולא לשאר עמין עכו״ס (טו) בתריה מאי כתיב. 65 כן לכל גוי. ותכיכן אע״פ דאתגור אי לא 050 הרי הוא פקודי אורייתא עכיל כעכו״ם בכלא. למילף ליה פתגמי אורייתא.. בריך רחמנא דפרים והסור בכוי רשימין ברשימה קדישה מכייהו דעמין לישראל עכו״ם ומווהמה דלהון. עלייהו (ירמי' ב) כתיב ואככי נטעתיך שורק כלה זרע אמת. ובג״כ (מיכה ז) תתן אמת ליעקב. ולא לאחרא. תורת אמת לורע Add : (ג-עג.)

קמח

דללוידה הללו את הי מן השמים הללוחו במרומים. הללוחו כל מלאכיו וגוי. פתח רבי שמעון ואמר

הכתוב מדבר. אלא כל מי שנימול ונרשם בוושם הקדוש נותנים לו הבנה באותן ענינים הנגלים בתורה. כלומר מודיעים לו שיבין מה שנרשם בצורות האותיות ובראשי פרקים. ונותנים עליו חומר מצות התורה ולא יותר. עד שיתעלה למררגה האחרת. זש״כ מגיר דבריו ליעקב. אבל חקיו ומשפטיו לישראל. לאלת שהם במררגה עליונה יותר. כאמור (בראשית לה) לא יקרא עוד שמך יעקב וגו׳. חקיו ומשפטיו לישראל. אלו סודות התורה טעמי המצות וסתרי תורה. שזאת אין נצרך לגלות אלא למי שהוא במדרגה עליונה יותר כראוי. ואם לישראל כך לעמים עכו״ם על אחת כו״כ. וכל מי שלא נימול ומבינים לו אפילו רק אות קטנה שבתורה. כאילו מחריב העולם ומשקר בשמו של הקב"ה. שהכל במצות מילה תולה וזה בזה נקשר. שכתוב (ירמי' לג) אם לא בריתי יומם ולילה הקות שמים וארץ לא שמתי:

רבי חזקיה אמר כתוב (שמואל אי יב) כי לא יטוש ה׳ את עמו בעבור שמז הגדול. כי לא יטוש ה׳ את עמו. מה הטעם. בעבור שמו הגדול. לפי שהכל נקשר זה בזה. ובמה נתקשרו ישראל בהקב״ה. בזה הרושם הקדוש שנרשם בבשרם. ולפיכך לא יטוש ה׳ את עמו. ולמה. בעבור שמו הגדול שנרשם בהם. עוד למדנו ולמה. בעבור שמו הגדול שנרשם בהם. עוד למדנו הקדוש נקראת ברית. הקב״ה נקרא ברית. וזה רושם הקרוש נקרא ברית. יע״כ הכל נקשר זה בזה ולא נפרש זה מן זה. א״ל רבי ייסא התורה וישראל נכון. אבל הקב״ה מניין שנקרא ברית. א״ל שכתוב (תהלים קו) וזה ידוע וזה נתבאר:

רבי יהודה אמר מגיד דבריו ליעקב הקיו ומשפטיו לישראל. כל אותן המצות אשר מהמקום שנקרא צד"ק נקראים חקותי. הם גזרת המלכות (ה) ובכל מקום שנקרא משפט הם מצות המלך (יכ) שהוא מלך הקרוש. הקב״ה מלך שכל השלום שלו הוא. שהוא מלך הקרוש בהמקום ששני החלקים נאחזים זה בזו (יג) וע״כ כתוב (תהלים פט) צרק ומשפט מכון כסאך (יז) והם דין ורחמים, ולפיכך נקראים חק ומשפט. וע״כ כתוב חקיו ומשפטיו לישראל. לישראל ולא לשאר עמים עכו״ם (טו) ואחריו מה כתוב. לא עשה כן לכל גוי. ולמרנו אע״פ שנימול אם אינו מקיים מצות התורה הרי הוא כעכו״ם לכל רבר. ואסור ללמרו דברי התורה., ברוך אב הרחמן שהבריל לישראל בניו הנרשמים ברושם הקרוש משאר הצמים עכו״ם ומן הזוהם שלהם. על ישראל כתוב (ירמי׳ ב) ואנכי נטעתיך שורק כלה זרע אמת. ולפיכך (מיכה ז) תתן אמת ליעקב. ולא לעם אחר. תורת אמת לזרע אמת: (ג-עג.)

קמח

דללויד, הללו את ה׳ מן השמים הללוהו במרומים. הללוהו כל מלאכיו וגו׳. פתח רבי שמעון ואמר

## זיו הזהר

(י) פי׳ על שם סטירת יסוד צריק: (יל) מלכות: (יכ) תפארת: (ינ) פי׳ כי אלה המצות שנקראין משפטים שורשם ביסוד ומלכוח היינו כ׳ הלקים של עלמא דדבורא ושל עלמא דנוקבא: (יז) כי צרק ומשפט שהם מלכות ויסוד הם בבתי׳ כסא להפארת: (טו) כי ערלים אין להם אחיזה ביסוד ומלכות כמוכן: 18 לשון הזהר

לשון קודש

לאמר הללויה הללו את ה׳ מן השמים וגו׳. בוא וראה

276

ואמר הללויה הללו את הי מן השמים וגו׳. תא חזי תושבחתה דה אמר דוד לקבל רוא דשמא קדישא (א) דאיהו כללא דתושבחתא דכלא. תרין תושבחן אינון כגוונא דרוא דשמא קדישה עלאה דאיהו כללה דתושבחתה דכלה. ואיכוו כללא דא ותושבחתא דאיהו בתראה תישבחתה דתישבחתה דכלה הללויה הללו אל בקדשו וגו׳. אבל על בתראה איהו על עשר מינים. איהו 671 שבע (י) וכלא רוא חדא בשמא קדישא. הללויה הללו את ה׳ מן השמי״ם איהו שירותא דשית סטרין לאתפשטא לתהא (ג) ודא איהו רוא דקיימא לשאלא (ד) כד״א (דברים ד) כי שאל כא לימים האשונים אשר היו לפניך וגו׳. עד הכא אית רשו לשאלא. מן היום אשר ברא וגו׳ ועד קלה השמים. מכאן ולהלאה לאו קיימא לשאלא. בגין דאיהו אתר שמיר וגניז (ה) וע״ד הללו את ה׳ מן השמי"ס. הללוהו במרומי"ם. אלין תרין סטרין ימילא ושמאלא (ו) ומהכא אתפשטאן כלהו אחרנין לתתא ברוא דדרגין לאתתקנא כדקא יאות (ז) הללוהו כל קיימין אלין תרין דקיימי מלאכי״ו. ממות גופא למשען גופא עלייהו (ח) תא חזי איכון קיימין ברוא דמלאכין. דגופה השתעין עלייהו קיימי 600 5005 שליהו איכון דירכיו מאתר לאתר. כניו דא כפקין איכון דאקרון מלאכין. דאיכון שליחן ומכות בשליחותה דמהריהון מחתר לחתר. הללוהו כל למהך כל חייליו מניה דנפקי לבאי״ו. דא איהו אתר קדישין עלאין. רוא ראת קיימא קדישא (ש) ואיהו רשים בכל שאר רבבן כדקא אמרן דכתיב (ישעי׳ מח) חיילין ורבבן. ה' לבאות שמו. אות איהו בכל שאר **(')** הללוהו היימא ויר״מ 5″n5 210 דא דההוא שמש״א לאנהרא, וביה 517 קיימיו עלאין דנהרין ומולי. והא אוקימנא (יא) לבתר ככביה דמרומים לעילא לההוא אתר דקאים ברומא אהדר דתמן תקיעו דכלא (יג) ואמר. הללוהו שמי השמים וגו׳. ולבתר הללו את ה׳ מן הארץ וגו׳. לקבל אלין ונו׳. ותא חזי איכון ככביא ರಗ דלתתא וכרד קיימין במשיכו דאתמשכאן מרוא עלאה (יג) בגין דכלא קיימא בדיוקנא עלאה. והא אוקימנא (יד) ובנ״כ כל אילוו רקיעא כלהו ככביה ומולי די ברוס מכייהו. דלתתא לאנהגא בהו עלמא היימי ומתמן אתפשטאן לאיכוו דרגיו דקיימין עד דרגין. 65 וכלהו (10) דלתתא ככביה קיימי ברפותייהו

מזמור הזה אמר דוד כנגד סוד השם הקדוש (6) שהוא כול? כל המזמור. שני מזמורים הם כרמיון סוד השם הקרוש העליון שהוא כולל כל המזמור. והם זה המזמור ומזמור האחרון שסוד השם הקדוש הוא כולל כל המזמור שהוא הללויה הללו אל בקדשו וגו׳. אבל האחרון הוא על עשר מינים. וזה המזמור הוא על שבע (כ) והכל סור אחר בהשם הקרוש. הללויה הללו את ה׳ מן השמי״ם הוא ראשית שש הקצוות להתפשט למטה (ג) וזה הוא הסור ששייך בו שאלה (ז) כמש״נ (דברים ד) כי שאל נא לימים ראשונים אשר היו לפניך וגו׳. עד כאז יש רשות לשאל. מן היום אשר ברא וגו׳ ועד קצה השמים. מכאן ולהלאה אין רשות לשאל. לפי שהוא מקום נעלם ונסתר (ה) וע"כ הללו את ה׳ מן השמי"ם. הללוהו במרומי"ם. אלו שני הקצוות ימין ושמאל (ו) ומכאן מתפשטים כל השאר למטה בסוד של מדרגות להתתקן כראוי (ז) הללוהו כל מלאכי״ו. אלו שני העמורים שעומרים כרמיון תחת הגוף להשען הגוף עליהם (n) בוא וראה אותן העמודים שהגוף נשען עליהם עומרים כאן בסוד של מלאכים. לפי שהירכים הן שלוחים ללכת ממקום למקום. ומזה הסוד יוצאים אותן שנקראים מלאכים. שהם שלוחים ללכת בשליחות רבונם ממקום למקום. הללוהו כל צבאי"ו. זה הוא המקום שיוצאים ממנו כל חיילות עליונים הקרושים. והוא סור אות הברית הקרוש (ט) והוא נרשם בכל שאר הרבבות כמו שנדרש בהכתוב (ישעי׳ מח) ה׳ צבאות שמו. אות הוא בכל שאר הצבא והרבבות שלו. הללוהו שמ״ש ויר״ח (י) במדרגה ההיא עומד זה הסור של השמ"ש ההוא להאיר להיר"ח. ובו עומרים כוכבים עליונים המאירים והמזלות. וזה נתבאר (ה) אח״כ הוור למעלה למקום ההוא שעומד בגובהי מרומים אשר שם שורש הכל (יכ) ואמר. הללוהו שמי השמים וגו׳. ואח״כ הללו את ה׳ מן הארץ וגו׳. לעומת אלה אש וברד וגו׳. ובוא וראה אותן כוכבים שלמטה עומדים בכח המושך שנמשכים מסוד העליון (יג) לפי שהכל עומד בצורה העליונה. וזה נתבאר (יז) ולפיכך כל אותן הכוכבים ומזלות אשר ברום הרקיע כלם עומדים לנהל בהם את העולם שלמטה מהם. ומשם מתפשטין מדרגות על מדרגות. עד שעומדות מדרגות לאותן הכוכבים שלמטה (טו) וכל הכוכבים אין עומדים כלום

זיו הזהר

🗂 (ה) רוא דשכא קרישא והו טור העשר פפירות. ואוטר שבמוטור הזה נכללין ספירות הקדושות: (כ) פי׳ במוטור האחרון גכלרין כל הטשר כפירות כי נזכר בו עשרה פעמים הללן בעשר מיני כלי זמר. ובמזמור הזה נכללין הל מפירות של ז' ימי הבנין: (ג) שמו״ם היינו התפארת. והוא נקרא הראשית של שש הקצות שהן ששת הספירות מן תמר עד מלכות. הגם שמפירת החסד לראשונה. אבל כיון שהתפארת הוא המרכז של כלן וכולל את כלן לכן נתנה לו הבכורה : (ל) פו' שבהתפארת וכל שאר ספירות שלו שהן כלל עולם היצירה שייך בהן שאלה וגם תשובה כי אפשר בהן ההשגה: (ה) פי' בגבוה מן השים ספירות שהיא הכינה כלל עולם הבריאה אין שייך שאלה כיון שאי אפשר שם תשוכה של השגה. והיינו יוצר אוו ובורא תשך: (ו) מרומיים יפרש על שני הקצוות הסר וגבורה בהי' ימין ובח' שמאל : (ו) פי' שמן תכר וגבורה מהפשמים נצח והוד: (ח) מלאכי"ו יפרש על נצח וחוד יכין ובועז: (ט) היינו ספירת היסור, וצריך לדעת שרק במקומות מועטים יפורש ה' צבאות על היסור, כי ע"פ רוב יפורש על נצח והור: (י) פי' שיש להלל ספירת היסור על שהוא מקשר השמ״ש אל הלבנ״ה תפארה וטיכות להעביר אליה הארת השפע: (וֹּ) היינו כסובא במסכת הגיגה (יכ:) שימת ריש לקיש ו' רקיעים וילון רקיע שחקים וכו' רק עתיינו יסוד שבו המה ולבנה בוכבים ומזלות קבועין וכו': (יכ) חוור דרבר במה שלמעלה וגבוה מן הו' ספירות. והיינו שמי השמים ג' הראשונות שנודעין רק בידיעה ואין מושנין כהבנה ( (ג) פי' שהתקיימות הכובבים בתנועתם או בקביעתם המסודר להם כרצון הבורא הוא בסוד בת המושך. וכת המושך הוא סוד עליון: (יד) פי׳ שהכל מתגהג כעין הצורות שבצולכות היותר גבוהים שהכל בתינת וכר ובחינת נקבה משפיע ומקבל זה מושך לוו וו נמשכת לוח : (טו) פו׳ מן הספירות נשפע הארה לבוכבי אור העליונים. היינו הסוכבים או הקביעים ברקיעים העליונים השייבים לעולם היצירה. 18 ומן 4

תהלים קמח-קממ

הללוהו

לשון הוהר

בנישותייהו כלום. והא אוקימנא דכלהו קיימי ברשותה וע"ד כתיב (יבי׳ מו) יעמדו כא דלעילא. ויושיער סוברי שמים ההוזים בכוכבים. דכלא ברשותא איהו דלעילא. והא אתמר: (כ-רלב.) הללוהו שמי השמים והמים אשר השמים מעל אמר רעיא מהימנא מים עליונים זכרים. תחתונים נקבות (שו) ועלייהו אמר רבי טיט עקיבא לתלמידיו. כזתגיעו לאבני שיש 36 פהור תחמרו מים מים. שמא תסתכנו בנפשכם. דלאו איכון מיס כמשמען. אלא איהו אור נובע. ובגיו דה לדמו למים נובעין. וההוא נהורא לית ליה פסהא ולא קלוד דאיכון ופרוד. ובנין מכתר אתקריאן מיא 701 להת שיף (יי) דכתר אי״ן סו״ף תחקרי: (ג-כוח.)

קממ ישמח ישראל בעשיו בני ליון יגילו במלכס. אמר רבי אבא כמה חביבין ישראל קמי קב״ה. דמדוה דילהון ותושבית / דילהון לאו איהו אלא לאשתתפא בה לקב״ה ושכינתיה (ה) דהכי תנינן כל חדוה דישראל דלא משתתפי בה לקב״ה ושכינתיה לאו איהו קלוס. וזמין איהו סמא״ל וכל סייעתא דיליה לקערגא להאי חדוה ואתחור ללערא ובכיה. וקב"ה לא אשתתף בהאי לערא. אבל מאן דשתיף לקב״ה ושכינתיה בחדוה דיליה. אם ייתי מקטרגא לקטרגת בהאי חדוה. קב״ה ושכינתיה משתתפי בהאי לערא (ג) ביה כתיב (ישעי' סג) בכל לרתם לו לר. ואמאי. בנין דעמו אכי בלרה. ומכלן דחית לון לישראל לאשתתפא לקב״ה ושכינתיה בחדום דילהון. דכתיב ישמח ישראל בעשיו. חדום דישראל לאו איסי אלא בעשיו. בעשיו (י) בעושו מבעי ליה. כד"א (איוכ מ) העושו יגש מרבו. אלא אלין קב"ה ושכינתיה ואבוי ואמיה. דאע"ג דמיתו אעקר לון קב״ה מגן עדן ואייתי לון עמיה להאי דוה (ד) לנפלא חולקה דחדוה עם קב״ה ושכינתיה: ד״ה בעשיו. בגין כם אתעביד בשותפותא. 737 גברא אתתא וקב״ה. ועל רזא דא כתיב נעשה אדם בשותפו. דתניכן אומנין עבד קב״ה תלת לאפקא מנהון עלמא ואלין איכון שמיא וארטא ומיא. וכל אד שמש אד יומא ואהדרו כמלקדמין. קדמאה יומא אפיק במיח דיליה. דכתיב ויאמר אלהים יהי אור מומכותא ויכי אור. יומא תנינא אפיקו מיא אומנותא לעבידתא. דכתיב ויאמכ

אור. יום השני הוציאו המים אומנות לעשות. שנאמר ויאמר

**זיו ה**ומר

ומן אותן כוכבי אור הגכוהים נשפע האות להכוכבים שברקיעים התחתונים השייכים לעולם העשיה. וכל מבין יבין שבכדי לפרש בא השב מאמר העמוק הזה נצרך ספר שלם. אבל יש לומר שנראה מכאן כשימת רבי אבא הנוכר לעיל בקפימל קמיו שכל עולם ועולם יש דו ז' או עשרה רקיעים עבהם כוכבים. וכן עולם העשיה שאנחנו קיימים בו יסוכב בשבעה או בעשרה רקיעים ובכל רקיע ורקיע כוכבים. ומובן הענין לפי שימה זו שהכוכבים הנראים לנו מאירים יותר הם ברקיעים הקרובים לארץ. בהארה קמנה הם ברקיעים הרחוקים יתר. ומי יוכל לעמוד על סודות של רשב״י ורבי אבא. ואולי עוד יכא יום אשד תפקהנה עיני תכמי האסמרינאמיע והאסמרילאגיע להודות לשימה זו: (טו) פי׳ העליונים משפיעים להתחתונים ומקבלים דין מן דין: (יו) ריל ביון שהכתר הוא בת הראשון להראשונים שנאצל מן האי״ן סו״ף ברוך הוא. לכן נקרא על שמו:

רכים (1) יש לומר שההשתתפות עם הקביה הוא לברך בשמחה את הברכות שתקנו חויל השייכות לאותה שמתה ולהורות לו כלב שתקנ שלם, וההשתתפות עם השכינה הוא לשמח ולהנאות לעניים מאותה שמחה: (כ) ובעבור זה ממילא יהם קשנור. ואף אם יפעל איזו רעה התבטל מהרה (ג) קשיא ליה הלעון רבים: (ד) אומר הלשון עקירה כמו בעל כרחו. ו"ל שהוא מפני שהרוח אשר כגן שרן מקומו לא ניהא לו לצאת משם ולבוא לתוך אויר השמא של עוה"ן אפילו על זמן קמן. ומוען כי די שנפשו כלכד שנמצאת בעות"ו היא תבוא אל השמהה. אבל דקב"ה אומר שאין זה מן הנימום כי הנפש כלבדה אינה שותף שלם. לשליש ולרביע לא שמענו:

לשון קודש קלמ 277

כלום ברשותם. וזה נתבאר שכלם עומדים ברשות

שלמעלה. וע"כ כתוב (ישעי' מז) יעמדו נא ויושיעך

הוברי שמים החוזים בכוכבים. כי הכל הוא ברשות

העליון. וזה נתבאר: (ב-רלב.)

מים התחתונים נקבות (טו) ועליהם אמר רבי עקיבא

לתלמידיו. כשתגיעו לאבני שיש טהור אל תאמרו

מים מים. פן תסתכנו בנפשכם. כי אין הם מים

כמו שנראים. אלא זהו אור נובע. ובשביל זה נדמו

למים נובעים. ואור ההוא אין לו הפסק ולא קצוץ

ופרוד. ולפי שנובעים מן הכתר נקראים מים שאין

להם סוף (יו) כי הכתר אי״ן סו״ף נקרא: (ג-רנת)

קממ

ישמח ישראל בעשיו בני ציון יגילו במלכם. אמר

שכל שמחתם וזמרתם אין הוא בלי להשתתף בה

להקב"ה ושכינתו (ה) שכך למרנו כל שמחה שישראל

אין משתתפים בה להקב״ה ושכינתו אין היא שמחה.

ומוכן הוא סמא״ל וכל סייצתא דיליה לקטרג על

שמחה זו ותחזור לצער ובכיה. והקב״ה אינו משתתף

בזה הצער. אבל מי שמשתף להקב״ה ושכינתו בשמחה

שלו. אם יבא מקטרג לקטרג בשמחה זו. הקב״ה

ושכינתו משתתפים בזה הצצר (כ) צ"ז כתוב (ישעי׳ סג)

בכל צרתם לו צר. ולמה. לפי שעמו אנכי בצרה.

ומניין שצריכים ישראל להשתתף להקב״ה ושכינתו

בשמחה שלהם. שכתוב ישמח ישראל בעשיו. שמחתם של ישראל אין היא אלא עם עשיו. בעשיו (:) בעושו

היה צ״ל. כמש״כ (איוב מ) העושו יגש חרבו. אלא אלו

הקב״ה ושכינתו ואביו ואמו. שאע״פ שמתו עוקרם

הקב״ה מגן הערן ומביאם עמו לשמחה זו (ז) לקחת

חלק בהשמחה עם הקב"ה ושכינתו: ד"א בעשיו. לפי

שהאדם נעשה בשותפות. האב והאם והקב״ה.

ועל זה הסוד נאמר נעשה אדם בשותפות. שלמדנו

שלשה אומנים עשה הקב״ה לברוא על ידם את העולם.

ואלו הם שמים ארץ ומים. וכל אחד היה משמש יום

אחד ואח״כ חזרו לשמש כבתחלה. יום הראשון הוציא

השמים אומנתו. שנאמר ויאמר אלהים יהי אור ויהי

רבי אבא כמה חביבים ישראל לפני הקב״ה.

שמי השמים והמים אשר מעל השמים.

אמר רוצה הנאמן מים העליונים זכרים.

דמיא אתפרשו עלמא לא הוה קאים.

אומנותא דילה. דכתיב ויאמר אלהים

ארעא

אשתארו.

ואפיקת

ונו׳. והייכו שמיא.

דתלת אומכיו

קב"ה אומנותא

דשמיא ועבידתא

שותפותא

המיה

רישא

רעיא

להוי.

. ליה.

למבני

דכהיג

איהו

רעיא

7173

[דרחמי]

כמה

ויאמר אלהים יהי רקיע בתוך המים וגו׳. אסתלקו

דאתפקדת. דכתיב ויאמר אלהים תדשא הארך דשא

עשב. וכתיב ותולא הארץ דשא וגו׳. עד הכא כל אומנא מאלין תלתא אפיק אומנותא דיליה ועבדו מאי

דאתפקדו. אשתארו תלת יומין אחרנין. יומא ד׳

אתפקד אומנא קדמאה למעבד אומנותא דיליה. דכתיב

מארת

ביומה המיבאה אפיקו מיא אומכותא דאיהו אומכא אחרא.

דכתיב ויאמר אלהים ישרלו המים וגו׳. ביומא שתיהאה

פובדייהו. אמר לון

אהא שותפא עמכון ונעשה אדם. וכמה דבקדמיתא

הוו תלת אומנין בשותעותא דאדם הכי כמי לבתר.

דמיא. ואתתא דאיהי כגוונא דארעא אומנא תליתאה.

והב״ה דאשתתף בהדייהו. ועל רוא דא כתיב בעשיו.

והא אוקימנא דאע"ג דאבא ואמא אתפרשו מהאי עלמא.

כמה דתנינן דבשעתא דב"ל שתיף להב"ה ושכינתיה

בחדוה דיליה. קב״ה אתי לגנתא דעדן ואעהר מתמו לאבוי

ואמיה דאינון שותפין בהדיה. ואייתי לון עמיה להאי חדום.

בעיר מכל שבטי ישראל לבנות בית להיות שמי שס

ואבחר בדוד וגו׳. האי קרא לאו רישיה סיפיה ולאו

סיפיה רישיה. דכתיב לא בחרתי בעיר ואבחר בדוד.

עמא דקרתא. ולבתר בני קרתא ואייתי לעמא ביה.

הה״ך לא בחרתי בעיר עד דאסתכלנא בדוד למהוי

רעיא על ישראל. בגין דמתא וכל בני מתא כלהו

איהו בישא ווי ליה ווי למתא ווי לעמא. וכד אשתכל

להיות על עמי ישראל. וועל דא כתיב ישמח ישראל

בעשיו בני ליון יגילו במלכס] : (כ-קלח.)

יעלון הסידים בכבוד ירננו על משכבותם. אמר רבי

אתקשר קשרא דמהימנותא לאשתכחא ברכאן לכלא (ה) וכל

בי״ג

דילהון]

איכון זמיכין תמן ובכי כשא לא ידעין : (ג-ריט:)

מאי האי עם האי. ואבחר בירושלם מבעי

בקדמיתא

סבא סב ליה סב למתא סב לעמא. ואי

וירובלםן אוקים ברישא לדודי הה״ד ואבתר

תאכא

כד קב״ה אית

קיימין ברעיא דנהיג לעיוא.

בכל

תו המר רבי אבא כתיב (מלכים א׳ ח) מן היום

הולאתי את עמי את ישראל ממלרים לא במרתי

רעותא

בההוא

16

וסליה ברעותיה למבני ליה [לליון

מכילן

אית לי למעבד ואיהו אדם. אתחברו כחדא

עמכון נעשה אדם. גופא יהא דילכון ואנא

עבידתא

מיא לעילא ופלגא מיא לתתא

עכידת

יהי

הולא הארך נפש חיה וגו׳. כיון

חתעביד

פלגא

והלמלי

ויאמר

עכדת -

מדלו

6261

636

756

656

קרתא. אסתכל

קב״ה בעלמא

-סמעון

אלין אשלימו

כך

אלהים

ארעא

דביה

חדוה [דורעא

יומא תליתאה

לשון קודש

ויאמר אלהים יהי רקיע בתוך המים וגו׳. נתעלה מחצית המים למעלה ומחצית מים למטה נשארו. ואלמלי כך שהמים נתחלקו לא היה העולם נתקיים. יום השלישי עשתה הארץ אומנות והוציאה כמו שנפקדה. שנאמר ויאמר אלהים תדשא הארץ רשא עשב ונאמר ותוצא הארץ רשא וגו׳. עד כאן כל אומן מאותן השלשה הוציא אומנות שלו ועשו כמו שנפקדו. נשארו שלשה ימים אחרים. יום הרביעי נפקד אומן הראשון לעשות אומנות שלו. שנאמר ויאמר אלהים יהי מארת וגו׳. והיינו אומנות השמים. ביום החמישי הוציאו המים אומנות שזה אומן השני. שנאמר ויאמר אלהים ישרצו המים וגו׳. ביום הששי עשתה הארץ אומנות שלה. שנאמר ויאמר אלהים תוצא הארץ נפש חיה וגו׳. וכיון ששלשה אומנים האלו השלימו מעשיהם. אמר להם הקב"ה עוד אומנות אחת יש לי לעשות והוא האדם. התחברו אתם יחר ואני עמכם נעשה ארם. הגוף יהיה משלכם ואני אהיה שותף עמכם ונעשה אדם. וכמו שלראשונה היו שלשה אומנים בשותפות האדם כן גם יהיה תמיד. האב שבו נעשה הפעולה כעין מעשה השמים ומעשה המים. והאשה שהיא כרמיון הארץ אומן השלישי. והקב״ה שמשתתף עמהם. ועל סור זה כתיב בעשיו. וזה נתבאר שאע"פ שהאב והאם כבר נבדלו מעולם הזה. השמחה (של זרעם) בכל השותפות צריכה להיות. כמו שלמרנו שבשעה שהאדם משתתף להקב"ה ושכינתו בשמחה שלו. בא הקב"ה לגן הערן ועוקר משם לאביו ואמו שהם שותפין עמו. ומביא אותם עמו לשמחה הזאת. הם נזדמנים שם והאנשים אין יודעים: (ג-ריטי) עוד אמר רבי אבא כתיב (מלכים א' ח) מן היום אשר הוצאתי את עמי את ישראל ממצרים לא בחרתי

בעיר מכל שבטי ישראל לבנות בית להיות שמי שם ואבחר ברוד וגו׳. מקרא זה אין תחלתו סופו ואין סופו תחלתו. שכתוב לא בחרתי בעיר ואבחר ברור. מה לזה עם זה. ואבחר בירושלם היה צריך לומר. אלא כאשר הקב״ה עלה ברצונו לפניו לבנות העיר ירושלם. נסתכל תחלה להכין את הראש שינהל את העם בהעיר. ואח״כ בנה העיר והביא בה את העם. זש״כ לא בחרתי בעיר עד שנסתכלתי בדוד להיות רועה של ישראל. לפי שהעיר וכל בני העיר כלם קיימים בזכות הרועה מנהיג העם. אם הרועה הוא טוב טובה לו טובה להעיר טובה להעם. ואם הרועה הוא רע אוי לו אוי להעיר אוי להעם. וכאשר נסתכל הקב״ה בעולם ועלה ברצונו לבנות לו את ציון וירושלםן העמיד לראש את דוד. זש״כ ואבהר בדוד להיות על עמי ישראל, וועלוה כתוב ישמח ישראל בעשיו בני ציון יגילו במלכם: (ב-קצה.)

יעלה חסידים בכבור ירננו על משכבותם. אמר רבי שמעון למדנו שבשלש עשרה מדות [הרחמים] מתקשר קשר האמונה להמציא ברכות לכל (ה) וכל האמונה

#### זיו הזהר

(5) חיג מרה"ר הן בג' ספירות העליונות. ובהן אתקשר קשרא דמהימנותא. קשר האמונה היינו ז' הספירות שאמונת ישראל שהיש הויה הפדה ומצות פועלין בהן וגורמין בהן התכללות והורוגות זה כון לפעול המשכת שפע ברכה מלעילא לעילא. ולפיכך הן נכדל נקראין קשרא דבהיכנותא. וענינו הוא שבדה המלכות עלמא רנוקבא שנקראו מהימנותא מהקשרת בששת הספירות עלמא דדבורא שהבוד 171.70 6 18

278

מהימנותא

לשון הוהר

אסתימו (י) ועל מהימכותה דהב"ה בתלתה 160 בי"ג מכילן אורייתא מתעטרא (י) כמה דאוקימנא מק"ו ומנו״ם וכו׳. וכמה זמנין חוקימנה ההי. ושמה קדישה בהאי מתעטרא (ח).. ותאנא כל אינון מכילין כלקין ומתעטרין וכייחין ברישה חדה (ט) ותמן מתעטרין הכוא דמלכא. ברישה בדרגה דאקרי עלאה (י) וחסידים דמסידות ירתין כבול הפוא 5 דלעילא (יא) דכתיב יעלוו חסידים בכבוד. בהאי עלמא, ירככו על 36 משכבותם בעלמה דהתי. לוממות נרונס. דידעין לקשרא קשרא דמהימנותא כדקא יאות (יג) וכדין מרב פיפיות בידם. מאן תרב פיפיות. דא הוא מרב להטא פיפיות דקב״ה מלבמ ./53 בתרין דינין (יג) ולמה. לעשות נקמה בגוים וגו׳: (ג-סב.) רוממות אל בגרונס וחרב פיפיות בידם האי הרא אוקמוה הבריא בקריאת שמע. ואתמר כל הקורא קריאת שמע על מטתו כאילו אוחו חרב פיפיות. דכתיב רוממות אל בגרונס פיפיות ותרב דחרבא לריך לכעכעא ליה לשית וכעכועא בילס. סערין. כמה דאוקמוה כדי שתמליכהו על השמים ועל הארץ ועל ארבע רוחות העולם: (ג-רעב.)

-7

הנשמה תהלל יה הללויה. רבי יהודה פתח ואמר 75 כל הנשמה תהלל יה. תאנא כל נשמתין אתו מההוא נופה 552 ואתערי הדישה 1001 (6) בבני (כ) מהסוא אתר דאקרי יד. אתר אתר מאן דא (ג) אמר רבי יהודה דכתיב (תהלים קד) מה רבו מעשיך ה׳ כלם בחכמ״ה עשית (ד) תאנא מההוא חכמתא דמבוטוי נפקין לתלתין ותרין שבילין אשתכלל כלא. וכל מאי דאית ולתתה. והוא אתקרי לעילא דכל כוחה קדישה אשתכללו ביה: (כ-קעד.) תו תאלא כל הנשמה כוחיז תהלל יד דאיהו חכמ״ה ובינ״ה (ה) דבהון יהא פורקנא לו ולה דאיכון ב״ן וב״ת. ובסון יתמחון עמלקיא מעלמה: (ת"ו תכ"ה)

פתח ואמר (ישעי׳ לה) אמרתי לא אראה יה יה בארץ

תהלים קמט-קנ

לשון קודש

279 57

האמונה של הקב"ה בהשלשה נתעלמו (ו) ובשביל זה בי״ג מדות התורה מתעטרת (ז) כמו שנתבאר מק״ו ומגז"ש וכו'. וכמה פעמים ביארנו זאת. ושם הקרוש מתעטר בזה (n).. ולמרנו שכל אותן המרות עולות ומתעטרות ושרויות בראש אחד (ט) ושם מתעטרין בראשו של המלך. זה שנקרא במרגה העליונה של חסידות (י) וחסידים נוחלים כל אותו הכבוד שלמעלה (ה) שכתוב יעלזו חסידים בכבוד. בעולם הזה. ירננו על משכבותם בעולם הבא. רוממות אל בגרונם. שיודעים לקשור קשר האמונה כראוי (ינ) ובכן חרב פיפיות בידם. איזו חרב פיפיות. זו היא חרב לה׳. חרב של הקב״ה פיפיות לוהטת בשני הרינים (יג) ולמה. לעשות נקמה בגוים וגר׳: (ג-סב.) דוממות אל בגרונם וחרב פיפיות בידם. מקרא זה דרשו החברים על קריאת שמע ואמרו

כל הקורא קריאת שמע על מטתו כאילו אוחז חרב פיפיות. שכתוב רוממות אל בגרונם וחרב פיפיות בידם. ונענוע של החרב צריך לנענע אותה לששת צדדים. כמו שדרשו כדי שתמליכהו על השמים ועל הארץ ועל ארבעה רוחות העולם: (ג-רעב.)

\_\_\_\_\_

כל הנשמה תהלל יה הללויה. רבי יהודה פתח ואמר כל הנשמה תהלל יה. למדנו שכל הנשמות באות מן הגוף הקדוש ההוא ונתעוררות באנשים (ה) ומאיזה מקום (כ) מן המקום ההוא שנקרא ירה, ואיזהו מקום

ההוא (ג) א״ר יהודה שכתוב (תהׁמים קד) מה רבו מעשיך ה׳ כלם בחכמ״ה עשית (ז) למדנו שמהחכמה ההוא אשר מעינותיו יוצאים אל ל״ב נתיבות נתיסד הכל. כל מה שיש למעלה ולמטה. ואותו חכמ״ה נקרא רוח הקדוש שכל המעלה ולמטה. ואותו חכמ״ה נקרא רוח הקדוש שכל הרוחות נתיסדו בו: (ב-קעד.) עוד למדנו כל הנשמה הרוחות נתיסדו בו: (ב-קעד.) עוד למדנו כל הגשמה לך ולך שנקראים ב״ן וב״ת. ובהם ימחו העמלקים מן העולם: (ת׳ז תכ׳א)

פתח ואמר (ישעי' לח) אמרתי לא אראה יה יה בארץ החיים

## זיו הוהר

החיים

שלהן הוא ספירת התפארת, ובהודוגות של תפארת ומכות יש להן עליה והתקשרות בג' ספירות הראשונות ששם י"ג מדה"ר, ועי"ז נשפע שע מלטילא לעילא התפארת ומלכות לאשתכתא ברכאן לכלא: (ו) כל מהימגותא דקב"ה היינו כל הו' ספירות שמן חסד ער מלכות מתעלמות ומסתתרות בתלתא, הינו בג' ספירות הראשונות. זוה הענין של התעלות והתכללות ז' הספירות שנים בג' ספירות הארה עליית העולמות לקבלת השפע דלעילא זי (ו) פי׳ שכגנד י"ג מדה"ר גדרשת התורה בי"ג מדות. למטן דעת שנסק התורה מעורה מעור שליית העולמות לקבלת השפע דלעילא זי (ו) שמי שנגנד י"ג מדה"ר גדרשת התורה בי"ג מדות. למטן דעת שנסק התורה מעורה הארה מדה"ר. ויש לפרש גם על מדת הרמים: (ח) שמא קרישא של מתעלות והשם אחד. ועוד ושם הוי"ה ב"ה ותעשר בהארת האור מן י"ג מדה"ר. ויש לפרש גם על מדת המכים: (ח) שמא קרישא של לפרש על התפארת שמקוו השם הוי"ה ב"ה ותעשר בהארת האור מן י"ג מדה"ר. ויש לפרש גם על מדת המלכות שנקראת ג"כ שמא קרישא בידוע בסוד שמו אחד. ועוד יש לפרש שמוסב על התורה שהיא ג"כ נקראת שמא קדישא. כידוע שבל התורה היא שמותו של הקב"ה. והיא מתעשרא בי"ג מדה"ר (ט) י"ל הראי ג"כ נקראת שמא קדישא. כידוע התמיד ויוגות שההארה הנמשכת מן י"ג מהד"ר אל הו' ספירות, אותן האורות עולות ומתעפרות לנות התלה הייג מדה"ר ויש למרש המסד ראש אחד מן הג' ראשים של הו' ספירות הסד גבורה תפארת שהן בבהי' ג' קוין ימין שמאל ואמצע בראש אחד שהיא ספירת החסד ויינות שההארה הנמשכת מן י"ג מהד"ר אל הו' ספירות. אותן האורות עולות ומתעמרות לנות תתלה בראש אחד שהיא מסנית החסד השלא אחד מן הג' ראשים של הו' ספירות הפארת שהוא געות מוארות של מרד"ר. ואותן האורות נוחין תחלה על ספירת שהוא ג"כ רהמים ני (י) ו"ל שרוצה בזה לפרש איוהו רישא מחנשרות לנות ומר ידיג ואותן התוחות נוחין ברגא עלאה הססירות הפארת שהוא ג"ב רחמים ביו וישכון ומומית ביה לפרש איותו וישור שליות של מסרה"ר בראש אחד הניא מרארת המסיד נותלים להוא ג"כ רחמים ניו וישנון המים מתמירות מווות של מסרה"ר בחות המורות בתלג עלאה הססידות. והיא הספירה שנקראת בררגא עלאה החסידות. ומעמו שהיא מתורות ניווים (ו') (וות מסרחידים העוסק בתורה ברא שלאה הסידות המות נוגלים מהיה כנוד בעילא. וויע שמידות המידות מנותא המינות אינותות וינו מסרחידים העומק בתור שנרות בראש אחד המיות מווינינות ללי החסידות. ומעמע הינות לגית המסידות מנשפע מן י"ג מרהיד

(ל) פי׳ שהנשמות יוצאות מכת לפועל מן מרת המלכות ע״י הודוגה עם התפארת. ואומר הלשון ואתערי בכני נשא. כונתו שאף אנשים שאינם כדאים להיות נשמתם בקרבם בכחינת אור פנימי. מ״מ נשמתן מעוררות אותם לשוב ולעשות מוב ע״י שהן בכחי׳ אור מקוף להם: (נ) שואל מאן אתר. פי׳ מאיזה מקום נהצבות הנשמות אשר משם באות אל המלכות: (נ) עתה שואל איזה הוא המקום של השם י״ה (ז) אומר שהוא המקום שנקרא תכמ״ה. וכונתו שמקום הולדת הנשמות בשרשן הוא לראשונה ביחודא איזה הוא המקום של השם י״ה (ז) אומר שהוא המקום שנקרא תכמ״ה. וכונתו שמקום הולדת הנשמות בשרשן הוא לראשונה ביחודא עלאה של תכמה ובינה, ואח״כ נשתלשלות אל יהודא תתאה תפארת ומלכות לצאת מכח לפועל: (ה) הגם שהשם י״ה הוא בתכמה מ״מ אומר עלאה של תכמה ובינה, ואח״כ נשתלשלות אל יהודא תתאה תפארת ומלכות לצאת מכח לפועל: (ה) הגם שהשם י״ה הוא בהכמה מ״מ אומר גם בינה. בי חו״ב הן תרון רעין דלא מתפרשין. ועוד ביון שבשם הוו״ת ב״ה אות י״ד היא שורש שורש שולם ההכמה ואות ה״י שורש עולם הבינה: 18

<sup>-</sup>GC

ההיים לא אביט אדם עור עם יושבי חדל. אמרתי לא אראה יה. וכי מי יכול לראות ודי, אלא סוף המקרא מוכיח. שכתוב יה בארץ החיים (י) בוא וראה כאשר הנשמות עולות להמקום צרור החיים (ו) נהנין שם בזוהר של אספקלריא המאירה (ה) המאיר ממקום העליון על הכל (שנקרא ידין, ואילו לא תתלבש הנשמה בזוהר של לבוש אחר לא תוכל להתקרב לראות אור ההוא. וסוד הרבר כמו שנותנים לנשמה לבוש שתתלבש בו לעמוד בעולם הזה. כמו כן נותנים לה לבוש של זוהר העליון לעמוד בו בעולם ההוא. ולהסתכל בתוך אותה אספקלריא המאירה בתוך ארץ חחיים ההיא. זש״כ יך בארץ החיים (ט) שהיה חושב תזקיה המלך שלא יזכה לאור ההוא לאותה הסתכלות. לפי שהנהר הנמשך הוא הפסיקו ולא הוליד., ומה שאמר לא אביט אדם עוד עם יושבי חדל. ולא כתוב יושבי חלד. אלא אדם זה הוא אדם הראשון. כמו שלמדנו שכאשר הנשמה הולכת לעולם ההוא פוגעת באדם הראשון שיושב לפני שער הגן ערן. וכמה צדיקים סביבו. לקבל פניהם של כל אותן ששמרו מצות רבונם ומשמח בהם. ויושבי חדל הם בעלי תשובה. ולפי שאדם הראשון חזר בתשובה לפני רבונו הוא יושב עם אותן ששבו מעונותיהם. והם נקראים בני חדל כמש״כ (תהלים לט) אדעה מה חרל אני. ולפיכך הוא יושב לפני שער הגן עדן ומשמח עם הצדיקים ועם בעלי תשובה. הבאים בדרך ההוא של הגן עדן.. והיה מתירא חזקיה המלך, שלא יזכה לראות כל זה. מפני שא״ל הנביא כי מת אתה. בעולם הזה. ולא תחיה. לעוה"ב. לפי שכל מי שלא הפץ להוליד בנים בעוה״ז. כאשר הוא יוצא מז העולם מגרשים אותו מכל מה שאמרנו. ולא ניתנה לו רשות לראות באור ההוא המאיר ממקום העליון (שנקרא רדן, ולבוש ההוא שאמרנו הוא מה שקוראים אותו החברים בשם חלוקא דרבנן שמתלבשים בעולם ההוא. אשרי חלקם של הצדיקים שגנז להם הקב״ה כמה טובות ותענוגים לעולם ההוא. עליהם כתוב (ישעי' סד) עין לא ראתה אלהים זולתך יעשה למחכה לו: (א-סה:)

החיים לא אביט אדם עוד עם יושבי חדל. אמרתי לא אראה יה. וכי מאן יכיל למחמי יד. אלא סופא דקרא אוכת. דכתיב יה בארץ החיים (ו) תא חוי כד סלקין נשמתין לאתר לרורא דחיי (י) אחהילאן תמן בזהרא עלאה מאתר דנהיר דאספהלריאה דנהרא (ח) דכלא [דאקרי ידו]. ואילו לא מתלבשא נשמתא בזהרא דלבושא אחרא לא תיכול לאתקרבא למחיוי ההוא נהורא. ורוא דמלה כמה דיהבי לנשמתא לבושא דמתלבשא ביה למיקם בהאי עלמא. הכי נמי יהבי לה לבושא דוהרא עלאה למיהם ביה בההוא עלמא. ולאסתכלא בגו ההוא אספקלריאה דנהרא בגו ההיא ארץ החיים.. הה״ד יה בארץ החיים (ט) דהום סבר חוקיה המלך דלא יוכי לההוא נהורא ולההוא אסתכלותא. בגין דנהרא דנגיד איהו פסיק ליה ולא אוליד.. ומה דאמר לא אביט אדם עוד עם יושבי חדל. ולא כתיב יושבי חלד. אלא אדם דא הוא אדם קדמאה. כמה דאתמר דכד נשמתא אולא לההוא עלמא פגעת ליה לאדם קדמאה דיתיב לתרעא דגנתא דעדן. וכמה לדיקיא דמאריהון. סחרניה. למחמי כל אינון דנטרו פהודי וחדי בהו. ויושבי חדל איכון מאריהון דתשובת. ובגין דאדם איכון קדמאה תב בתיובתא קמי מארים יתיב עם כר "ה בני חדל ואיכון מחוביהון. דאתמכעו (תהלים לט) אדעה מה חדל אני. ובג״כ איהו יתיב לתרעא -דגנתא דעדן וחדי בהו בלדיקיא ובמאריהון דתשובה. ראתיין בההוא ארחת רגנתא דעדן.. ומסתפי חוקים המלך דלא יוכי למחמי דא. בגין דאמר ליה כביאה כי מת אתה. בהאי עלמא. ולא תחיה. לההוא עלמא. בגין דמאו דלא אוליד בניו בהאי עלמא. כד נפיק מנים מתרכין ליה מכל מאי דאמרן. ולא שריא למהמי בההוא נהורא דנהיר מאתר [דהקרי עלאה דהמכו והאי לבושא איהו מאי דהאמרו .[**``**`` חלוקא דרבנן דאתלבשן בההוא עלמא. חבריה זכאה הולקיהון דלדיקיא דגניז לון קב״ה כמה פבין וטידונין לההוא עלמא. עלייהו כתיב (יבעי' סד) עין לא ראתה אלהים זולתך יעשה למחכה לו: (א-כה:)

📇 הנשמה תהלל יה הללויה. אמר רבי אלעזר מהו דכתיב הללוהו בתקע שופר. הללוהו בנבל וכנור. הללוהו בתף ומחול. הללוהו במנים ועגב. וכי צריך הקב״ה לזה. אלא אמר דוד כל מה שתשבחו לפני הקב״ה באותן מיני כלי זמר אינו כלום. כאדם האומר לחברו עכשיו עשה זה וזה. וכל מה שתעשה אינו כלום עד שתעשה דבר פלוני. כך אמר דוד הללוהו בכל אלה מיני כלי זמר. אבל אין כל זה עיקר ההלול. אלא מה הוא עיקר ההלול, כל הנשמה תהלל יה הללויה (י) והאחר אינו כלום אלא הלול הנשמה הוא העיקר. הזא הוא דכתיב כל הנשמה תהלל יה הללויה: (ויח)

תהלים כנ

#### זיו הזהר

------

(י) כתרץ שהגם שאי אכשר "הכתכל בהשם י"ה בנקירו אבל אכשר "הכתכל אורן במה שהוא נשתלשל ע"י התפארת להאיר בארץ (י) החיים. היינו בכלכות : (ו) נקום צרור ההיים של הושמות היינו עולם הכלכות : (ה) כי*י שכ*ם בארץ החיים יכולות הנשכות הסהכל בזיו ווהר של אכפקלריא המאירה שהוא התפארת שמאיר בתוך המזכות ארץ החיים את האור הכא אליו מן חכמה ובינה: (ט) פיי שבוה יוכן י"ה בארץ החיים. היינו שאור העליון מן השם י"ה של חכמה ובינה מאיר ע"י חהשתלשלות של אמפקלריא הכאירה שהוא התפארת בתוך הנלכות שנקראת ארץ החיים: (י) אומר שניקר ההלול הוא כהתעוררות הנשמה ע"י התפעלות הלב והמוח לההפלל בהתלהבות מעובקא דלבא. ובלעדי זאת כל מיני ללי ומר וכל מיני משוררים הוא רק דבר חיצוניות. ולא פנימיות. ואין השי״ת חפץ בדברים המפלים אם העיקר חסר. בדאיחא בסיק שעל זה נאמר נהוה עלי בקולה על כן שנאתיה. ועל זה אמרו רהמנא לבא בעי. ועל עבודת נקודה הפנימיות שבלב נתימר כל כפר תהלים. כמו שאמר דוד לך אמר לבי. צור לבבי. אודך בכל לכי. כי תפלה בלי כונה היא כגוף כלי נשטה הפלה טחה. ועבודת דור בספר תהלים היא עבודת הנשמה השתפכות הנפש בהתפעלות הלב וטוח שתהיה. תפלה היה, כמו שנכיים התהלים בהפסוק כל הנשמה תהלל יה. ולא שיהלל הגוף בלבד. וסימגך הכל הולך אחר הדתום. ולפיכך נקרא דוך כירף ישראל די וקים: זבותו וזכות רבי שמעון בר יוהאי וכל דרכויא תגן נלי ונל כל ישראל לובוי כבר ההלים עם פירוש הותר הקדוש. שנוכה לראות משיה כן רוד בכוא לציון גואל בכהוה נימינו אמן:

נמרחי העתקת הזוה"ק על ספר תהלים בעזרת השי"ת בין כסא לעשור דשנת הרח"מ.

והסימן "נלמד בכפר הזוהר" לפ״ק. בפה עיר מאנטריאל מדינת קאנאדא. 8 18